# قصص الأنبياء

ومعهـا:

سيرة الرسول عَلَيْهُ

لداعية العصر فضيلة الشيخ محمد متولى الشعراوى

اعتنی به

محمد سامح عمر

إبراهيم عبد الستار على

الناشـــر حسن محمود

حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى 1426 هـ - 2006 م

رقم الإيداع : 13766 / 2005 I.S.B.N. : 977- 310-191 - 6

الناشر دار القــــس ت : ۲۲۹۳۲۷۷ - ۱۲۲۲۳۲۷۱۰



اعترافًا بالفضل والجميل لأصحاب الفضــل

إلى الأستاذ / سامى محمد الشعراوى

الناش*ر* حسن محمود

# لِسُمِ ٱللَّهِ ٱلرَّهُمَٰذِي ٱلرَّكِيمِ إِ

#### مقدمت الكتاب

الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه ، وصلوات الله وتسليمه على نبيه الأمين ، الذى حمل وحيه ، وأدّاه إلينا كاملًا ، مبينًا ، لا عوج فيه ، فعلَّمَنا به من الجهالة ، وهدانا به من الضلالة ، وجمعنا به بعد الفرقة ، وجعل لنا في الدنيا والآخرة مكانًا لا تنكره الأمم .

وبعد ، فإن للقصص القرآني أهمية عظيمة للفرد المسلم ، فهو يعرفنا بقصص الأمم الغابرة ؛ لنتخذ منه العِظة والعبرة ، ولنعرف ما لاقاه أنبياء الله - عليهم السلام - في سبيل إرساء دعائم التوحيد ونشر منهج الله الذي يرتضيه سبحانه وتعالى .

وإن من العلماء الأجلاء الذين كان دورًا كبيرًا في الدعوة فضيلة الداعية محمد متولى الشعراوى، رحمه الله تعالى، فقد محبب إلى القلوب جميعها من خلال أسلوبه الشيق في الإلقاء عبر وسائل الإعلام المسموعة أو المرئية أو المقروءة، وها نحن نقدم للقارئ الكريم «قصص الأنبياء» ومعه «سيرة الرسول علي الكريم «قصص الأنبياء» ومعه «سيرة الرسول الكريم ».

أما عن علمنا في هذا الكتاب الجليل المبارك فكان على النحو التالي:

- \* تصحیح النص تصحیحًا لغویًا دقیقیًا، مع ضبط ما یُشکل علی القارئ فی بعض عبارات الکتاب.
  - تخريج الآيات القرآنية تخريجًا وافيًا.
- \* ترتیب القصص ترتیبًا زمنیًا بدءًا من آدم ( أبی البشر ) علیه السلام ، وانتهاءًا بخاتم
   الأنبیاء والمرسلین محمد ﷺ .
- الله الله الله الله التعليقات اليسيرة المفيدة ، ولم نطل في ذلك نظرًا لضخامة العمل .

- « قمنا بوضع ما رأينا السياق يقتضيه بين معكوفين ، وكذلك إضافة بعض العناوين التفصيلية .
- وتتميمًا للفائدة قمنا بجمع القصص التي لم يُعَرِّج عليها الشيخ رحمه الله، وأشرنا
   إلى أماكن عزوها، وخاصة «البداية والنهاية»، و«قصص الأنبياء» لابن كثير.

پ وفي النهاية قمنا بعمل فهرس تفصيلي للكتاب.

نسأل الله عز وجل أن يجعل هذا العمل في ميزان حسنات فضيلة الشيخ محمد متولى الشعراوى ، وأن يجزيه خير الجزاء ، وأن يغفر تقصيرنا ، إنه ولى ذلك والقادر عليه .

وآخر دعوانا أن الحمد للَّه رب العالمين .

الناشـــر

# قصة آدم الطِّيِّةُ وبدء خلق الإنسان

خلق اللَّه تعالى آدم بيده ، فكلنا مخلوقون بقانون الخلق ، ولابد أن يجتمع رجل وامرأة ليتم الخلق وفقًا لسنة اللَّه تعالى في خلقه، وفي ذلك يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿فَإِذَا سَوَّيْتُهُو وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَلُمُ سَنجِدِينَ﴾ [ ص: ٧٢] إذن .. فالتسوية من عند الله ، والروح من عند الله ؛ ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى لإبليس : ﴿ قَالَ يَتَإِيلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ﴾ [ص: ٧٠] : أي أن آدم ليس مخلوقًا كغيره من البشر ، ولكنه مخلوق مباشرة بيد الله

وكلمة « آدم » حينما نتكلم بها نجدها في النحو مذكرة ، والمذكر يقابله المؤنث ؛ لقد خلق اللَّه تعالى الذكورة والأنوثة ؛ لأن من تزاوجهما سيخرج النسل .

إذن .. كان ولابد من التمييز بين النوعين للجنس الواحد ؛ فالذكر والأنثى هما بنو آدم ، ومنهما ينشأ التكاثر ، لكن العجيب أن الله تعالى حين سمى ﴿ آدم ﴾ ، ونطقناه اسمًا مذكرًا ، وسمى « حواء » ، ونطقناه اسمًا مؤنثًا ، جعل سبحانه الاسم الأصيل الذي وجد منه الخلق هو « نَفْس » لقد قال الحق : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ مِن نَقْسِ وَبَحِدَقِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْنِيرًا وَلِسَكَاءٌ وَاتَّقُوا اللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآةَ لُونَ بِهِـ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا﴾ [النساء: ١] .

لقد سمى الحق تعالى آدم بكلمة « نَفْس » وهي مؤنثة .

إذن .. فليس معنى التأنيث أنه أقل من معنى التذكير ، ولكن التذكير هو فقط علامة لتضع الأشياء في مسمياتها الحقيقية ، إن الحق سبحانه وتعالى يطلق على كل إنسان منا « نَفْس » ، وهي كلمة مؤنثة ، وأن الحق قال عن آدم أنه « نَفْس » رغم أنه مذكّر ، إلاّ أنه سُمّي بالمؤنث وهي « نَفْس » ولم يقل الحق : خلقكم من نفس واحد بل قال : ﴿وَاحِدَةُ﴾ .

وحينما تكلُّم الحق سبحانه وتعالى في موضع آخر قال : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأُنْثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُونًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوٓا ۚ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَنَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ﴾ ٦ الحجرات : ١٣] .

وكلمة ( النَّاسُ » تعني مجموع الإنسان . وهكذا نعرف أن كلمة إنسان تطلق مرة على

ZAZINA PARANA PA

المذكر ، ومرة أخرى على المؤنث ، إذن فالحق تبارك وتعالى قد أورد مرة لفظًا مذكرًا ، ومرة أخرى أطلق لفظًا مؤنثًا . وذلك حتى لا نقول إن المذكر أحسن من المؤنث ، ولكن ذلك وسيلة للتفاهم فقط .

والله سبحانه وتعالى حينما تعرض لقصة آدم التَّلِيكُلاً في سورة ( البقرة ) لم يوضح لنا كيف تم خلق حواء ، ولكن الخالق الأعز الأكرم أدخل حواء في خطابه لآدم التَّلِيكُلاً : ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ السَّكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْمُنَّذَةَ وَكُلاً مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلَا نَقْرَباً هَلاهِ الشَّجَرَةَ فَنْكُوناً مِنَ الشَّجَرة فَنْكُوناً مِنَ الشَّجَرة فَنْكُوناً مِنَ الشَّجَرة فَنْكُوناً مِنَ الشَّجَرة وَالشَّجَرة فَنْكُوناً مِنَ الطَّلِلِمِينَ ﴾ [البقرة: ٣٠] .

ويوضح الحق لنا أن كل خلق من خلقه إنما هو خلق من زوجين: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُّ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ مِن نَقْسِ وَخِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَيْسَآةً بِهِ. وَٱلْأَرْحَامُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ . [النساء: ١] .

إن حواء لو كانت ضلعًا من آدم لقال الحقُّ تعالى : جعل منها زوجها . ذلك أن الجعل يعنى الأحذ من نفس المادة وصناعة ما يريد ، وهو الحق المالك لكل الكون .

إن قول الحق تعالى: ﴿ وَحَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ . هو تعبير عن خلق جديد مستقل ، إننا عندما نأخذ مسألة الحلق هذه في ضوء الأفكار والمعتقدات الباطلة السائدة الآن كالشيوعية وغيرها ، فإننا نجد أن قوله تعالى : ﴿ وَحَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ . كان المقصود به الرد على من سوف يأتون بعد زمن رسالة رسول الله ﷺ ونزول القرآن الكريم هؤلاء الذين قالوا : إن الحياة قد نشأت بقانون الصدفة . لكن هناك فيلسوفًا فرنسيًّا هو « مونيه » أراد أن يرد على من قالوا : إن الحياة قد نشأت بقانون الصدفة : تساءل ذلك الفيلسوف قائلاً : كيف يكون أمر الحلق صدفة ؟ ! وهو أمر محكوم بنظام دقيق وقوانين محكمة ، أمن المعقول أن توجد صدفتان في آن واحد ؟ ! صدفة تخلق رجلاً ، وصدفة تخلق امرأة من جنس الإنسان ، وتختلف مع الرجل في النوعية بحيث لو التقي الرجل بالمرأة لنشأ عن لقائهما جنين قد يكون رجلاً وقد يكون امرأة بعد أعوام تكاد تكون معروفة ، هل هذا الأمر المنظم بدقة يمكن أن يكون صدفة ؟ ! هل يمكن لهذا النظام الدقيق الذي أوجد اللقاء بين الرجل والمرأة على لذة ومتعة واشتهاء ليكون بهذا اللقاء عمران الكون على أسس وقواعد محسوبة من التكليف .. هل يمكن أن يكون ذلك الأمر صدفة ؟ إذا كانت

الصدفة تملك هذا القدر من التنظيم الدقيق فأنا أسميها اللَّه تعالى ! . هكذا يقول الفيلسوف الفرنسي .

إنه يرفض أن يكون مع الملاحدة الذين يرفضون نظام الكون والخضوع لقوانين التكليف ؟ فيصل بالاستنباط العقلي إلى قدرة الخالق جل وعلا .

وعلى هذا يمكننا أن نفهم قوله تعالى : ﴿ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ . أى خلق حواء مثلما خلق آدم ، وكما أوضح لنا الحق تعالى أنه خلق آدم من طين ، فكذلك خلق حواء ، ولنا أن نفهم أن كلمة زوج لا تعنى الرجل فقط ، ولكنها أيضًا تعنى المرأة ، فالمرأة زوج ، والرجل زوج ، وفي ذلك يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَمِن ضَلَلُ ثَنَّ عِنَالُهُ اللَّهُ ال

إن كلمة زوج تطلق على الرجل عندما يتزوج ، وتطلق أيضًا على امرأته تمامًا ، كما أن كلمة توأم تطلق على الوليد الذى يشاركه وليد آخر فى نفس الرحم ويسميان توأمين ، وذلك أنه من الخطأ الشائع أن تقول زوج على الرجل والمرأة معًا ، إن المرأة والرجل معًا هما زوجان ، وهكذا نفهم من سياق قوله تعالى : ﴿وَجَهَا مِنْهَا زَوْجَهَا لَهُ أَى أن حواء قد خلقها الله خلقًا مستقلًا كما خلق آدم ، ولنا أن نتأمل حكمة الخالق الذى ربط الرجل والمرأة برباط تحمل مسئولية عمران الكون ، بأن تبدأ المسئولية بينهما برغبة ولذة ، ثم تعب وتضحيات فى سبيل الأبناء ، إن التأمل للحظة لقاء الرجل بالمرأة فى فراش الزوجية والاستمتاع الحسى فى حدود أوامر الله ، هذا التأمل يجعلنا نقول : إنه لولا عطاء الحق تعالى لنا من انسجام وحنان ومودة وترابط ولذة ؛ لما كان قادرًا على تعمير الكون .

إن قمة اللقاء الذي يحدث منه التوالد مصحوبة بلذة ، وذلك من حكمة الخالق جل وعلا حتى لا يهرب الإنسان من تعمير الكون بالذرية التي تخلفه عملًا في الأرض.

إن الذى يقولون: إن الخلق تم صدفة ، ويتم بالصدفة . هم جهلاء بحقيقة العلم وبجوهر الإيمان ، أيّ صدفة تلك التي تملك القدرة على خلق بويضة من مبيض المرأة تنزل إلى الرحم في وقت لا يعلمه إلى الله تعالى وحده ؟! ، ويأتيها الإخصاب من حيوان منوى خلقه الله تعالى ضمن ملايين الحيوانات المنوية في الكيس الحامل لهذه الحيوانات بالجهاز التناسلي للرجل ، ثم يحدث الإخصاب وتكوين العلقة فالمضغة وكساء العظام لحمًا ، ثم إنشاء الإنسان ليولد ليكون

من الميلاد ذكرٌ وأنثى وشعوبًا وقبائل، لذلك لا يمكن أن تكون صدفة؛ لأن الصدف لا نظام لها، أما خلق الإنسان فله نظام حكيم وضعه إلهٌ قادّر خالقٌ، قدر لكل خلق زمانًا ومكانًا وهدفًا، إنه يخلق على هدى وعلى قدر.

إن الإحصاء المادى هو دليل إيمان بالله تعالى ، إن التعداد السكانى يزداد ، ولو أردنا معرفة تعداد سكان الأرض فى القرن السابق لوجدناهم أقل بكثير من زماننا هذا ، ولو عدنا إلى الوراء لأكثر من قرن لوجدنا التعداد ينقص أكثر ، ولو استمرت عملية قياس السكان بالقياس إلى الأزمان الماضية فلابد أن نصل إلى آدم وحواء ليثبت صدق قول الله جل وعلا : ﴿وَمِن كُلِّ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ

#### قصة خلق الإنسان

وفى سورة ( البقرة ) يقص علينا ربنا تبارك وتعالى قصة الحلق الإنسانى فيقول جل وعلا : 
﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتَهِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوٓا أَجَمْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاةِ وَنَحْنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنِيَ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَشَمَاةِ كُلُهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمُلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِ بِأَسْمَاةِ هَلَوُلاَهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ الأَشْمَاة كُلُها ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمُلَتِهِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِ بِأَسْمَاةِ هَلَوُلاَهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَا مَا عَلَمْتَنَا ۚ إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْمُحَكِيمُ ﴾ قَالَ يَعَادَمُ أَنْبِقُهُم بِأَسْمَاتِهِمُ قَالَ أَنْبَاهُمُ مِأْتُمَا أَنْبَاهُمُ مِأْتُمَاتُهُمُ مَا أَنْبَاهُمُ مَا لُبُدُونَ وَمَا لَكُمْ إِنِي أَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَوْتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا لُبُدُونَ وَمَا كُمُنْهُ وَهُوْ الْبَاهُ مِنْ وَاعْلَمُ مَا لَنْهُونَ وَمَا الْمُنْهُونَ وَالْمُرْفِقِ وَالْعَلَمُ مَا لُلُكُمْ إِنِ أَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَوْتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا لُبُدُونَ وَمَا كُنْبُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠ - ٣٣] .

هنا تكون بداية التأمل؛ هي قول الحق تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ﴾. إن التنبيه هنا لكل قارئ للقرآن الكريم أن له خالقًا وربًّا، هذا الخالق الرب اسمه «اللَّه»، إنه اسمٌ لواجد الوجود صاحب القدرة المطلقة في كونه وخلقه.

عندما نتأمل هذا القول نجد أنه يتضمن عدة نقاط:

**أُولًا**: بلاغًا من اللَّه تعالى للملائكة أنه جاعل في الأرض خليفة .

ثانيًا: أن الملائكة لم يسألوا عن الأرض كأنهم على علم مسبق بها، ولم يسألوا عن الخليفة بل فهموا عن الله تعالى مراده.

ثالثًا: أن استدراك الملائكة كان على الإنسان نفسه الذي أخبرهم الله تعالى أنه خليفته ،

فهم يرون أنه سوف يفسد في الأرض ويسفك الدماء ، ومن ذلك نستنبط أن الملائكة كانوا على علم بوجود الأرض ، ومن ذلك نستنبط أيضًا أن الملائكة رأت خلقًا آخر عاش على الأرض وأفسد فيها ، فكأنهم عاشوا التجربة من قبل ، ولكن عليهم أن يذعنوا لأمر الله تعالى الذي يأمر فلا يعصيه أحد ، والله تعالى حينما أخبر الملائكة فهو لم يخبر كل جنس الملائكة ، إنما أخبر هؤلاء الملائكة الذين لهم صلة بخدمة الخليفة القادم على الأرض ، وصيانته وحفظه ؟ كالمدبرات أمرًا ، والحافظة ، والرقيب ، والعتيد .

وعندما نتأمل قول الحق تعالى: ﴿ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ . فإن التأمل لكلمة ﴿ خَلِيفَةً ﴾ يوضح لنا أن الإنسان إنما جاء ليخلف بعضه بعضًا ، ونفهم أيضًا أن الخليفة هو من استخلفه الله تعالى في الأرض وجعل الأشياء تنفعل له ؛ يوقد النار فتشتعل ، ويزرع الأرض فتنبت ، ويستأنس الحيوان فيأنس له الحيوان ، ويستخدم الأنعام في الطعام والتنقل ويأخذ منها اللبن ليشربه والصوف ليغزله فتخضع الأسباب للإنسان ، وغفل الإنسان عن حقيقة وضعه على مر التاريخ ، ونسى أنه مستخلف في الأرض ، وظن أنه الأصل الأصيل في الكون ، وخضع لوهم أنه خالد في الأرض وليس مستخلفًا فيها له ميلاد وموت .

فالحق سبحانه وتعالى خلق آدم بعد أن خلق الكون وبقية المخلوقات ، ونحن لا ندعى أن آدم هو أول من عمر هذا الوجود .

وما آدم في منطق العقل واحد ولكنه عند القياس أوادم فمن المكن أن يكون هناك خلقًا كثيرًا قد سبقوا آدم في الوجود، ولكن آدم هو أول الجنس البشرى، وعندما خلقه الله تعالى علمه الأسماء كلها حتى يستطيع أن يتعامل مع مجريات الأحداث في الكون، فآدم لو لم يكن قد تعلم الأسماء كلها لما استطاع أن يتحدث مع ولد من أولاده، ولما استطاع على سبيل المثال أن يقول لابن من أبنائه: انظر هل أشرقت الشمس أم لا؟

إذن .. كان لابد لآدم مِن معرفة الأسماء كلها ، ولابد أن هناك من علمه إيًاها ؛ لأن اللغة بنت المحاكاة ، فلا أحد يستطيع أن يتكلم إلَّا بعد أن يكون قد سمع ، فالواحد منا سمع من أبيه ، والآباء سمعوا من الأجداد ؛ وتتوالى المسألة إلى أن تصل إلى آدم ، فممن سمع آدم حتى يتكلم ؟ إنها مسألة يجب أن يعترف بها كل إنسان عاقل ، فمن الذي أسمع

LANGE BELLEVIEW BELLEVIEW

آدم ليتكلم بأول كلمة؟ لابد أنه اللَّه تعالى .

يقول تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَّهَا ﴾ [البقرة: ٣١] والواحد منا عندما يعلم ابنه الكلام، فهو لا يعلمه الأفعال ، لكن يعلمه الأسماء، أما الأفعال فلا أحد يعرف كيف تعلمها ، إن الواحد منا يعلم ابنه أسماء الأشياء ، يقول الإنسان لابنه : هذا كوب ، وهذه منضدة ، وذلك طبق ، وهذا طعام ، لكن لا أحد يقول لابنه : « شرب » معناها كذا ، و « أكل » معناها كذا . إن الذي يتعلمه الطفل أولًا هو الأسماء ، هذه هي اللبنة الأولى ، وبعد ذلك تأتى المزاولات والممارسات فيتعلم الإنسان الأفعال .

إذن .. الله تعالى قذف بالإلهام كل الأسماء في قلب ووجدان وإدراك آدم ؟ بدليل أن «المسميات» قد تم عرضها على الملائكة فلم تعرف أسماءها ، ولم تتعرف الملائكة على المسميات ، وذلك من طلاقة قدرة الله تعالى عندما ألهم آدم فتعلم آدم الأسماء ، وعند تلك النقطة يتساءل البعض عن السر في اختلاف اللغات من مكان إلى آخر رغم أن الحالق الأكرم قد علم آدم أسماء المسميات الموجودة في الكون ، فلماذا إذن هناك ألوان من اللغات والألسنة ؟ والإجابة هي : إن تنوع فترات التاريخ ، وتتبع انتشار الإنسان على الأرض يجعلنا نجد أن كل مجموعة من اللغات تقترب من بعضها لتكون لغة واحدة ؟ فالفرنسية والإنجليزية والإيطالية مأخوذة عن اللاتينية ، والعبرية والسريانية لهما علاقة باللغة العربية ، بل إن اللهجات التي يتكلم مأخوذة عن اللاتينية ، والعبرية والسريانية لهما علاقة باللغة العربية ، بل إن اللهجات التي يتكلم بها العالم العربي تتنوع في اللغة الواحدة .

وهكذا نعرف أن اللغة هي وسيلة لمعرفة أسماء الأشياء ، وهكذا نعرف أن الله قد قذف بالإلهام أسماء الأشياء في إدراك آدم التَلَيِّلُا ، وكان إدراك آدم توقيفيًا ، أي أنه عرف كل اسم لكل مسمى كما خلقه الله تعالى ، ثم نزل إلى الأرض لتتطور هذه المسميات ويعمل العقل الإنساني لتطوير وتحديد الأشياء مما استدعى أن يضع لها أسماء مشتقة مما تلقاه آدم التَلَيِّلُا من الحق سبحانه وتعالى .

## الجنة التي دخلها آدم الطُّيِّين هل هي جنة الخلد . . . أم جنة في الدنيا ؟

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَبَهَادَمُ أَسَكُنْ أَتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلَا مِنْ حَيْثُ شِثْتُمَا وَلَا نَقْرَبَا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ﴾ [الأعراف: ١٩]، كثير من العلماء قالوا: إن المقصود بالجنة هي

جنة الخلد في الآخرة ، وهنا تساءل الناس ، كيف يمكن أن يدخل إبليس جنة الطائعين لله تعالى وهو عاص ؟ وكيف يمكن أن يدخل جنة الخلد ثم يخرج منها ، مع أن الله تعالى قد كتب أن كل من يدخلها لا يخرج منها ؟ نقول لهؤلاء جميعًا : إنكم لا تفطنوا إلى مدلول كلمة جنة ، فهذا شيء يسمى : غلبة الاستعمال . ذلك أن اللفظ يكون له معان متعددة ، ولكنه يؤخذ عادة وعرفًا على معنى واحد ، بحيث إذا سمع اللفظ انصرف الذهن إلى هذا المعنى بالذات ، ومن هذا المدلول حين يسمع كلمة جنة ، ينصرف ذهنه إلى جنة الآخرة ؟ لأنها هى الجنة الحقيقية . ولكن حينما يأتى اللفظ في القرآن الكريم لابد أن نعرف استعمالاته ، لأن المتكلم هو الله تعالى .

ومن الجائز أن يكون للفظ في اللغة معان متعددة ، ولكنه في الدين يأخذ المعنى الشرعى الاصطلاحي ، مثلًا حين تسمع كلمة الحج ، تقول إن معناها : أن تقصد بيت الله الحرام . ولكن الحج في اللغة معناه : القصد فقط ، فإذا قصدت الذهاب إلى مكان تقول : حججت إليه . فلما جاء الإسلام أصبح المعنى الإسلامي الفقهي الشرعي لكلمة الحج : هو أن تقصد بيت الله الحرام لأداء المناسك ، وكلمة صلاة مثلًا معناها في اللغة الدعاء ، ﴿وَصَلِ عَلَيْهِم ﴾ [التوبة : ١٠٣] . أي ادع لهم ، فلما جاء الإسلام أخذها إلى معنى العبادة المبدوءة بالتكبير المختومة بالتسليم بكل شروطها . . هذه هي الصلاة . وهكذا أصبح لهذه الألفاظ معان فقهية إسلامية بحيث إذا أردنا أن نستخدمها في معناها اللغوى الأصلى لابد أن نبين ذلك للناس . وهذا ما جعل العلماء يذهبون إلى أن كلمة جنة ساعة أن ننطق بها ينصرف المعنى إلى جنة الآخرة .

ولكن الجنة في اللغة معناها: الستر، ولذلك يطلق على المكان الذي فيه أشجار غزيرة ومتنوعة تستر الإنسان وهو يمشى فيها كلمة: الجنة ؛ وفي نفس الوقت فإنها بثمارها الكثيرة المتنوعة تعطى الإنسان ضروريات وكماليات الحياة ؛ ولذلك فهى تستره عما جاورها، ويستطيع أن يبقى فيها مستترًا ولا يخرج، فهى ستر دائم يعيش فيه مستورًا ويجد فيها حاجته، هذا هو المعنى اللغوى للفظ الجنة.

فإذا جئنا إلى القرآن الكريم وجدنا أن القرآن استخدم الجنة فى المعنيين ، معناها اللغوى ومعنى جنة الآخرة ، وإذا قرأنا القرآن الكريم نجد ما يلى : ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَمُ جَنَّةٌ مِن نَجِيلِ وَأَعْنَابٍ ﴾ [البقرة : ٢٦٦] . وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ كَمَثَلِ جَنَتْتِم بِـرَبُّوةٍ

أَمَّابَهَا وَابِلُّهُ [البقرة: ٢٦٥]. وقوله جل جلاله: ﴿ إِنَّ وَأَشْرِبُ لَمُنَمُ مَّنَلَا رَّجُلَيْنِ جَعَلَنَ لِأَحَدِهِمَا جَنَّيْنِ مِنْ أَعْنَبِ وَحَفَقْنَهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا﴾ [الكهف: ٣٦]. وقوله تعالى : ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَلٍ فِي مَسْكَنِهِمَ ءَايَةٌ جَنَّنَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالِّ كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَٱشْكُرُواْ لَلْمُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴾ [سأ: ١٥].

نلاحظ هنا أن الاستخدام في الآيات الثلاث للفظ « جنة » لا يعنى جنة الآخرة ؛ بل يعنى جنة الآخرة ؛ بل يعنى جنات الدنيا ، على أن بعض العلماء يقول : إن الله سبحانه وتعالى قد فرق بين جنات الدنيا وجنة الآخرة ، فلفظ الجنة يطلق على جنة الآخرة وحدها ، ولفظ جنة من غير الألف واللام يطلق على جنات الدنيا .

نقول لهم: إن هذا القول غير صحيح بدليل قوله تعالى: ﴿ إِنَّا بَلَوْنَهُمْ كُمَّا بَلُوْنَا أَضَكَ لَكُنَّةِ ﴾ [القلم: ١٧]. والحديث في الآية عن جنة أو حديقة لها ثمار في الدنيا. إذن .. فالألف واللام لا يميزان اللفظ ولا يجعلانه ينصرف إلى جنة الخلد في الآخرة . وبعض العلماء يضيف : إن اللّه تعالى أدخل آدم وزوجته جنة الخلد ، وعندما عصيا أنزلهما إلى الأرض ، ولو أنهما لم يعصيا لظلًا في الجنة .

نقول لهؤلاء: أنتم أبطلتم مرادات الله في خلتي آدم، لم يقل الله تعالى: إنه خلق آدم ليعيش في الجنة؛ بل خلقه ليعيش في الأرض؛ وذلك مصداقًا لقوله تعالى: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ [البقرة: ٣٠].

إذن ... فآدم مخلوق للأرض ليعمرها ويعيش فيها ، ولذلك لا يقول أحد: إن لو لم يرتكب معصية لبقى في الجنة . وكان السؤال الذي يجب أن يسأل هو: أنه ما دام آدم خلق خليفة لله تعالى في الأرض ، فلماذا سكن الجنة أولاً ؟

نقول: إن لذلك حكمة ، فآدم خلق ليتلقى المنهج من الله تعالى فى : « افعل ولا تفعل » ، افعل كذا فإن لم تفعله فسدت الأرض ، ولا تفعل كذا فإن فعلته فسدت الأرض . وما لا يظهر منه فساد تركه الله ثعالى مباحًا فى أن يفعله آدم وذريته أو لا يفعلوه ، فمنهج الله أساسًا يمنع أن تفعل ما يحدث الفساد فى الأرض ، ويأمرك أن تفعل ما يمنع الفساد فى الأرض ، ولكن هل ترك آدم هكذا دون أن يوجد من يحاول أن يفسد عليه منهج الله ؟ لا . . . فقد جاء الشيطان

ليفسد منهج الله في نفس آدم ، فيزين له أن يفعل ما نهاه الله عنه ، وألا يفعل ما أمره الله به ، فإذا قال الله لآدم : صلّ . زين [ له ] الشيطان ترك الصلاة ، وإذا قال الله له : لا تشرب الخمر . زين له الشيطان أن يشرب الخمر . . [ فهي ] عملية أفساد للمنهج ، والله سبحانه وتعالى يريد لخليفته في الأرض أن يتبع منهجه حتى يسعد في الدنيا والآخرة .

PENNINGEN PENNINGEN

ولذلك كان لابد أن يتم تدريب آدم بالتجربة العملية على ما سيحدث له إذا أطاع المنهج، وما سيحدث إذا عصاه ، كان لابد أن يتلقى تدريبًا عمليًا في « افعل ولا تفعل » ، فالمنهج لابد أن تأتى معه التجربة حتى يكون التطبيق صحيحًا .

أى افعل ما تشاء بالنسبة للتمتع بثمار هذه الجنة وخيراتها ، ولا تفعل أى : لا تقترب من الشجرة ، وهكذا منهج الله تعالى فى الأرض ، يبيح لنا الكثير والكثير جدًّا ، ويحرم علينا القليل والقليل جدًّا . وحذر الله سبحانه وتعالى آدم من عدوه وهو إبليس ، فقال تعالى : ﴿ فَقُلْنَا يَتَادَمُ إِنَّ هَنَذَا عَدُو لَّ لَكُ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُحْرِجَنَّكُم مِن الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ [طه: ١١٧] . ذلك أن عداوة إبليس ثابتة بامتناعه عن تنفيذ أمر السجود لآدم ، ثم بعد ذلك بما أظهره من نوايا : ﴿ قَالَ فَيِمَا أَخُويَتَنِي لَأَقَمْدُنَ لَمُمْ صِرَطَكَ ٱلمُسْتَقِيمَ ﴾ إلى أخر الآية الكريمة [الأعراف: ١٦] .

إذن . . . لابد أن نعلم أن الجنة التي عاش فيها آدم ليست هي جنة الخلد ؛ لأن الحياة في جنة الخلد لا تأتي إلا بعد التكليف ، فهي جزاء لاتباع منهج الله تعالى ، وليست سابقة على هذا المنهج ، كما أن جنة الآخرة هي جنة الخلد ، من يدخلها لا يخرج منها أبدًا ، وآدم مخلوق للأرض ، إذن . . . فالجنة التي عاش فيها آدم هي مكان أعده الله سبحانه وتعالى له ليتم تدريبه فيه على المنهج ، أمرًا بقوله تعالى : ﴿ وَلَا نَقْرَا ﴾ .

# هل كان السجود لآدم الطِّيِّلُا بأمر اللَّه تعالى ؟

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُكُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِى فَقَعُواْ لَمُ سَنَجِدِينَ ﴾ [ ص: ٧٦] . قال بعض العلماء: إن أمر اللَّه تعالى بالسجود هنا المراد به هو التحية والتعظيم وليس السجود الفعلى ، لأن السجود لغير اللَّه منهى عنه .

ولكن السجود هنا لابد أن يؤخذ بمعنى السجود . . . لماذا ؟ لأن الملائكة لم تسجد لآدم ، وإنما سجدت لأمر الله تعالى بالسجود لآدم ، تمامًا كمسألة القبلة عندما أمرنا الله تعالى أن نتجه

في الصلاة إلى المسجد الأقصى ، لم يكن المسلمون يسجدون للمسجد الأقصى ، ولكن لأمر الله تعالى في الاتجاه إليه ، فلما تغير الأمر وأصبحت الكعبة هي القبلة اتجه المسلمون إلى الكعبة ، ولكنهم لا يسجدون للكعبة ذاتها ، ولكن لأمر الله سبحانه وتعالى بالسجود في اتجاه الكعبة . إذن .. السجود هنا لأمر الخالة ، والعمل بالنبة ، والنبة في سحود الملائكة لم تكر المرادة

\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$

إذن .. السجود هنا لأمر الخالق، والعمل بالنية، والنية في سجود الملائكة لم تكن لعبادة آدم، ولكن لطاعة أمر الله، وأمر الله لابد أن يطاع.

وبعض الناس يسأل: لماذا كان سجود الملائكة لآدم ؟ نقول: إن الله تعالى سخر الكون كله لآدم وذريته ، وسخر من الملائكة من يخدمون آدم وذريته ؛ منهم المدبرات أمرًا الذين يقومون بتنفيذ أوامر الله بالنسبة للإنسان ، ومنهم الحفظة الذي يكتبون كل ما يحدث من البشر ، فكأن سجود الملائكة هو سجود أُلفة ومعرفة ، والذين سجدوا هم الموكلون بخدمة الإنسان في الأرض ، أما الملائكة العالون المقربون إلى الله فإنهم لم يسجدوا ، بدليل قول الله سبحانه وتعالى لإبليس حينما رفض السجود : ﴿ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾ [ص: ٧٥] .

[ إذن كان السجود لآدم بأمر اللَّه ولأجل أنه أمر سبحانه وتعالى ] .

#### إبليس . . لم يكن من الملائكة

قالِ اللَّه تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ آسَجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُوَاْ إِلَآ إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِۦۗۗ﴾ [الكهف: ٥٠].

فقوله تعالى: ﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِ ﴾ . أخرجه من جنس الملائكة . وقوله تعالى : ﴿ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۗ ثَ الكِيد أَن إبليس من الجن ؟ لأن الجن كالإنسان مخلوق له اختيار ، يستطيع أن يطيع ، ويستطيع أن يعصى ، ومادام له اختيار فإنه ليس من الملائكة ؛ لأن الملائكة ليس لهم اختيار ، فهم : ﴿ لَا يَعْصُونَ أَلِلَهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم : ٦] . وهكذا نجد أن قوله تعالى : ﴿ فَسَجَدُوا إِلَا إِلْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾ . لا يدل على أن إبليس من الملائكة ؛ لأن الملائكة الملائكة الملائكة الملائكة الملائكة الملائكة اللائكة اللائكة اللائكة المناهون المعصية .

وبعض الناس يقول: إن النص القرآني فيه التزام بأن إبليس من الملائكة بدليل قوله تعالى: وفَسَجَدُواً إِلَا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِنَ ٱلسَّنِجِدِينَ، ولكننا لابد أن نحمل نصَّ الالتزام على

LANGER BERTAREN BERTA

النص القرآنى: ﴿ فَسَجَدُوٓا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾ ، وهكذا تأتى هذه الآية لتعطينا حكمًا ، [ وهو أن ] إبليس كان من الجن .

فإذا أضفنا إلى ذلك أن الملائكة ليس لهم اختيار ؟ ولذلك فإن الإنس أو الجن الذى يكون قادرًا على المعصية ويطيع ، ويأتي الله عن طواعية واختيار يكون فى هذه الحالة أعلى منزلة من الملك ؟ لذلك كانوا يسمون إبليس : طاووس الملائكة ؟ لأنه كان يزهو فى حضور الملائكة بإلزام نفسه بمنهج الله تعالى ، فكان يزهو على الملائكة بأنه صالح أن يطيع أو أن يعصى ولكنه تميز بالطاعة ، وهذا الغرور هو الذى أوقع إبليس فى المعصية ، ومادام إبليس قد تلقى أمر السجود ؟ فلابد أنه حضر البلاغ الأول حين قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ أَسْجُدُوا لِآدَمَ ﴾ . وسجد المفطورون على الطاعة ، وهم الملائكة ، وكان من المفروض أن يسارع فى الامتثال لأمر وسجد المفطورون على الطاعة ، وهم الملائكة ، وكان من المفروض أن يسارع فى الامتثال لأمر الله أولئك الذين لهم اختيار على الطاعة أو المعصية ، وهؤلاء قد يكونون أدنى خلقًا من حيث المادة من الملائكة ، ولكنهم يكونون أكثر قربى إلى الله تعالى ؟ لأنهم ألزموا أنفسهم بالطاعة اختيارًا وحبًا لله تعالى .

وهكذا إذا كان أمر السجود قد شمل الملائكة ، وهم أعلى خلقًا في المادة إذ إنهم خلقوا من نور ، فلابد أن يشمل الجن الذي خلق من نار حتى ولو لم ينص عليه ، ولكن مادام إبليس من ألجن ، فقد غلبت عليه طبيعة الاختيار ففسق عن أمر ربه . لماذا ؟ أخذه الكبرياء حتى في أمر الله تعالى ، فجاء في القرآن : ﴿ مَا أَسَجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا ﴾ [الإسراء: ٦١] ثم يقول : ﴿ مَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ [الأعراف: ١٢] ، استكبارًا واستعلاءً على مَن خلَقه .. أتوجد معصية أكبر من ذلك ؟!

وقوله تعالى : ﴿مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسَجُدَ﴾ ، أى من الذى حجز بينك وبين السجود ؟ ولا توجد « ألَّا » زائدة أو « ألَّا » صلة ، بل إنها لتؤكد لنا المعنى بأن إبليس امتنع عن السجود من نفسه دون أن تقهره قوه على الامتناع .

وقوله تعالى : ﴿إِذْ أَمَرْتُكُ ﴾ [الأعراف: ١٢]. دليل يقطع باليقين أن أمر السجود يشمل إبليس، وإلا ما قال له الله سبحانه وتعالى : ﴿إِذْ أَمَرْتُكُ ﴾ .

إذن .. إبليس كان داخل في الأمر الذي صدر للملائكة بالسجود . 🕏

وجاء الرد من إبليس: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾ ، ولكن الحق تبارك وتعالى لم يسأل إبليس: ما هى منزلتك بالنسبة لآدم ، ولكنه سأله ما منعك ؟ . وكان الجواب يقتضى أن يقول: منعت قهرًا ، أو أنا ممتنع عن السجود ، ولكنه قال: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾ ؛ فكأن إبليس كان يبحث فى ذهنه عن مبرر أو سبب لعدم السجود ، وعندما قال إبليس: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾ . كان هذا كبرًا ومعاندة ؛ لأن الله سبحانه وتعالى هو الذى خلق ، وهو الذى يعرف من هو خير مِنْ مَن . ولكن إبليس أراد أن يعدل الأمر على الله تعالى ، ويرد الأمر على الخالق بينما هو مخلوق ، فكأنه - عليه لعنة الله - يُخطِّئ الحق سبحانه وتعالى فى أمره ويقول له : ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾ ، فكيف تأمر الأعلى أن يسجد للأدنى ؟

وهكذا أخذ الكبر من نفس إبليس درجة جعلته يعتقد- والعياذ بالله- أنه أعلم من الحق سبحانه وتعالى ، وأن من حقه أن يعدل الأمرَ على الله تعالى ، ويخبره بما يجب أن يفعل ، ولم يكن جزاء [ لهذه ] المعصية أقل من الطرد من رحمة الله .

ولذلك قال الحق سبحانه: ﴿ فَأَهْبِطْ مِنْهَا ﴾ . والهبوط: معناه الانتقال من منزلة أعلى إلى منزلة أعلى إلى منزلة أدنى . وبعض العلماء يحاول أن يستدل على ذلك أن الجنة التى وجد فيها آدم وإبليس كانت في أعلى عليين ، ولذلك قال الحق سبحانه: ﴿ فَأَهْبِطْ مِنْهَا ﴾ .

ولكننا نقول: إن الهبوط لا يستدعى مكانًا أعلى ومكانًا أسفل، وفرق بين هبوط المكان وهبوط المكان وهبوط المكانة ؛ لذلك عندما قال الحق سبحانه وتعالى لبنى إسرائيل: ﴿ الهبِطُوا مِصْرًا ﴾ [البقرة: ٦١]. لم يكن بنو إسرائيل يعيشون في مكان في السماء، بل كانوا فوق الأرض، وعندما قال الله تعالى لنوح: ﴿ قِيلَ يَنُوحُ أَهْبِطُ بِسَلَيْمِ مِنّا وَبَرَكَتِ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أُمْمِ مِمّن مكان مُمَاكَ ﴾ [هود: ٤٨]. كان يعنى الهبوط من السفينة، ولا يقتضى ذلك النزول من مكان أعلى إلى مكان أدنى.

وعلى أية حال فإن الهبوط قد يكون من مكان إلى مكان ، أو من مكانة إلى مكانة ، فكأن إبليس كان في حضرة الملائكة عندما ألزم نفسه بالطاعة ، ولما عصى وأصر على المعصية نزل من مكانه الذي كان فيه إلى أسفل السافلين . ويقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿قَالَ فَأَهْرِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِهَا ﴾ [الأعراف: ١٣] .

فكأن الله تعالى قد أعطانا حيثية طرد إبليس من رحمته ، فإبليس قد تكبر على أمر الله ، فالامتناع عن أمر المعبود من العابد هو نوع من الكبرياء على المعبود ، وما دام إبليس قد تكبر على أمر الله تعالى ، فهو ليس أهلا لأى مكانة عالية ، فكأن طاعة إبليس قبل معصية السجود هى التى أعطته مكانة عالية ، ومعصية إبليس فى أمر السجود هى التى جعلته فى أسفل السافلين ، إذن فليس منا من هو له منزلة عالية بذاته ، ولكن العمل والطاعة هما اللذان يعطيان الإنسان علوًا عند الله تعالى ، والمعصية هى التى تعطيه المنزلة السفلى ، وفى هذا حكمة من الحق سبحانه وتعالى ، فالجان لأنه مخلوق من نار يمتاز بالسرعة واختراق الحواجز والنفاذ من الجدران والنفاذ من جسم الإنسان . كما قال النبي على : ﴿ إن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم » . وفي على جدار ، ووضعت فى الناحية الأخرى تفاحة ، لا تستطيع التفاحة أن تتعدى بشكلها ولونها وطعمها الجدار ، وتنفذ إليك ، ولكن إذا كانت هناك نار خلف الجدار فإن حرارتها وإشعاعها يتعديان إليك ، لأن طبيعتها الشفافية .

ولكن الحق سبحانه وتعالى أراد أن يعلمنا درسًا للجن والإنس معًا ، فقال : لا تعتقدوا أن العنصر الذي خُلقتم منه يعطيكم تمييزًا ؟ بل إرادة الخالق وحدها هي التي تعطي هذا التمييز .

## غواية الشيطان . . وتوبة آدم الكين

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَدَلَنْهُمَا يِغُرُونِ فَلْمَا ذَاقًا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتَ فَكُمَا سَوَءَ مُهُمَا وَالأعراف: ٢٢]. كلمة دلّى مأخوذة من دلى رجليه فى البئر أى: أنزلهما فى البئر ليرى إن كان فيها ماء أم لا. أو دلى حبل الدلو أى: أنزل الدلو فى البئر بحثًا عن الماء. ومعناه أنه يفعل الشيء مرة ومرة. والغرور هو الإغراء الذى يوقع الإنسان فى المخالفة. وهنا لنا وقفة .. عندما أقسم إبليس لآدم وحواء اعتقدا أنه ينصحهما ، ولكن المسألة لم تكن مجرد الأكل من الشجرة ؟ بل لابد أن إبليس فى أول الأمر خدعهما ليقتربا من الشجرة ، ثم زين لهما ثمارها ، ثم بعد ذلك أغراهما بالأكل ، أى أن المعصية تتم على مراحل وليس على مرحلة واحدة ، وتُنسج عودا عودا كالحصير ؟ ولذلك فإننا لابد أن نتنبه إلى أن اقترابنا من أماكن المعصية لابد أن يوقعنا فيها ، كالحصير ؟ ولذلك فإننا لابد أن نتنبه إلى أن اقترابنا من أماكن المعصية لابد أن يوقعنا فيها ، والنفس المؤمنة تتبين الحق بمجرد الوقوع فى المعصية ولا تتمادى فيها ، ولذلك قال الله سبحانه والنفس المؤمنة تتبين الحق بمجرد الوقوع فى المعصية ولا تتمادى فيها ، ولذلك قال الله سبحانه

وتعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَاقًا ﴾ . ولم يقل « فلما أكلا » من الشجرة ؛ لأن الأكل يقتضى إعادة المعصية لم مرات ومرات ، بينما مجرد التذوق يتبين منه أنها حدثت مرة واحدة فقط ، أى أن المعصية لم تتكرر ؛ بل حدث التنبه بمجرد حدوثها ، ولم يكن هناك إصرار على المعصية ، يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَطَفِقًا يَغَصِفًانِ عَلَيْهِمًا مِن وَرَقِ ٱلمَنتَقِيمُ [ الأعراف : ٢٢] . والخصف هو أن تدارى شيعًا بشيء آخر كما تدارى خَوقًا في الثوب بقطعة القماش ، ولابد أن تكون قطعة القماش أوسع قليلا من الخرق . ولذلك كانت المداراة ليست بورقة من أشجار الجنة ؛ بل بأكثر من ورقة حتى تدارى منطقة العورة . وطفقا معناها : شرعًا في العلم ، وحينئذ ماذا حدث ؟ قال تعالى : ﴿ وَنَادَنهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمُ أَنْهُمَا مَن تِلْكُما الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمّا إِنَّ الشَّيَطَانَ لَكُما عَن تِلْكُما الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمّا إِنَّ الشَّيَطانَ لَكُما يَع مَدُون قطعة عقوبة إلا بتحذير ، ولذلك عنول الحق : ﴿ وَمَا كُنًا مُعَذِّبِينَ حَتّى نَبْعَكَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] .

أى أن الله تعالى لابد أن يحذرنا أولاً من المخالفة ويقول: إن الجزاء سيكون كذا وكذا . فإذا تمت المخالفة أصبح العقاب حقًا وعدلًا . ولذلك لا يوجد في التشريع الإلهي ما يسمى بالقوانين بأثر رجعى ، فلا تحريم في العدل الإلهي إلا بنص ، والنص هو نهى الله تعالى عن أن يقربا الشجرة ، وتحذيره لهما من أن الشيطان عدو [لهما] . وقال الحق : ﴿ أَلَوْ أَنْهَكُما عَن يَلكُما الشَّجَرَةِ ﴾ . ولم يقل : لقد نهيتكما عن هذه الشجرة . لأنه لم يشأ أن يجعل النهى حبرًا منه ؛ بل أراد أن يأخذ الحكم من أفواههما . [فقد كان] من المكن أن يقول : نهيتكما عن هذه الشجرة . ولكنه لم يستفهم بالإثبات ؛ بل استفهم بالنفى وقال : ﴿ أَلَوْ أَنْهُ لَمُ عَلَى وجه التأكد واليقين .

حينئذ وقف آدم وحواء أمام الله تعالى مقرّين معترفين بالخطأ والمخالفة وقالا: ﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَا ۗ أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمَّنَا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ [الأعراف: ٣٣].

تلك هي الكلمات التي قال الله سبحانه وتعالى عنها: ﴿ فَنَلَقَىٰ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كُلِمَٰتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٣٧]. وهذه الكلمات هي اعتراف بالذنب، واعتراف بأن الله تعالى حق، وقوله حق، وأن آدم وحواء لم يستطيعا أن يحملا نفسيهما على اتباع المنهج فظلما نفسيهما، ثم طلبا من الله تعالى المغفرة والرحمة لئلا يكونا من الخاسرين.

#### الحكمة من معصية آدم الكي وتوبته

إن اللَّه تعالى درَّب آدم التَّكِيْلِ قبل أن يباشر مهمة الاستخلاف في الأرض تدريبًا يؤهله لمسئولية الاستخلاف في الكون ، وكان التدريب في مكان يكفل الحياة والراحة والأمن ، وما كان اللَّه تعالى ليَرُج بآدم في ذلك الكون الواسع دون أن يدربه أولا على مهمته .

أوضح الله تعالى له الأوامر ، وأجلى له النواهى ، وحذره من الشيطان . ولم يكتف الخالق الرحيم بذلك ، بل قدم لآدم الفرصة للتوبة إن أصابته الغفلة ، وأعلمنا الحق كيف أن الشيطان قد ثأر لنفسه من آدم ، لقد عصى الشيطان ربه فلم يسجد لآدم ، وأراد أن يستأثر بآدم ليوقعه هو وأبناءه في الخطيئة ، ولقد نبه الله تعالى آدم لعداوة إبليس ، ومع ذلك وسوس إبليس لآدم وقادة إلى الخطأ .

ويقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ فَنَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَيِّهِ ۚ كَلِمَنتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧].

ومعنى ذلك أن الله تعالى خلق التوبة ، وأنه يقلبها ؛ لذلك فلا وجود لواسطة بين الله تعالى وبين البشر ، ولا وجود لإنسان بمفرده قادر على أن يحمل عن البشر خطاياهم ، فخطأ آدم تم تصويبه ، أما الخطيئة التي يرتكبها أى كائن من البشر فالحالق يعاقبه عليها ، وما فعله آدم ليس خطيئة إنما [هو] خطأ ، أما الخطيئة كالقتل وسفك الدماء والدَّسُّ بين الناس ، وإثارة الوقيعة بينهم ، فالعقاب عليها إما في الدنيا أو في الآخرة ؛ ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى : هواً أَغْرَ اللهِ أَبِني رَبُّ وَهُو رَبُّ كُلِّ شَيَّ وَلَا تَكْسِبُ كُلُ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِذَذَ الْأَمْنَ فَهُ إِلَى رَبِّكُم مَرْجِهُكُم فَيُنْتِقُكُم بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَغْلَلْهُونَ في [الأنعام : ١٦٤] .

ويَجَب ألا ينظر أبناء آدم إلى أبيهم آدم كأول من ارتكب الخطيئة ، ذلك أن آدم لم يرتكب خطيئة ، ولكنه ارتكب خطأ ، فهو ابن للغفلة والسهو ، إن خطأ آدم ليس من ذنوب الاستكبار على الله كذنب إبليس ، ذلك أن آدم قال هو وحواء [ معترفين بخطئهم ] : ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا ۖ أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ قَلْمُ لَنَا الله كذنب إبليس ، ذلك أن آدم قال هو وحواء [ الأعراف : ٢٣] ، هنا كيف استغفر آدم ربه ؟ لَمْ تَنْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمَّنَا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَيْسِرِينَ ﴾ [ الأعراف : ٢٣] ، هنا كيف استغفر آدم ربه ؟

لقد تحدث آدم إلى ربه بانكسار؛ لذلك تاب الله عليه، وتساءل كثير من العلماء عن الكلمات التي علمها الله لآدم حتى يقولها فيتوب عليه، قال بعض العلماء: إن آدم قال:

« اللهم لا إله إلا أنت ، سبحانك وبحمدك ، أستغفرك وأتوب إليك ، تُب على إنك أنت التواب الرحيم » . وقال بعض آخر من العلماء إن آدم قال : « اللهم لا إله إلا أنت ، سبحانك ربى وبحمدك ، ربّ إنى ظلمت نفسى ظلمًا كثيرًا ، فتقبل توبتى يا خير التوايين » .

ونحن لا نقف عند نص الكلمات التي قالها آدم التَّلِيَكُلاً ، راجيًا التوبة .

لكن نقول: إن آدم الطَّيْكِلام ، أقر بطاعة مطلقة لحقِّ الخالق الأكرم في التشريع.

فطاعة آدم إذن هي اختيار وانكسار واعتذار ورغبة في أن يقبل الله توبته [ لماذا ] ؟ محبة منه في الله الخالق ، ولو نظرنا إلى هذا الموقف - موقف طلب آدم التوبة - لوجدناه مبدأً نورانيًا مُهِمًّا في حياة الجماعة ، إن طلب آدم للتوبة ، وقبول الله لتوبته ، إنما هو وضع أساسًا هامًا لمسيرة الإنسان ، إن مرتكب الذنب سوف يجد باب التوبة مفتوحًا ، فيُقبل على الله بانكسار ، ولا يتمادى في معصيته .

ولو أن باب التوبة لم يكن مفتوحًا، لتاه كل صاحب ذنب، ولفسدت الدنيا، ولكن يجب أيضًا ألّا نُقبل على طاعة الله بغرور واستكبار. ويجب ألا يخطئ أحد ذلك الخطأ الذى قد يقع فيه البعض فيقول بغرور – حاشا لله –: وماذا لله عندى ؟ إن له عندى العبادة وها أنذا أعبده. إن الله تعالى لا يريد مثل هذا اللون من الإقبال على عبادته، إن الله يحب أن يقبل الإنسان على عبادته وهو محب لله الذى فرض هذه العبادة، ذلك أن العبادة ليست شكلاً ومضمونًا، تؤديه بدون مضمون، إن العبادة إجراء كامل من الخضوع التام لله تعالى شكلاً ومضمونًا، فهناك حكمة من خلق الإنسان، وله خاصية الاختيار، وليس مقهورًا على العمل الصالح فالحكمة هي أن الله تعالى أراد الإنسان حرًا في اختيار الطاعة أو العصيان، حتى يقبل الإنسان وهو طائع بحب، أو يعصى باختياره فينال عقابه.

ولنا أن نعرف أن الإنسان بطبيعته ليس خيرًا مطلقًا ، ولا شريرًا مطلقًا ، ونحن نرى في الحياة نماذج متنوعة من البشر ، [فنجد إنسانًا] يتميز بعمل الخير ، لكنه في إحدى المرات قد يعمل عملًا خارجًا عن دائرة عمل الخير ، ونرى إنسانًا آخر يتميز بعمل الشر ، لكنه قد يقوم بعمل خارج عن دائرة الشر ؛ ولهذا كان الثواب وكان العقاب ، قد يسهو الطائع فيزل ، فيعود إلى الله تعالى مستغفرًا ، وقد يجرب العاصى طاعة الله تعالى فيدخل في رحاب الله طالبًا

المغفرة والتوبة ، وبعض البشر من العاصين يقولون بينهم وبين أنفسهم ، سنعمل ذلك العمل الخير لأنه بسيط على الإنسان ، وقد يغفر الله تعالى لنا به المعاصى ، وقد نجد زلة بسيطة لبعض من يعملون الخير .

ولذلك يقول بعض الصالحين ممن ذاقوا حلاوة الإيمان: « رُبُّ معصيةٍ أورثت ذلًا وانكسارًا ، خير من طاعة أورثت عزًا واستكبارًا » . كأنهم عرفوا أن الخالق أوجد الذلة للنفس البشرية حتى يعتدل ميزانها ، ولا تدخل في باب التيه بالعبادة .

كذلك أراد الله تعالى لآدم التَّلِيَّلاً ، أن يوجد فى الأرض وهو غير محمل بعبء معصيته نتيجة الغفلة ، وكأن الحق تبارك وتعالى يقول لآدم : إياك أن تجعل معصيتك فى بالك لتصدك عن حركة الحياة ، وخذ هذه الكلمات لتعلمها لأبنائك من بعدك حتى إذا عصى واحد منهم فإن باب التوبة مفتوح . يقول لنا العزيز الغفور : ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِم وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَادً وَمَن يُشْرِكَ بِاللهِ فَقَدِ أَفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٨] .

وكذلك فقد أخبر سبحانه أن للتوبة شروطًا، لنسمعها في قوله تعالى في الآيتين: ﴿ وَأَنِيبُوٓا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْـلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُنْصَرُونَ أَخْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَّيِكُمْ مِن قَبْـلِ أَن يَأْنِيكُمُ ٱلْعَذَابُ بَعْنَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ﴾ [الزمر: ٤٥، ٥٥].

إن التوبة تستدعى أن ينيب ويرجع الإنسان إلى ربه ، وأن يسلم الإنسان بكل جوارحه لله ، وأن يسرع الإنسان بالتوبة قبل أن يفاجأ بالعذاب في الحياة الدنيا أو في الآخر ، ولابد أن يتبع التائب أفضل ما نزل من الخالق إلى المخلوقات ، وهو القرآن الكريم ، ونحن نعرف من قصة آدم أنه تاب إلى الله ، وأن الخالق هو التواب الرحيم ، وكأن الله في حديثه عن آدم يقول لنا : إنني توًّابٌ ، لم أقبل توبة آدم وحده ، ولكني أقبل توبة أي عبد منكم يا أبناء آدم . ولنا أن نعرف أن حديث الله عن نفسه أنه « توابٌ » يتضمن التوجيه المباشر لكل عاصٍ أن يسرع بالتوبة إليه ، وإلى تلقّى رحمته . وهو يغفر الذنوب جميعًا لمن يسلم قلبه وجوارحه إليه .

إن الخالق يستر على عباده رحمة بهم وترغيبًا لهم في التوبة إليه ، ولكن عندما يزيد الأمر عن الحد ، فإن الله يأخذ العبد بذاك الذنب الذي ارتكبه ؛ لذلك فالمؤمن الواعي هو من يسمع

قول أبى بكر الصديق رضى الله تعالى عنه: « والله إنى لا آمن مكر الله ». إن صاحب هذا القول هو الصّديق، الذى أسلم وجهه للّه فورَ دعوة الرسول ﷺ له، وصدقه يوم أن كذبه الناس، هذا الصديق لا تغفل عينه عن مراقبة نفسه، خشية أن يرتكب معصية فيعقابه الله تعالى عليها ؛ لهذا فكلُّ منا عليه أن يعرف أن اللّه تعالى : ﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] وأنه: ﴿ إِلَا تَأْخُذُهُ مِسِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]

#### العبرة مِن قصة آدم الطَّيِّلا

الله سبحانه وتعالى فى قصة آدم كلها يريد أن يبين لنا أن آدم يتمثل فى عنصرين، فى أنه بشر يصيب ويخطئ، ويخالف منهج اللَّه ثم يتنبه فيتوب، ولكن اللَّه تعالى أراد أن نعلم أن فى آدم أيضًا عنصر النبوة المعصوم من الحطأ فاجتباه وجعله نبيًا، فآدم كبشر أكل من الشجرة فعصى، وآدم كنبى بلَّغ ذريته الرسالة؛ ولذلك يجب أن نفطن إلى النص القرآنى: ﴿وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ فَنَوَىٰ [طه: ١٢١] وهذه طبيعة البشر [وإلى قوله تعالى]: ﴿ثُمُ ٱجْنَبُهُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ [طه: ١٢١] إذن . . . فالاصطفاء جاء بعد المعصية . آدم فيه بشرية تخطئ وتصيب ، وفيه نبوة معصومة ، وهذه تتمثل فى الأنبياء من ذريته الذين عصموا من المعصية ؟ لذلك لا يصح لنا أن نقول : كيف يعصى آدم وهو نبى ؟ نقول : تنبه أن النبوة لم تأت إلا بعد أن لذلك لا يصح لنا أن نقول : كيف يعصى آدم وهو نبى ؟ نقول : تنبه أن النبوة لم تأت إلا بعد أن عصى آدم وتاب وتقبل اللَّه تعالى توبته ، وهو يمثل مرحلة البشرية كلها منذ خلقه إلى يوم البعث .

والبشرية تنقسم إلى قسمين: بشر يبلغهم الله تعالى منهجه فيطيعون ويعصون ويتوبون ، وأنبياء يبلغون عن الله تعالى منهجه ، وهؤلاء عصمهم الله تعالى من الخطأ . والذين يقولون : إن آدم كان مخلوقًا ليعيش في الجنة ، وأنه نزل إلى الأرض بسبب المعصية . نقول لهم : افهموا عن الله تعالى ساعة حلق آدم ، قال الله جل جلاله : ﴿ إِنّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ البقرة : ٣٠] إذن . . فمهمة آدم الأساسية في الأرض هي المقام في طاعة الله والحكم بالعدل بين خلقه ، والفترة التي قضاها في المكان الذي أطلق عليه « الجنة » كانت تدريبًا على مهمته في الأرض ، فلا نقول : إنه طرد من الجنة بسبب المعصية . لأن المعصية أعقبتها توبة مقبولة ثم نبوة ، أما الجنة فكانت مرحلة من مراحل الإعداد للخلافة في الأرض .

## طرف من قصة إدريس الطَيْلاَ

قال الله تعالى: ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ إِدْرِينَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًا ۞ وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ [مريم: ٥٦، ٥٧] إدريس التَلَيُلُ هو أول نبى بعد آدم التَلَيُلُ ، وهو إدريس ابن برت بن شيث بن آدم ، وجاء بعده من الأنبياء نوح ثم الخليل إبراهيم ومنه سلسلة النبوات بعد ذلك عليهم جميعًا أفضل الصلاة والسلام .

والصديق هو الذي يبالغ في تصديق كل ما يجيء به الحق ، ويجعل الله تعالى له فرقانًا ، بحيث إذا سمع الحق يصدقه ؛ لأن الكلام إذا كان موافقًا للحق ومن الحق فلا يتصادم معه شيطان في الدخول على العقل ، فالشيطان يدخل بين الناس ولكن الشيء الوارد من الحق سبحانه لا يستطيع الشيطان أن يدخل فيه .

ومعنى: ﴿ وَرَفَعَنْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ . يقصد به مكانًا في السماء ، أو رفعة معنوية ، أو حسية ؛ لأن الذي خلقه أخبرنا بذلك ، فإياك أن تسأل عن ماهية الرفعة لأن هذه رفعة عند من رفعه سبحانه وتعالى .

\* \* \*

## ذكر قصة نوح التَّكِيْنَ

قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوسًا إِلَى قَوْمِهِ إِنِي لَكُمُّ نَذِيرٌ مُّبِينُ ﴾ [هود: ٢٥] عندما تقرأ اللام في ﴿ وَلَقَدْ ﴾ تعرف أنه قسم . و﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا ﴾ معناها قول الحق تبارك وتعالى : وعزتى وجلالى لقد أرسلت نوحًا . إذن فاللام للقسم وباقى الآية جواب القسم في أن الحق قد أرسل نوحًا إلى قومه ، على أننا لابد أن نقف عند كلمة : ﴿ قوم ﴾ فبعض الناس يعتقد أن القوم هم القبيلة أو العشيرة أو أهل البلدة . نقول : إن القوم هم الرجال خاصة من هؤلاء ، والرجال هم المواجهون بالرسالات السماوية ، والمرأة محتجبة مستترة تسمع إما من أبيها ، وإما من أخيها ، وإما من زوجها ، ولقد احتجت النساء على ذلك في عهد رسول الله ﷺ وقلن له : غلبنا عليك الرجال فاجعل لنا يومًا من أيامك تعظنا فيه . أي أن الاحتجاج جاء من أن رسول الله علي كان وقته كله مع الرجال وأن النساء يردن أن يجلسن معه ويسألنه في أمور دينهن ، فجعل لهن يومًا ، ولكن المفروض في المرأة أنها ستر ، وأن الذي يَنقل إليها المنهج إما زوجها ، وإما أبوها ، وإما أخوها ، وهؤلاء يسمعون من رسول الله علي ثم يذهب كل واحد منهم لينقل ما سمعه لأهله .

وإذا كان كل رسول قد واجه قومه فمعنى ذلك أنه قد واجه الرجال حاصة من قومه .. لماذا ؟ لأن «القوم» من قائم على كذا ، أو قَيِّم على كذا ، وهذا عمل الرجال ، ولذلك قال الشاعر العربي :

وما أدري ولست أخال أدري أقسوم آل حسسن أم نسساء إذن .. فالقوم المراد بهم الرجال، والقرآن الكريم ينبئ بذلك في قوله تبارك وتعالى: ﴿ يَنَا أَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَر قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرا مِنْهُمْ وَلَا فِسَامٌ مِن فَيسَامُ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرا مِنْهُمْ وَلَا فِسَامٌ مِن فِسَامُ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرا مِنْهُمْ وَلَا فِسَامٌ مِن فِسَامُ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرا مِنْهُمْ وَلا فِسَامُ مِن فِسَامُ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرا مِنْهُمْ وَلا فِسَامُ والرجال هم الذين يَكُن خَيْرا مِنهُون دعوة الرسل بالمقاومة وبالتصلب، وبالإنكار والجحود؛ بل بالحروب.

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ مَقَالَ يَعَوْمِ أَعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِنَ إِلَاهِ غَيْرُهُ ۚ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴾ [الأعراف: ٥٩]. نجد في هذه الأية ثلاثة أحكام:

الأول: في العقيدة - في الإله - أنه إله واحد. وما دام إلها واحدًا؛ يأتي الحكم الثاني: وهو أن نعبده؛ لأنه لا إله غيره وهو واجب العبادة .. والعبادة هي أن نطيع أمره وننتهي عما نهانا عنه ، وإذا لم نفعل ذلك ؛ يأتي الحكم الثالث: وهو أننا سنواجه بعذاب يوم عظيم ، هو عذاب يوم عظيم يسبق يوم القيامة ، يوم أغرق الله قوم نوح بالطوفان ، عذاب يوم القيامة ، أو عذاب يوم عظيم يسبق يوم القيامة ، يوم أغرق الله قوم نوح بالطوفان ، والحوف: هو شيء مستقبل نخشاه ونخاف أن نلقاه ، فكأن نوحًا ينبه قومه إلى أن العصيان سيأتي لهم بما يخشونه ومالا يستطيعون دفعه ، وأنه قلق عليهم من ذلك ؛ ولذلك فهو يحاول أن ينجيهم ، وهكذا تتحدد الأحكام الثلاثة في السورة وهي : أنه لا إله إلا الله ، وما دام لا إله غيره فهو واجب العبادة ، وعبادته تكون في طاعة ما أمر به واجتناب ما نهى عنه ، فإن لم نفعل فهناك عذاب عظيم ينتظرنا .

من هذه الأحكام الثلاثة .. مَن الذي يفزع ؟ الذي يفزع هم الطغاة والجبابرة والسادة وأعيان القوم ؟ لأن لهم السيادة ، والباقون عبيد يطيعون أوامرهم ، فإذا جاء هذا الدين ليساوى بين الناس في عبادة إله واحد .. الكل عباده ؟ فإنه سيأخذ العروش من تحتهم ؟ لأن الأمر سيكون لله والنهى والخضوع لله ، ولا خضوع ولا أمر ولا نهى لعبد من العباد ، لذلك فالذي يتصدًى للوقوف ضد منهج الله دائمًا هم السادة أو المترفون ؟ لذلك فإنهم أول من تصدى لدعوة نوح ، وأول من يتصدى لأى دعوة من أى نبى ، وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قَالَ الْمَلَا مِن قَرِيهِ عِلَا الْرَبْكَ فِي ضَلَالِ مُبِينِ ﴾ [الأعراف : ٢٠] . والملأ : هم سادة قومه وأعيانهم وأشرافهم الذي يملأون العين هيبة ، ويملأون القلوب هيبة ويتصدرون المجالس ، هؤلاء خافوا على هيبتهم وعلى سلطانهم فماذا يفعلون ؟ قلبوا الميزان وقالوا عن منهج الحق : إنه خوصَكلِ مُبِينٍ ﴾ ، أي غيبة عن الحق ، ولا مُبينٌ » أي محيط بحيث لا تستطيع أن تبتعد ولا أن تفلت منه .

ماذا قال نوح التَلْيَالِ لقومه ؟ يخبرنا الحق سبحانه وتعالى أنه قال لهم : ﴿قَالَ يَنْقَوْمِ لَيْسَ مِنْ اللهِ اللهُ وَاجهوا دعوة الحق من أولها بالمقاومة وَاللهُ وَاجهوا دعوة الحق من أولها بالمقاومة قالوا : ﴿ إِنَّا لَنَرَبُكَ فِي ضَلَالِ مُبِينِ ﴾ وكان الرد يقتضى أن يقول نوح : أنا لست في ضلال . ولكنه قال : ﴿لَيْسَ بِي ضَلَالُهُ ﴾ . فلماذا استخدم الحق سبحانه وتعالى ﴿ضَلَالُهُ ﴾ بدلًا من وضلال ، حدث ذلك حتى نعرف أن كل حرف من القرآن يأتي على قدر المعنى تمامًا ، وأن

هذا كلام الله تعالى وليس كلام بشر. هم يقولون لنوح: أنت ﴿ فِي ضَكُلُو مُبِينِ ﴾. فيرد عليهم: ﴿ لَيْسَ فِي ضَكُلُةٌ ﴾ .. لماذا ؟ لأن الضلال يشمل ضلالات كثيرة ، ولكن نوتخا لا يريد أن ينفى عن نفسه الضلال فقط ، بل يقول : ﴿ لَيْسَ فِي ضَكَلَةٌ ﴾ أى ليس عندى ضلالة واحدة ، وهكذا نفى مجرد وجود ضلالة واحدة عنده ، ونفى الأقل يعنى نفى الأكثر ، كما تأتى لإنسان وتقول له : هل لديك تمر من تمر المدينة ؟ فإذا قال لك : ليس عندى من تمر المدينة ؟ فقد يكون عنده تمرة أو اثنتان أو ثلاث [ من أيّ تمر آخر ] . ولكن : ليس عندى ولا تمرة واحدة من التمر [ بصفة عامة ] ، وبهذا يكون الأقل قد نفى الأكثر .

ولكن لماذا جاء هذا النفى القاطع فى القرآن الكريم فى قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ يَلْقَوْمِ لَيْسَ فِى ضَلَالَةٌ ﴾ . لأن منهج الله لم يأت به نوح من عنده ، فنقول : إنه غلبه الهوى ولو فى ضلالة واحدة أو أن هناك شيقًا غاب عنه . ولكن المنهج جاء من عند الله سبحانه وتعالى ، وما دام نوح هو الرسول المبلّغ ، والله سبحانه وتعالى هو صاحب المنهج ، وما دام المنهج من عند الله فلا يمكن أن تكون فيه ضلالة واحدة ولا شبهة ضلالة ؛ ولذلك يأتي نوح الطيني بحيثيات أن ما يبلغه للناس من منهج ليس به ضلالة واحدة فيقول : ﴿ رَسُولٌ مِن رَبِّ الْعَلَمُونَ ﴾ [الأعراف : ٢٦ ، ٢٦] . وهكذا جاءت الحيثية من أن المنهج الذي بلغه نوح لقومه ليس فيه ضلالة واحدة ولا شبهة ضلالة ؛ لأن نوحًا رسول ، من أن المنهج الذي بلغه نوح لقومه ليس فيه ضلالة واحدة ولا شبهة ضلالة ؛ لأن نوحًا رسول ، وما دام رسولًا فهو مبلغ عن الله تعالى ، والله منهجه هو الهدى ، ونوح ليس رسولًا من ملك أو حاكم أو عظيم ، ولكنه رسول من رب العالمين أي من سيد العالمين ، أي من الذي خلق ...

ذلك أن كل نعم الحياة التي تحفظ للإنسان حياته على الأرض من ماء وهواء وشمس وقمر وزرع كلها من الله سبحانه وتعالى ، ولا يستطيع مخلوق مهما يبلغ شأنه أن يدّعى مجرد ادعاء أنه هو الذى خلق هذه النعم ، وهذه النعم التي وضعها الله تعالى في الأرض هي عطاء ربوبية ، أي عطايا لكل خلق الله ؟ المؤمن منهم والكافر ، فالشمس لا تفرق في أشعتها بين مؤمن وكافر والأرض تنفعل لمن يزرعها .. آمن بالله تعالى أم جحد وجوده ؟ وما دام الله قد أوجد هذه النعم ، وسخر كل هذا الكون لخدمة الإنسان ، فقد وضع له منهجًا ليصلح حياته في الأرض ؟

CANDART BERTALING BER

لأن الله سبحانه وتعالى هو الذي خلق السماوات والأرض وأمدَّ الناس بأرزاقهم حتى الكافرين منهم لم يكن ليضع منهجًا إلا ليصلح حياة الإنسان الذي خلقه وجعل كل هذا الكون في خدمته .

فكأن نوم التخليخ بعد أن نفى أن هناك شبهة ضلالة فيما يقول قال: إن هذا الكلام ليس من عندى ولكنه من عند الله وما أنا إلا مبلغ ، وذلك فى قوله تعالى : ﴿ أُبَلِقُكُم وَ سُلكتِ رَبِي مَن عندى ولكنه من عند الله وما أنا إلا مبلغ ، وذلك فى قوله تعالى : ﴿ أُبَلِقُكُم وَ سُلكتِ رَبِي وَأَنصَتُ لَكُر ﴾ والبلاغ هو إنهاء الأمر إلى صاحبه ، [ تقول ] : بلغت المكان الفلانى . أى انتهيت إليه ، والبلاغة : هى النهاية فى أداء العبارة الجميلة . ومعنى ﴿ أُبَلِقُكُم ﴾ أى أنهى إليكم ما حملنى الحق سبحانه وتعالى من منهج هداية لحركة حياتكم ، ولكن ألم يكن يكفى أن يقول ما حملنى الحق سبحانه وتعالى من منهج هداية لحركة حياتكم ، ولكن ألم يكن يكفى أن يقول نوح : رسالة ربي . بدلًا من أن يقول : ﴿ رِسَلكتِ رَبِي ﴾ . نقول : إن كل رسول من الرسل نوح : رسالة ربي . بدلًا من أن يقول : إن كل منهج الرسل الذين سبقوه ؛ حتى لا يقال : إن رسولًا [ معينًا ] جاء ليناقض رسالة رسول قبله . فالذى قاله آدم هو الذى قاله نوح ، هو الذى قاله شيث ، هو الذى قاله إدريس عن وحدانية الله تعالى وأنه لا إله إلا هو الواجب العبادة فى هذا الكون .

فمعنى قوله تعالى : ﴿ أَبِيَّفَكُمُ رِسَلَاتِ رَقِي ﴾ أن ما جعله الله تعالى منهجًا لأهل الأرض من الأمور الثابتة المستقرة سواء جاءت على لسان من سبقوا في الرسالات ، أو ستأتى على لسان الأنبياء الذي سيُرسلون بعد ذلك ؛ ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَيْ بِهِ عِنْ مُوسَىٰ وَعِسَىٰ أَنَ أَقِبُوا الدِّينَ وَلَا النبياء الذي سيُرسلون بعد ذلك ؛ ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ مَوْسَىٰ وَعِسَىٰ أَنَ أَقِبُوا الدِّينَ وَلَا مَا وَصَىٰ بِهِ عِنْ مُوسَىٰ وَعِسَىٰ أَنَ أَقِبُوا الدِّينَ وَلَا لَنْ يَعْ وَمُوسَىٰ وَعِسَىٰ أَنَ أَقِبُوا الدِّينَ وَلَا لَنْ الله عَلَمُ الله كلها واحدة ، أو أن يكون معنى ﴿ رِسَلَاتِ رَقِي ﴾ أنه يتلقى كل يوم رسالة من الله تعالى ، وكلما جاءت رسالة بلغها إلى قومه ؛ لأنه لو قال : رسالة ربي . لكان من اللازم : إما أن يتقيها عنده ولا يبلغها للناس إلا إذا تنزل الرسالة عليه مرة واحدة في وقت واحد ، وإما أن يبقيها عنده ولا يبلغها للناس إلا إذا اكتملت ، ولكن كلما نزل إلى نوح شيء من الله تعالى يقوم بإبلاغه فيكون كل بلاغ عن الله رسالة ، وإما لأن موضوع الرسالات أمر يتشعب بقدر ما تحتاجه الحياة من مصالح ، وهناك رسالة أوامر ، ورسالة نواه ، ورسالة للوعظ ، وما تحتاج إليه الحياة من مصالح ، وهناك رسالة أوامر ، ورسالة للقصص . وهكذا تتعدد رسالات الله تعالى .

ولذلك جاء قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَبِكِفَكُمْ رِسَلَاتِ رَقِي ﴾ ليشمل كل هذه المعانى، أما قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَبِكِفَكُمْ رِسَلَاتِ رَقِي وَأَنصَحُ لَكُمْ ﴾ . فذلك استكمال لبلاغ كل رسول ، فالبلاغ يقتضى أن يبلغ الرسول قومه بمنهج الله والمطلوب منهم، ثم بعد ذلك ينصحهم أن يعملوا بهذا المنهج ؛ لينالوا رضا الله وينجوا من عذابه ، فلابد بعد البلاغ من النصح ، وإن كان النصح خارجًا عن معنى البلاغ ؛ لأن البلاغ معناه أن يبلغ رسالة الله وينتهى كل شيء ، ولكن الرسول يظل يُرغُب قومه في المنهج ويحببه إليهم ويطلب منهم أن يتبعوه ويترفق معهم في الكلام ، والنصح : هو أن تبين للإنسان المصلحة في العمل وتبين نيتك أمامه بأنها نية حسنة ، وعندما تنصح إنسانًا بأن يفعل كذا ، فإنك إما أن تنصحه بعمل من الغرض ، وإذا كانت النصيحة بأمر يعود نفعه عليك فهى لا تخلو من الغرض ، وإذا كانت النصيحة في أمر يعود عليه هو بالنفع ، ففي هذه الحالة تكون نصيحة خالصة بنية صادقة ، ولذلك لم يقل الحق أنصحكم ، ولكن قال : ﴿ وَأَنصَحُ لَكُمْ ﴾ ؛ ليبين أن عذه النصيحة هي لصالح القوم ، وأن الرسول لا يستفيد منها شيئًا ، فما دام قد بلَّغ فهو قد أدى الأمانة ، ولكن النصيحة زيادة في هداية الناس إلى الطريق المستقيم وترغيبهم فيه .

ثم يبين الحق سبحانه وتعالى حيثيات النصح فيقول: ﴿ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ . أن نوحًا يقول لقومه: إنني أعلم من اللّه تعالى أشياء لا تعلمونها أنتم ؛ ولذلك فخوفى عليكم مما ينتظركم من الله ؛ لأنكم كفرتم بآياته قد جعلنى أنصحكم ، ليست نصيحة أداء واجب ، ولكنها نصيحة من يعلم مما علمه الله ، أى أن هذا العلم الذى علمه الرسول ليس علمًا من إنسان حتى يكون مشكوكًا في أنه قد يحدث أو قد لا يحدث ، أو يكون قابلًا للصدق والكذب ، أو يكون علمًا غير مؤكد الحدوث ، ولكن هذا علم يقيني من الله سبحانه وتعالى ، ولكننا نقول : إن العلم الذى تبلغه الرسل للناس ليس هو كل علم الله تعالى ، ولا هو كل ما علمه الله للرسل ، فهناك أشياء يخص الله سبحانه وتعالى بها رسله ويريهم ما يثبتهم ، وأن قوله سبحانه وتعالى : ﴿ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّه مَا لا نَعْلَمُونَ ﴾ مقصود به : أن الله أعلم نوحًا بالطوفان الذي سيأخذ به الكفار والمكذبين من قومه ، وأن في هذه الآية إشارة إلى ذلك .

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ أَوَ عَجِبْتُمْ أَن جَآءَكُوْ ذِكُرٌ مِن رَّيِكُو عَلَىٰ رَجُلِ مِنكُو ﴾ [الأعراف: ٣٣] والحق سبحانه وتعالى قال : ﴿ أَوَ عَجِبْتُمْ ﴾ وكان يمكن أن يقول : أعجبتم .

باستخدام همزة الاستفهام ، ولكن استخدام واو العطف معناه : أن هناك عطفًا على جملة قادمة ، فلو استخدمت همزة الاستفهام لكان السياق يقتضى أن يقال : أكذبتم به وعجبتم من أن اللَّه قد أنزل ذكرًا على رجل منكم ؟

إذن .. فاستخدام الواو للعطف جاء أولًا ، فالواو للعطف والهمزة للاستفهام ، وقوله سبحانه وتعالى : ﴿ ذِكْرٌ مِن رَبِّكُو ﴾ نحن نعرف أن الذكر والتذكر ضد النسيان ، وأن الشيء يكون على البال أو على اللسان فيذكره الإنسان ، أو يتجاوز باليي ولساني فأنساه ، ولكن الذكر في القرآن له معان كثيرة ، وعلى قمة هذه المعاني أن الذكر يراد به القرآن ، وذلك مصداقًا لقوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآيَنَتِ وَالذِكْرِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [آل عمران : ٥٨] ، وقوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ مُلْقِلُهُ لَهُ لَمُخْوَنُ ﴾ [الحجر: ٩] ، وقوله جل جلاله : ﴿ وَقَالُوا اللَّهِ مُنْ اللَّهُ لَهُ لَمُجْوُنُ ﴾ [الحجر: ٩] ، وقوله جل جلاله : ﴿ وَقَالُوا اللَّهِ مَنْ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

ويقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَوَ عَبِسُمُ أَن جَاءَكُمُ ذِكُرٌ مِن رَبِّكُو عَلَى رَجُلِ مِنكُرُ هَاى معانى الذكر فيها وجه العجب؟ إن العجب هو إظهار الدهشة من حدوث شيء على غير ما تقتضيه مقدمات الأمور ، حينئذ تتعجب كيف حدث هذا ؟ ولكن إذا كانت الأمور تسير بطريقة رتيبة ؛ المقدمات تدل على النتائج ، فلا توجد دهشة ولا يوجد عجب ، وفي ذلك قرأنا قولَ الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قَلَ وَالْفُرُونِ الْمَحِيدِ ﴿ لَى بَلْ عَبُراً أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُم وَقَالَ الله قد أرسل إلى القوم منذرًا أي الكَيْوُرون هَذَا سَيَّهُ إِن الله قد أرسل إلى القوم منذرًا أي رسولًا من جنسهم .. ووجه العجب هنا ؟ إن الله قد أرسل إلى القوم منذرًا أي منه في هذه الآية .. أن الرسول قد جاء يبلغهم بأن هناك إلها واحدًا واجب العبودية هو الله سبحانه وتعالى ، وليس هذا أمرًا عجيبًا ؛ لأن الإنسان إذا تأمل في الكون ورأى هذه الهندسة البديعة الحكيمة البالغة الدقة التي لم يُوجدها الإنسان ، وإنما وُجِدَ الإنسان ليجدها موجودة قبله وتخدمه ، كان لابد أن يلفته هذا ليبحث عمن صنع هذا الكون البديع البالغ الدقة في الصنع ، فإذا جاء لهم رسول ليخبرهم بأن الله الذي خلق الكون بكل أجناسه ، وسخر كل الأجناس فإذا جاء لهم رسول ليخبرهم بأن الله الذي خلق الكون بكل أجناسه ، والجماد يخدم النبات والحيوان والإنسان ، والجماد يخدم البنات . والحيوان والإنسان ، والجماد يخدم النبات والحيوان يبلان يقدم الإنسان . والجماد يخدم النبات والحيوان والإنسان ، والجماد يبدم الإنسان . والميات والحيوان والإنسان ، والمنات ، والميات والحيوان والإنسان ، والمهاد يبدم المؤسان .

إذن .. فكل ما فى الكون مُسَخَّر لخدمة الإنسان ، وكل ما فى الكون لم يُوجده بشر ، ولكنه خُلق أولًا ثم بعد ذلك خُلق الإنسان ، فكان يجب حينئذ أن يتنبه العقل لكى يبحث عن خالق كل هذه النعم ، فإذا جاء رسول وقال : إن الله هو الذى خلق . فكان لابد للناس أن يرحبوا بهذا الرسول ويصدقوه ، ويؤمنوا بما يقول .

## عناد قوم نوح وتكذيبهم له

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ كُذَّبَتْ قَوْمُ نُوجِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَمُمْ ٱلْخُوهُمْ نُوحُ أَلَا مُنْقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٠٥، ١٠٦] والقوم كلمة تطلق على الرجال؛ لأنهم هم الذين يقومون بمصالح حركة الحياة ، فالقوم غير النساء ، ولذلك قلنا سابقًا: إن الله تعالى عندما أخبر آدم التي بأن الشيطان عدو له ولزوجته ، في قوله سبحانه : ﴿ فَقُلْنَا يَتَعَادُمُ إِنَّ هَنَا عَدُو لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلا يُخْرِجَنَّكُما مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ [طه: ١١٧] كان السياق يقتضى أن يقول : فلا يخرجنكما من الجنة فتشقيا . ولكنه قال : ﴿ إِنَّ هَنَا عَدُو لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلا يُخْرِجَنَكُما مِنَ الْجَنَّةِ وَرَاحِها فَيَسْقَى في حركة الحياة ، والإسلام كرَّم المرأة وأراحها فَتَشْقَى ﴾ ؟ لأن الرجل هو الذي يتعب ويشقى في حركة الحياة ، والإسلام كرَّم المرأة وأراحها من شقاء حركة الحياة وجعل لهما مهمة أخرى غير الشقاء!!

قوله تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ قَوْمُ نُوجِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ قوم نوح كذبوا نوحًا فقط، فلماذا قال إنهم كذبوا المرسلين ؟ قالوا: لأن رسل الله تعالى إنما جاءوا بأصول ثابتة تتصل بالعقيدة والأخلاق لا تتغير من رسول إلى رسول ، فالأخلاق والعقائد وأصول الأحكام كلها أمور ثابتة ، فمن كذَّب رسولًا ، فقد كذَّب كل الرسل ، ولذلك يقول ربنا سبحانه : ﴿ اَمْنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِولًا ، فقد كذَّب كل الرسل ، ولذلك يقول ربنا سبحانه : ﴿ اَمْنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِيهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَكَتِكِيهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُغَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ عَن رَبُسُلِهِ عَلَى التشريعات التي تقتضيها [البقرة: ٢٨٥] . والاختلاف في مناهج الرسل هو اختلاف في التشريعات التي تقتضيها تطورات المجتمعات ، لكن العقائد والأخلاق وأصول الأحكام أمور ثابتة لا تتغير ، فالذي تطورات المجتمعات ، لكن العقائد والأخلاق وأصول الأحكام أمور ثابتة لا تتغير ، فالذي يُكذِّب رسولًا في هذه الأشياء كأنه كذَّب كل الرسل .

وكلمة : ﴿ أَخُوهُمْ نُوحُ ﴾ معناها أنه واحد منهم ليس غريبًا عنهم ، فهم يعرفون نشأته وسلوكه وأخلاقه .

وكلمة : ﴿ أَخُوهُمْ ﴾ جاءت لتحنن قلوبهم وتعرفهم أن لهم به ماضيًا يعرفونه ، ويعرفون

أخلاقه وسلوكه، وهذا أدعى أن يؤمنوا به ويصدقوه .

بعد ذلك تأتى العبارة التي قالها كل رسول لقومه وهي قوله تعالى : ﴿ أَلَا نَنَّقُونَ ﴾ وهذه الكلمة معناها: اتقوا الله، مثلما تقول لابنك المهمل: ألا تستذكرُ. معناها استذكرُ. وهذا الأسلوب من أدوات التحضيض التي تحض على الفعل مثل: لولا تكرم أباك، هلَّا تنزل ضيفًا عندى ، ألَّا تستقبل أخاك بالبشاشة . كل هذه أساليب تحث على فعل هذا الشيء . إذن معنى : ﴿ أَلَا نَنَّقُونَ ﴾ أنكر عليكم أن تكونوا غير متقين ؛ لذا أطلب منكم أن تتقوا الله لأنكم أنكرتم التقي، ومادمتم أنكرتم التقي فأنتم تريدون الإثبات. ومعنى ذلك أن اللَّه رحم غفلة القوم وأرسل لهم رسولًا أمينًا ، هذا الرسول جاءهم من عند الله تعالى ليعطيهم منهج حياتهم كما أراده اللَّه الذي خلقهم. فالرسول يقول لهم: اتقوا اللَّه الذي أرسلني إليكم، أحمل إليكم وسائل التقوى وأنا رسول أمين، فخذوا أوامر اللَّه ونواهيه واسمعوها منى حتى تتقول اللَّه وتطيعوني، قال تعالى: ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ ۞ فَاتَّقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ﴾ [الشعراء: ١٠٧، ١٠٨] . كل رسول سيقول هذا الكلام ، هنا الحق سبحانه وتعالى ذكر في هذه الآية شيئًا لم يذكره في الآيات السابقة مع موسى وإبراهيم عليها السلام ، وهو قوله تعالى : ﴿وَمَّا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٌ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ [الشعراء: ١٠٩]. حين تقول لإنسان: إنك لن تأخذ منه أجرًا على شيء عملته له . فمعنى ذلك أن هذا العمل كان يستحق الأجر عليه ؛ لأنه شيء نافع لك ، فأنا لن آخذ عليه أجرًا لأنك ستقيمه بمقايسك البشرية ، وأنا لست زاهدًا في الأجر ولكني سآخذ أجرى من الله. فهذا دليل على أنه عمل جليل لا يستطيع البشر أن يُقَيِّمُوه ؛ لأنى سآتيكم بهداية تسعدكم في دنياكم وتسعدكم في أخراكم .

ومعنى : ﴿ إِنَّ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ . أى ما أجرى إلَّا على رب العالمين .

وهذا الموضوع: مثلما يكون لك صديق عزيز وأرسل إليك هدية مع سائق تاكسى يعرفه وقال له: أوصل هذه الأمانة إلى فلان .. فحين يأتيك السائق بالهدية تريد أنت أن تعطيه أجرة التاكسى ، فإن كان أمينًا يقول لك: شكرًا لأن الذى أرسلنى إليك بالهدية أعاطانى أجرى . هذا مَثلٌ ولله تعالى المثل الأعلى ، فربنا سبحناه وتعالى يعطى الأجر على شيء لا يعود عليه بالنفع ، ولكنه يعود على الخلق إذا آمنوا وأطاعوا ، فهذا كرم ما بعده كرم . وساعة يقول الرسول

لقومه : ﴿ فَاتَقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: ١١٠]. ليس معنى هذا أنها طاعة ذاتية للرسول ، ولكن يطيعونه ؛ لأنه رسول من عند اللَّه تعالى ، وطاعته طاعة للَّه تعالى .

بعد أن خاطب نوح قومه ودعاهم إلى طاعة الله ، وأخبرهم أنه لا يطلب منهم أجرًا ماذا كان ردهم عليه ؟ قال تعالى : ﴿ إِنَّ قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١] . الأرذلون جمع رذل : والرذل هو الردىء من الشيء . فهم يقولون له : كيف نؤمن بك وقد اتبعث ضعاف الناس وفقراؤهم ؟ وفي آية أخرى قالوا له : ﴿ وَمَا نَرَيْكَ ٱتَبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمُّ أَرَاذِلُنَا بَادِي ٱلرَّافِي ﴾ [هود : ٢٧] . وهم يقصدون بالأراذل ، الناس الفقراء أصحاب الحرف الضعفاء الذين لا يؤبه لهم ، وهؤلاء دائمًا هم جنود الرسالة في البداية ؛ لأنهم المطحونون من المجتمع الفاسد فيكونون متلهفين على أي أحد يأتي ليعدل موازين المجتمع .

وانظروا إلى عدم فهم القوم لدعوة نوح ، الطَّيْكُلُم ، حيث قالوا له : ﴿ أَنْوَمِنُ لَكَ ﴾ . مع أنه يدعوهم إلى الإيمان بالله تعالى وليس به هو ؛ لأنه مجرد رسول يحمل إليهم منهج الله تعالى ودعوته ، وقد يكون معنى ﴿ أَنْزُمِنُ لَكَ ﴾ بمعنى نصدقك .

ونوح النفخ رد عليهم بقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنْ خِسَائِهُمْ إِلَّا عَلَىٰ رَبِيٍ لَوْ تَشْعُرُونَ ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [الشعراء: ١١٦- ١١٥] أى أن الإيمان لا دخل له بالغنى والفقر والقوة والضعف ، لأن الإيمان عمل وسلوك ، وربنا هو الذي يحاسب الناس على أعمالهم ، ومادام الحساب على الله وهؤلاء عجلوا بالإيمان ، فلابد أن الله سيجزيهم خير الجزاء ، كما أننى لا يمكن أن أطرد المؤمنين بالله تعالى ، لأنى نذير من عند الله أنذركم بالشر قبل وقوعه .

بعد ذلك يقول تعالى : ﴿ قَالُواْ لَهِن لَّمْ تَنتَهِ يَكُنُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينَ ﴾ . أى : يبدوا أنه لا فائدة من الكلام معك يا نوح ، ولكن هذا إنذار لك : لئن لم تنته عما تدعيه من دعوتك إلى عبادة الله وتقريبك للأراذل من الناس لنرجمنك . وهذا تهديد لنوح من قومه ، وهذا معناه أنهم قوم أقوياء لهم بطش وجبروت وطغيان ، ولكن ماذا يفعل نوح الطَيْلُا ؟ لابد أن يلجأ إلى ربه ، قال سبحانه وتعالى : ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ قَرْمِى كُذَّبُونِ ﴿ فَيْ فَأَفْتَحُ بَيْنِي وَيَيْنَهُمْ فَتَمَا وَنَجِينِي وَمَن مَعِيَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١١٧، ١١٨] انظر إلى أدب النبوة ، شَكَا لربه من تكذيبهم ولم يَشْكُ من

تهديدهم له بالرجم ؛ لأن الله عالم بحاله ومطلع عليه ، ولأنه يهمه أن يصدقه قومه ويؤمنوا بما جاء به . والفتح في الشيء يكون إما حسيًّا وإما معنويًّا . فالباب إذا كان مغلقًا بالأقفال فمعنى فتحه : أن تزيل هذه المغاليق حتى يفتح ، هذا بالنسبة للفتح الحسى ، وقد يكون معنويًّا بمعنى أن يفتح اللَّه عليك بالخير المادي والعلمي .

فقول نوح الطَّخِينَ : ﴿ فَأَفْنَحَ بَيْنِي وَيَيْنَهُمْ فَتَحَا وَنَجَنِي وَمَن مِّعِيَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ معناه : يا رب احكم بيني وبينهم ، ونجني أنا والمؤمنين معي من كيدهم . فاستجاب الله تعالى لدعائه ونجاه من شرهم ، قال تعالى : ﴿ فَأَنْجَنْنَهُ وَمَن مَّعَهُم فِي ٱلفَلْكِ ٱلْمُشْحُونِ ۞ ثُمَّ أَغْرَقْنَا بَعْدُ ٱلْبَاقِينَ ﴾ الشعراء : ١١٩، ١١٩.

وقال تعالى: ﴿ وَيَصّنَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلُمّا مَرَ عَلَيْهِ مَلاً مِن فَوْمِهِ مَسَخُرُوا مِنَةٌ قَالَ إِن يَسَخُرُوا مِنَا فَإِنَا مَسْخُرُ مِنكُمْ كَمَا مَسْخُرُونَ ﴾ [ هود: ٣٦] فالله سبحانه كان يراقب ببيه نوحا ويوجهه في صناعة السفينة ، قال تعالى : ﴿ وَأَصَنَع ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْمِنا وَلا تَعْلِيْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ۚ إِنَّهُم مُخْرَوُنَ ﴾ [ هود: ٣٧] . فربنا سبحانه وتعالى لا يترك خلقه يتصرفون من تلقاء أنفسهم ، ولكن يوجههم ويراقبهم ولا يغيب عنه شيء ، وكلمة ﴿ ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ . دلت على أن الفلك قد يطلق ويراد به واحد ، وكلمة مشحون تدل على أن نوحًا الطَيْكِالِ كان معه عدد كبير من الأتباع ؛ لأن السفينة مادامت مشحونة فمعنى ذلك أنها كانت مكتظة بالناس وغيرهم من الأنواع الأخرى ، وهذا يدل على أنها كانت مصنوعة لتتسع لعدد معين من الناس هم ثمانون رجلًا وثمانون امرأة ومعهم الأصناف الأخرى من الحيوانات والطيور وغيرها ، وبعد أن ركب نوح وأتباعه السفينة تدفق الماء من السماء والأرض ، قال تعالى : ﴿ فَفَنَحْنَا آلُونَكُ ٱلسَّمَاءَ مِن الله المؤمنين وأغرق الكافرين .

ثم يقول تعالى: ﴿ وَإِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيْرُ السَّعِرَاء: ٨، ٩] أَى أَن في هذا الذي حدث لأمر عجيب يجب أن يلتفت إليه الناس ولا يغيب عن بالِهم ، وإذا كان المعاندون قد غرقوا جميعًا فعلى من بقى أن يعتبر بما حدث لمن عاند رسولًا من رسل الله وخالفه ، ومع ذلك فإن الله تعالى عزيز لا يغلب ، رحيم يقبل توبة التائب مهما فرَّط في جنب الله تعالى .

#### نوح التي يحذر قومه

قال الحق سبحانه وتعالى: ﴿ إِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُو مَقَامِى وَتَذْكِيرِى بِعَايَتِ ٱللّهِ فَعَلَى ٱللّهِ وَكَ اللّهِ وَكَا أَمْرُكُمْ عَلَيْكُو عُمَّةً ﴾ [ يونس: ٧١] نوح الطّيُكُونَ اللّه عَلَيْكُو عُمَّةً ﴾ [ يونس: ٧١] نوح الطّيكان قال: إنه قد توكل على ربه ، فإنه قد استعان بمن سيحقق له النصر على الكافرين ، فهو الطّيكان يعلن بإصرار أنه لن يتنازل عن الدعوة ، وأن الله تعالى هو ناصره ورصيده ، وهو الذي أرسله وسيظل يحمل دعوته .

ثم بعد ذلك يقول لهم: أما أنتم فأجمعوا أمركم. أى اجتمعوا وقرروا ما تريدون أن تصنعوه معى ، وأنتم لن تضرونى شيئًا ، خذوا أمركم كجماعة وليس كأفراد ، اجتمعوا على قلب رجل واحد واتفقوا ، إذن فقوله تعالى : ﴿ فَالْجَمِعُوا أَمْرَكُمْ ﴾ أى اجتمعوا على أمر رجل واحد ، وإن كان بينكم خلاف فاتركوه وانتهوا إلى اتفاق .

وظل نوح التَّلِيَّةُ يدعو قومه إلى اللَّه تعالى ألف سنة إلا خمسين عامًا .. وهي مدة طويلة تتعرض لأجيال متعددة . والجيل العقلى ينقسم إلى عشرين سنة ، أى عندما يبلغ الإنسان سن العشرين ينضج عقله ويستطيع أن يستوعب المنهج ، فيدخل في دعوة نوح ، فكم جيل من الأجيال حاول نوح أن يهديه ؟ حوالي خمسين جيلًا ، ومع ذلك لم يؤمن به إلًا من تحملهم سفينة واحدة ، ومعهم الحيوانات والطيور أيضًا . ونوح خاطب أجيالًا مختلفة ، ولكنها كانت كلها متأثرة بما يقوله الآباء للأبناء ، وبالبيئة التي نشئوا فيها .

أعلن نوح توكله على الله تعالى الذى أرسله لأنه سينصره .. ومادام توكل على الله فلن يجور عليه أحد من خلق الله ؛ لأن الله فوق الخلق جميعًا ، والخلق كله ؛ جماده ونباته وحيوانه ، إنما سيكون من جنود الله ، وإذا أردنا دليلًا واقعيًّا على ذلك ، فهو قصة ابن نوح عندما خرج مع الكفار ورفض نصيحة نوح التَّيِّكُمُ بأن يركب ، وقال كما يروى لنا القرآن الكريم : وسَنَاوِي إِلَى جَبُلِ يَعْصِمُنِي مِن الْمَاوِق و المَّاوِي إِذن .. فلابد أن ابن نوح نظر فرأى جبلًا عاليًا ظن أنه يستطيع أن يحميه من الطوفان ، ولكنه غفل عن جندى آخر من جنود الله وهو الموج الذى حال بينه وبين أبيه فأغرقه ، وكل خلق الله هم جنود لله ، لأن الله له ما في السماوات وما في الأرض . ولكن الذى خرج عن المراد الشرعي لله في الطاعة والمعصية

للمنهج هو الإنسان ، وخرج بمشيئة الله ، أي أنه خرج ؛ لأن اللَّه أراده أن يكون مختارًا .

طلب نوح التَلِيّلِة من قومه أن يجتمعوا ويجمعوا أمرهم .. هذا يقول رأيه ، وهذا يقول رأيه ، وهذا يقول رأيه ، إلى أن يتفقوا على أمر .. كيف ينزلون الشر بنوح ، ونوح التَلْيِّة في هذا يتحدى قومه ، فيقول لهم الْجِتَمِعُوا على أمر واحرصوا على أن تنفذوه ، فهو حين يقول لهم : ﴿ وَفَا جَعِمُوا الله مَا الله عَدُ وَلَا له كان يجب أن يحرص على أن يكونوا مختلفين ، حتى لا ينتهوا إلى رأى لأنهم أعداء له ، ولكنه واثق من أنه مادام قد توكل على ربه ، فإن أحدًا لن يصل إليه ، ولم يقل لهم نوح التَلِيّل : أجمعوا أمركم فقط . بل قال : وشركاء كم . ومعنى وشركاء كم ، ولم يقل لهم نوح التَلِيّل : أجمعوا أمركم فقط . بل قال : وشركاء كم . ومعنى وشركاء كم ، أن ما تشركون به من دون الله ، أى استعينوا بكل القوة التي تستعينون بها من دون الله ، فإنها لن تفيد كم شيئًا . والقول هنا بالاستعانة بالشركاء هو الاستهزاء بأى قوة يحاولون الاستعانة بها ؛ لأنها إفك وباطل لن يفيدهم شيئًا .

ويقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَثُمَّ لَا يَكُنُ آمَهُمُ عَلَيْكُو عُمَّةً ﴾ إذن فالتحدى الأول هو أن يجمعوا أمرهم، والتحدى الثانى هو أن يستعينوا بالشركاء الذين يمكن أن يعينوهم، والتحدى الثالث ألا يكون الأمر غمة ، والغمة منها الغمام ومنها الإغماء الذى هو فقد الوعى أو ستر العقل ، فالغمة هى ستر الشيء ، أى أن نوحًا قال لهم : لا تتعبوا أنفسكم وتحاولوا أن تختفوا فى مكان بعيد حتى تتفقوا ، بل افعلوا ما تريدون فى العلن وأمام الجيمع ، ولا تخفوا على ما اتفقتم عليه ، بل أغلينوه ، لا تخافوا وافعلوا كل شيء بوضوح وصراحة وعلانية وتحد ، ويقول تعالى : ﴿ ثُمَّ اقْضُوا إِلَى هَ أَى إذا وصلتم إلى قرار فنفذوه ، وهناك فرق بين : قضى اليه ، وقضى عليه . . ما هو الفرق ؟ قضوا إليه . أى أنهم من الجائز أن يجمعوا الأمر ويصدروا لله ، وقضى عليه . ما هو الفرق ؟ قضوا إليه . أى أنهم من الجائز أن يجمعوا الأمر ويصدروا لحكم ، ثم بعد ذلك يتنازلون عن التنفيذ أو يؤجلونه . ولكن نوحًا يقول لهم : ﴿ اقضوا إلى ﴾ ، أى : احكموا على حكمًا نافذًا ؟ لأن الحكم على الشيء لا يقتضى بالضرورة التنفيذ ، لم يمكن أن يُقضى على شخص مع إيقاف التنفيذ . . إذن فالحكم شيء ، والحكم والتنفيذ ، فيئان . . ولكن أقضوا إلى ، أى أصدروا الحكم ونفذوا ما قضيتم به ، أى لا تصدروا محكم ، ثم تقولوا : لا تنفيذ . لا تتراجعوا فى الحكم الذى أصدرتموه .

ثم يقول سبحانه : ﴿وَلَا نُنظِرُونِ﴾ أى لا تؤجلوا الحكم إلى غد أو بعد غد ، لا تمهلوني في التنفيذ ، بل نفذوا على الفور ، وهل يوجد تحد أكبر من ذلك ، تحد للخصم المعاند ، وهم الأغلبية من قوم نوح ، وهو تحد يقفل الباب أمام آيَّة مساومة ، أو مصالحة أو عدول ، بل يثير في الخصم التحدى للتنفيذ ، مع أن الخصم كثرة ، ونوحًا والمؤمنين قلة ، والإمكانيات التي يملكها الكفار كبيرة وكثيرة ، والإمكانيات التي يملكها نوح والمؤمنين ضعيفة .. فلماذا هذا التحدى ؟

أولاً: لأن نوحًا قد توكل على الله تعالى ، فلا توجد قوة فى الكون تستطيع أن تصل إليه . ثانيًا: لأن نوحًا ظل يعظهم ويهديهم ألف سنة إلَّا خمسين عامًا ، ولم تنفع هذه المدة الطويلة فى هدايتهم أو جَعْلِهم يتركون الكفر ويتخذون طريق الإيمان .

ثالثًا: لأن الله تعالى أوحى إلى نوح أن هؤلاء القوم الكافرين لن يؤمنوا مهما دعاهم.
وفى ذلك يقول الحق جل جلاله: ﴿ وَأُوحِكَ إِلَىٰ نُوجٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَا مَن قَدْ
عَامَنَ فَلَا نَبْتَهِسَ بِمَا كَانُوا يَقْعَلُونَ ﴾ [هود: ٣٦] وهكذا بعلم الحق سبحانه وتعالى الأزلى لم
تكن هناك فائدة من استمرار الدعوة ؛ لأن هؤلاء الكافرين قد ملأ الكفر قلوبهم وختم الله
سبحانه وتعالى عليها ، فهم لن يؤمنوا .

إذن .. فكان لابد أن يأتى فاصل ، وأن يكون الفاصل قويًا ، وأن يعرف الكفار أن اللّه سبحانه وتعالى هو الحق ، وأن ينالوا الجزاء على كفرهم وعنادهم ، فليفعلوا كما يريدون ، وليتآمروا كما شاءوا ، فقد حق عليهم عذاب السماء .

## بشرية الرسول ضرورة

قال الله تعالى إن قوم نوح قالوا له لما دعاهم لعبادة الله وحده: ﴿ مَا نُرَيْكَ إِلَّا بَشَرًا فَهِ مَا الله تعالى إن قوم نوح قالوا له لما دعاهم ، واعتراض فيه غباء من القوم وليس فيه شيء من الفكر أو الحكمة ، فبشرية الرسول ضرورة لإبلاغ الرسالة ، فالرسول كبشر عاش مع قومه سنوات قبل أن يكلف بالرسالة ، اشتهر خلالها بحسن الخلق والأمانة وكل خلق حميد ، حتى عرفه قومه وعرفوا أنه لا يكذب ، وأنه إنسان يتصف بالصفات الحميدة حتى إذا كُلفَ بالرسالة كانت المقدمات تؤكد صدق بلاغه عن الله تعالى .

والرسول قدوة يُطّبق المنهج عمليًا أمام الناس، وهم يقتدون به، أي يفعلون مثله ولو كان من غير البشر، فلو كان ملكًا مثلًا لقالوا: يا رب هذا مخلوقٌ من نورٍ، مفطور على الطاعةِ، طبيعة خلقه تعصمه من نزوات البشر، ونحن مَخْلُقون من طين، لنا شهوات، ولسنا معصومين، كيف يمكن أن يكون المفطور على الطاعة المخلوق من نور قدوة لنا؟ ونحن مخلوقون من طين، مختارون في الطاعة والمعصية، لا يمكن أن يكون هذا الرسول قدوة لنا. إذن فبشرية الرسول حتمية ومن تمام الرسالة.

ثم تمضى الآية الكريمة تقول: ﴿ وَمَا نَرَنكَ اتَبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمُ أَرَاذِلُكَ ﴾ والأراذل هم نفاية الشيء أو أدناه ، وهم القوم المطحونون من الفساد ، وهؤلاء بسبب ظلم الأغنياء والأقوياء لهم ، هم أول من يسارع إلى الإيمان بالرسول ؛ لأنهم يرون في منهج السماء الذي يحمله دفعًا للظلم عنهم وإعادة لحقوقهم ، وما من ثورة اجتماعية إلا كان أول الذين ينضمون إليها ويؤيدونها وتقوم على أكتافهم أولئك المظلومون المطحونون ، أما المترفون فلماذا لا يؤيدون الثورة ؟ هم يريدون أن يبقى الحال على ما هو عليه ، لأنهم في عزة وترف ومال ، ولذلك فإن المترفين في أي نظام هم الذين يهربون نجاةً بحياتهم من أي ثورة تتم ؛ لأنهم هم المقصودون بالثورة لتوقف ظلمهم عن الناس .

وقوله تعالى: ﴿ بَادِى الرَّافِ ﴾ أى ظاهر الرأى أو أول الرأى ، أى أنهم آمنوا بمجرد إبلاغهم المنهج ، ولم يناقشوه أو يتمهلوا ليدرسوه ، ولكن هؤلاء الكفار الذين يتَّهِمون أول من آمنوا بنوح بأنهم أراذل القوم وأنهم لم يتعمَّقوا في المنهج ويدرسوه ، نقول لهم : إنهم عند الله تعالى ليسوا أراذل ؛ لأن المقاييس الحقيقية للاشياء ليست المقاييس التي عندكم وهي المال والجاه والسلطان وكل ما يعطيكم السيادة ، فالمرء بأصغريه قبله ولسانه ، وهؤلاء الأراذل ، الواحد منهم أفضل عند الله تعالى من ألوف الكافرين ، إذن فهم ليسوا أراذل كما تدَّعون ، ولكن لهم مقام كبير عند خالقهم يوم القيامة ، أما قولكم : إنهم سارعوا إلى الإيمان . فلأنهم وجدوه يدافع عن الحق ، ويساوى بين الناس ، ويخلص المجتمع من آفاته وشروره ، فانطلقوا إلى الإيمان ، وأصبح لهم رأى ، إن المسألة ظاهرة واضحة لا تحتاج إلى تعمق أو جدل . ولكن أنتم بكفركم تريدون أن تخالقوا أسبابًا لعدم الإيمان ، وتريدون أن تجادلوا بالباطل ، إذن فمقاييسكم هابطة ؛ لأنكم ترون الحق ولا تؤمنون به ، وليس هناك عند الله أراذل وعِلْيَةٌ من القوم إلَّا بالإيمان . والحرفة الصغيرة تتعبك إذا امتنع صاحبها عن عمله . فلو لم يوجد ذلك الذي ينظف الطريق لامتلا بالقمامة وأصبح مصدرًا لأمراض تصيبنا جميعًا وتهلكنا ؛ بل إن الذي يسح لك الحذاء يقوم بالقمامة وأصبح مصدرًا لأمراض تصيبنا جميعًا وتهلكنا ؛ بل إن الذي يسح لك الحذاء يقوم بالقمامة وأصبح مصدرًا لأمراض تصيبنا جميعًا وتهلكنا ؛ بل إن الذي يسح لك الحذاء يقوم بالقمامة وأصبح مصدرًا لأمراض تصيبنا جميعًا وتهلكنا ؛ بل إن الذي يسع لك الحذاء يقوم

بعمل هام ليحفظ لك مظهرك اللائق في المجتمع بدلًا من أن تمشى بحذاء متسخ ، وذلك الذي يقوم بتسليك المجارى لو أنه امتنع عن عمله ؛ لانتشرت الأمراض والأوبئة بين الناس ، فإياك أن تحتقر أي عمل مَهْمَا كان صغيرًا ، فهذا العمل الصغير ومن يقومون به هو الذي يعطيك ترف الحياة ويجعل حياتك مريحة ، أنت سيد في بيتك ، ولكن هذه السيادة هي من عمل الآخرين ، هم الذين بجهدهم حققوها لك ، ولو تخلوا عنك ما استطعت أن تكون سيدًا ، فلا تحقّر أي عمل في المجتمع .

ثم يقول الحق: ﴿ وَمَا زَكَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَلِ بَلْ نَظُنْكُمُ كَذِيبِكَ . قوله تعالى : ﴿ وَمَا زَكَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَلِ ﴾ قول يوضح لنا فكر هؤلاء الكافرين البعيد عن الحقيقة ، فكما بيّنا فإن المترف صاحب النفوذ لكلّ الناس فضل عليه ، ولكى تعرف أن منطق الكافرين واحد اقرأ قول الحق عن كفار قريش عندما أرادوا أن يوردوا حججهم بعدم الإيمان برسالة محمد قالوا : كما يروى لنا القرآن الكريم : ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا نُزِلَ هَلَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِن الْقَرْيَتَيْنِ وَلَيْهِ ﴾ [الزخرف : ٣١] إذن فهم اعترفوا بصحة القرآن ، ولكن سبب عدم إيمانهم : أنهم كانوا يريدون أن ينزل القرآن على واحد من أغنياء قريش وعظمائها .

وقوله تعالى : ﴿ وَمَا نَرَىٰ لَكُمُّمُ عَلَيْنَا مِن فَضَلِ ﴾ . لو علم هؤلاء الناس ما معنى الفضل ما قالوه ، فالفضل هو الزائد على الحاجة ، والفضل يقتضى فاضلًا ومفضولًا عليه ، وكل إنسان فاضل ومفضول عليه ، فكل منا فاضل فى مهنته أو حرفته أو ماله ، وكل منا مفضول عليه فى مواهب أخرى .. هذا هو الفضل .

فكل من له فضل فى الأمر الزائد على حاجته ، فيكون العالم كله مرتبط ارتباط تبادل منفعة وليس ارتباط سيطرة ؛ ولذلك نقول لكل من يدعى أن له فضلا وليس مفضولاً عليه : تواضع لأنك ما سيطرت إلا بمن لهم فضل عليك فى نواحٍ أخرى ، فاستخدمتهم ليحققوا لك ما أنت فيه .

وقوله تعالى: ﴿ بَلُ نَظُنُكُمُ كَذِبِينَ ﴾ [ هود: ٢٧]. الظن معناه نسبة راجحة وليس حكمًا في قضية ، الراجح هو الظن ، والمرجوح هو الوهم ، فهم يتحدثون ظنًا وليس حقيقة . ويقول الحق سبحانه : ﴿ وَمَا لَمُمْ بِهِ، مِنْ عِلْمٍ ۚ إِن يَنْبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقَ

شَيَّا﴾ [النجم: ٢٨] إذن .. فالظن غير الحقيقة ، ولذلك لم يقولوا : نعتقد أنكم كاذبون . وإنما قالوا : وإنا لنظن أنكم كاذبون .

وقول الحق سبحانه: ﴿قَالَ يَنَقُومِ أَرَءَيْتُمُ إِن كُنتُ عَلَىٰ يَلِنَدُو مِن رَّبِي وَءَالَنِي رَحْمَةُ مِنْ عِندِهِ ﴾ [ هود: ٢٨] . البينة هي التي جاءت من الله تعالى كهبة دون أن يكون للإنسان فضل فيها ، والبينة هنا هي الرسالة ، التي هي النور والبصيرة والهداية والفطرة ، والرحمة هي هدف الرسالة ، ثم يقول الحق: ﴿فَعُمِيّتُ عَلَيْكُرُ ﴾ [ هود: ٢٨] .

أى: عميت أبصاركم وإن كانت تنظر، إلا أنها لا ترى آيات الله، وقوله تعالى: ﴿ أَنْلَزِهُكُمُوهَا وَأَنتُدَ لَمَا كَدِهُونَ ﴾ . أنلزمكموها: مكونة من الهمزة ونلزم وهى الفعل .. من الذى نلزمه؟ هو المخاطب، ونلزمه بماذا؟ بالإيمان بمنهج الله تعالى .

إذن .. فهناك استفهام وفعل وفاعل مطمور في الفعل، ومفعول أول ومفعول ثان، المفعول الأول هو كاف المخاطبة في قوله ﴿ أَنْلُزِمْكُمُوهَا ﴾ ، أي أنفرضها عليكم بالقهر وأنتم لا تريدونها وتكرهونها ؟ طبعًا لا .. لأن الإيمان بالنسبة للإنسان لابد أن يكون طواعية وعن اختيار ، ولو أن الله سبحانه وتعالى أراد كل خلقه مكرهين لكانوا كذلك ، ولكن الله تعالى يريد أن يأتيه الإنسان عن حب واختيار وليس عن قهر ، لأن الإكراه هو إخضاع القوالب ، والله يريد قلوبًا تخشع وليس قوالب تخضع ، ولو أن الحق يريد الإخضاع بالإكراه ، لأخضعنا كما أخضع كل الكون وجعلهم مقهورين لأمره .

إذن .. فالدين لم يأت للإكراه ، ولكنه جاء لنؤمن به طواعيةً واختيارًا . والحق يقول : ﴿لَا ۚ إِكْرَاهَ فِي اَلدِينِ ۚ قَد تَبَيَّنَ الرُّشْـدُ مِنَ الْغَيَّ﴾ [البقرة : ٢٥٦] .

الحق تعالى يقول: ﴿ وَيَنقَوْمِ لَا أَسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ مَاللّا إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللّهِ ﴾ [هود: ٢٩] هـذه الآية الكريمة وردت مع كل رسول، قد جاءت بقوله تعالى: ﴿ لَا آسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجَرُّا ﴾ وهود: ١٥] مرة، و﴿ لَا آسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجَرُّا ﴾ مرة، ما هو الفرق ؟ لأن الرسول قد يسألهم أجرًا لا يكون فيه مال كأن يسألهم تمرًا أو شعيرًا أو قمحًا أو غير ذلك، ومرة يسألهم مالًا ولا يسألهم أجرًا عينيًا، ولذلك نفى الله تعالى عن رسله أن يأخذوا أجرًا أو يأخذوا مالًا، حتى تنتفى كل أنواع الاستفادة المادية، وهذا يدل على أن منهج الله الذي جاء به الرسول أمر

نافع للناس، لأن الأجر لا يستحق إلا مقابل المنفعة ، فالأشياء إما أن تأخذها - أى تشتريها - وإما أن تأخذ المنفعة وتظل العين لمالكها ، وهذا يسمى استئجار ، فكأن الذى قدمه الرسل كان يجب أن يكون له أجر ، ولكن المنفعة الدنيوية ليست هى هدف الرسل ؛ بل هم يريدون أجرهم من الله فى الآخرة ، وهذا لأن الأجر فى الآخرة من الله مباشرة ، وبقدرات الله وهو أجر دائم أبدى عظيم .

قوم نوح قد طلبوا منه أن يطرد الفقراء الذين آمنوا ، ويعدون بأنه إذا طردهم فإنهم سيتبعونه ، انظر إلى الرد : ﴿وَمَا آنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا ﴾ [هود : ٢٩] . أى لن أطرد الذين أعلنوا إيمانهم لأنهم لا يعجبونكم ، فهم عند اللَّه أفضل منكم .

وهذا القول هو الذى رد به نوح التَلَيْكُلاً على وجهاء قومه الذى طلبوا منه أن يطرد الفقراء ، أى أنكم لم تفهموا مهمتى ، إن هؤلاء القوم جاءونى على الإيمان والجزاء فى الآخرة ، ولم يأتونى ليحققوا مالًا أو ربحًا ، ولو أنى طردتهم لكان هذا غير مقبول منّى عند الله فأنا لم أجئ للمترفين وحدهم ، وإنما جئت لأهدى كل الناس ، وإن أكرم الناس عند الله ليس أغناهم ولكن أتقاهم .

ولذلك قال: ﴿ وَلَكِكِنِ مَ أَرَنكُرُ قَوْمًا بَعَهَا وَ هَمَ الله و و و و و الله و الذين الذين جاءوا إلى نوح وطلبوا منه طرد الفقراء هم قوم جهلاء يجهلون مهمة نوح ، ويجهلون الحقيقة ، وهى أن منهج الله لا يفرق بين الناس بغناهم أو بفقرهم ، فهذا غرض دنيوى زائل ، ثم يأتى نوح بحجة بالغة فى قوله تعالى : ﴿ وَيَكَفّوهِ مَن يَسْتُمُ فِي مِنَ الله إِن ظَرَحْتُهُم أَفلا نَذَكَرُ وَهناك تعالى و هناك تعقل ، وهناك تدبر . التذكر : أن يكون قد حدث لك شيء نسيته تذكّر ، وهناك تفكّر ، وهناك تعقل ، والتعقل : أن تستنبط شيقًا جديدًا بعقلك . والتعقل : أن تستخدم عقلك في فهم الأشياء ، والتدبر : أن تكون هناك أشياء تقال لك فتندبر فيها ، لا تأخذ طواهرها ولكن تأخذ حقائقها ، وفي ذلك يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ أَفَلاَ يَتَكَبّرُونَ الْقُرْءَ الْ أَمْ عَلَى قَلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد : ٢٤] . أي ألا يَفكرون في العطاءات والكنوز التي في القرآن ، أم يأخذون الظاهر ولا يفكرون فيه ؟ والتدبر : هو الذي يأتيك بالمعانى الحقيقية ، ولذلك كان عبد الله بن مسعود فَيْهُ يقول : « سوروا القرآن » .

إذن .. فنوح يقول لهم: من ينصرني من الله إن خالفت منهجه ؟ تذكروا هذا جيدًا ، لأنه لا ناصر من الله في الدنيا والآخرة . ويذكرهم نوح ببشريته ، واقرأ قوله تعالى : ﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمُّم لَن عَندِى خَزَآبِنُ اللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ إِنّي مَلَكُ وَلاَ أَقُولُ لِلّذِينَ تَزْدَرِى آعَيُنكُمُ لَن يُوتِيَهُمُ ٱللّهُ خَيْراً ﴾ [هود: ٣١] وهذا الرد سد منافذ الاعتراض على الكافرين ، فقال : أنا لم أقل لكم : إن عندى حزائن الأرض ، فأطيعوني من أجل مالى . ولم أقل لكم : إني أعلم الغيب ، فأطيعوني أقولُ لكم الغيب وأعلمه لكم . ولم أقل لكم : إنى ملك ذو قوة أكثر من قوتكم ، فأطيعوني خوفًا من بطشي وعذابي . ولم أدَّع أنني من جنس آخر متفوق عليكم ، فإنني بشر مثلكم ، وما دمت بشرًا فأنا لا أزيد على أولئك الذين تزدري أعينكم ، وكنا سنلقي الله في الآخرة ، وأنا أخاف هذا الموقف ؟ لأني إن طردت المؤمنين سيحاسبني الله على ذلك .

ثم يكمل الحق: ﴿ وَلَا أَقُولُ لِللَّذِينَ تَزْدَرِيّ أَعَيْنُكُمْ لَن يُؤْتِيَهُمُ ٱللَّهُ خَيْرًا اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِيّ أَنفُسِهِمْ إِنَّ إِنَا لَلَّهِ مَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِيّ إِذَا لِمِن الظَّلِمِينَ ﴾ [هود: ٣١]. أى أن أولئك الذين تحتقرونهم وتزدرونهم بأعينكم ، لا أقول لهم: إن اللَّه لن يؤتيهم خيرًا. فالخطاب هنا ليس موجهًا إلى هؤلاء الفقراء من المؤمنين ، فقوله تعالى: ﴿ وَلَا أَقُولُ لِللَّذِينَ تَزْدَرِيّ أَعْيُنُكُمْ لَن يُؤْتِيهُمُ ٱللَّهُ خَيْرًا ﴾ .

أى أن نوحًا التَّالِيُكُا قال للكفار من قومه : إذا قلت للذين تزدرى أعينكم : إن الله لن يؤتيهم خيرًا . أكون إذن . . ظالمًا ، وإذا طردتهم أكون أيضًا ظالمًا ، وهنا رد الكفار على نوح ، واقرأ قوله : ﴿ قَالُوا يَننُوحُ قَدْ جَدَدُلْتَنَا فَأَكَثَرْتَ جِدَالَنَا ﴾ [ هود : ٣٦] . ونوح ظل يجادل قومه ألف سنة إلَّا خمسين عامًا ، هذه الفترة الكبيرة قضاها في حوار وأخذ ورَدَّ مع قومه ليؤمنوا ، والجدل هو المقاولة ، هذا يقول كلامًا وذلك يقول كلامًا يقابله ، وكل واحد من القائلين يريد أن يهدم حجة الآخر أو يضع فيها شبهة كي يسقطها .

إذن .. فالمجادلة : مقاولة اثنين متقابلين في الكلام ، وكل من الطرفين يحاول أن يهدم حجة الآخر .

#### الطوفان . . وهلاك الكافرين

يقــو الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَأُوجِي إِلَىٰ نُوجٍ أَنَّهُمْ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدّ ءَامَنَ﴾ [هود : ٣٦] . فبعد تسعمائة وخمسين سنة من الدعوة ؛ هذه الفترة الزمنية الطويلة التي

قضاها نوح فى تبليغ رسالة ربه ومجادلة الكافرين ونصحهم ، وصل بذلك إلى قمة المجادلة جيلًا بعد جيلٍ ، قال الله تعالى له : انتهت مهمتك ، فمهما فعلت ومهما دعوت فلن يؤمن لك إلا الذين أعلنوا إيمانهم فعلًا . قوله تعالى : ﴿ إِلَّا مَن قَدّ ءَامَنَ ﴾ ، « إلّا » حرف استثناء ، وساعة تقول « إِلّا » يكون الذى بعدها خارجًا عما قبلها . فإذا قلت : جاء القوم إلا فلانًا . فمعنى ذلك أن القوم كلهم جاءوا وفلان لم يأت . ومادام لن يؤمن أحد من قوم نوح إلا من قد آمن ، لا يكون هذا استثناء ، ولكن تكون « إلا » بمعنى غير من قد آمن . أى : لن يؤمن من قوم نوح غير الذين آمنوا ؛ لأنه لا يوجد استثناء هنا .

لِذَلَكَ دَعَا عَلِيهِم نُوحِ كَمَا يَرُوى لَنَا القرآن الكريم: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَّبِ لَا نَذَرُ عَلَى الْخَرْ الْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا ۞ إِنَّكَ إِن تَذَرَّهُمْ يُضِلُّواْ عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوۤاْ إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا﴾ [نوح: ٢٦، ٢٧].

وأعطى الحق تبارك وتعالى أمره إلى نوح ليبنى السفينة ، فيقول تعالى : ﴿وَأَصَّنَعِ ٱلْفُلَكَ بِأَعْدِنْنَا وَوَحْيِـنَا وَلَا تُخَلِطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓأً إِنَّهُم مُّغْـرَقُونَ﴾ [هود : ٣٧]

وهكذا نعرف أن الحق أمر نوحًا ببناء السفينة؛ لأنه سيُغرِق الكفار، أما المؤمنون فسينجون. إذن .. فقد علم نوح في هذه اللحظة بإغراق الكافرين.

وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَأَصْنَعِ ٱلْفُلَكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِـنَا﴾ أى أن الحق سيُلهِم نوحًا بوحيه كيف يصنع السفينة ، وعلَّمه كيفية صناعتها .

وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَخْطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُواً إِنَّهُم مُّغْرَقُونَ ﴾ [هود: ٣٧]. فإن الله لا يقبل شفاعة في هؤلاء الكافرين؛ لأنهم ظلوا فترة طويلة وهم يعاندون نوحًا التيليخ. وقوله تعالى: ﴿ وَوَحْدِينَا ﴾ أى أن نوحًا وقومه لم يكونوا يعرفون صناعة السفن، ولكن الله تعالى هو الذي أوحى إلى نوح بكيفية صناعة السفينة، أى ألقى في قلبه وفي عقله الخواطر التي تتيح له حسن صناعة السفينة. إن الله يقول لنبيه نوح: ﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ . أى: بوحى منا وعلم، بدليل قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْدِينَا ﴾ وقوله الله جل جلاله: ﴿ وَلَا تَخْطَبْنِي فِي ٱلّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ أى إنهم سيهلكون بالغرق.

ويقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَيَصْنَعُ ٱلفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاٌّ مِن قَوْمِهِ. سَخِـرُوا

مِنْهُ ﴾ [ هود: ٣٨]. كأن القوم الذين كانوا حول نوح مؤمنين أو غير مؤمنين لم يكونوا يعرفون لماذا يصنع السفينة ؟ بل أنهم تعجبوا من هذه المسألة ، وكلما مر الذين كفروا على نوح ﴿ سَخِرُوا مِنْهُ ﴾ لأنه يصنع شيئًا غير معروف لديهم ومستغرب عندهم .

وقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلْوَيْحِ وَدُسُرِ ﴾ [القمر: ١٣] أى أنهم يربطون الألواح بالحبال ، مثل الذى صنع من ورق البردى سفينة ليذهب بها إلى أمريكا ، كلها مربوطة بالحبال محكم رباطها ، فيأتى بأوراق البردى ويحكم ربطها بعضها مع بعض ، لكى يكون الربط محكمًا فلا يدخل الماء إلى السفينة ليغرقها ؛ فالله علَّم نوحًا بأن يأتى بالخشب الجاف ويربطه بالحبال ، وبعد ذلك عندما يكون الخشب في الماء يزداد حجمه فيسد المسام بدقة أكبر ، مثل الذين ويضعون البراميل ويعضون فيها الأشياء السائلة فلا ترشح من الخارج ، لأن الخشب مدهون بالقطران الذي يسد المسام ، والخشب من المواد التي تتمدد بالبرودة .

وما دام الحق قال : ﴿ إِنَّهُم مُّغْـرَقُونَ ﴾ وضحت تمامًا حكمة صناعة الفلك ؛ لأن الذين ينجون هم نوح والذين آمنوا معه .

إذن .. فالحدث له عدة صور ، فإذا تكلمت بالفعل الدال على الحدث ، وكان كلامك بعد حدوثه يكون الفعل مضارعًا ، وإذا كان سيقع في المستقبل القريب يستخدم فيه حرف السين ، وإن كان مسبوقًا بسوف فإنه يكون

فى المستقبل البعيد، واستخدم الحق سبحانه وتعالى كلمة: ﴿ فَسَوَفَ تَعَلَمُونَ ﴾ يدل على أن نومًا صنع السفينة فى عدة سنوات ، وأنهم بعد هذه السنوات سيعلمون ؛ ولذلك عندما قال نوح التَّلِيُّة : ﴿ فَسَوَّفَ تَعَلَمُونَ ﴾ أى سيمر وقت طويل حتى تعلموه . إذن . . فالآية الكريمة جاءت على أوسع مدى من الزمن ، ولكن ما الذى سوف تعلمونه ؟ الحق يقول : ﴿ مَنْ يَأْلِيهِ عَذَابٌ مُقِيمُ ﴾ [هود: ٣٩] .

إذن .. فالطوفان الذى سيأتى ، سيخزى هؤلاء الكفار ؛ لأنهم كانوا يسخرون ويقولون التنا بما تعدنا إن كنت من الصادقين . كلمة يحل ضد الرحيل ، يعنى نزل إلى مكان للإقامة فيه بصفة دائمة ، وضدها الرحيل أو الترحال ، أى نزل إلى مكان ليقضى فيه فترة قصيرة ويرحل : ﴿وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُوقِيمُ ﴾ يعين عذاب دائم ، عذاب لا يتركهم أبدًا ، بل يقيم معهم إقامة دائمة ، هو معهم كل الوقت ، لا يستطيعون دفعه ولا الفرار منه .

الحق يقول: ﴿ حَتَى إِذَا جَانَة أَمْرُنَا وَفَارَ النَّنُورُ ﴾ [هود: ٤٠] ﴿ حَتَى ﴾ تدل على الغاية ، 
﴿ أَمُونَا ﴾ أَى الطوفان الذي سيأتيهم ، فالحق سبحانه يقول: ﴿ حَتَى إِذَا جَانَة أَمْرُنَا وَفَارَ النَّنُورُ 
قُلْنَا آخِلَ فِيهَا مِن كُلِ زَوْجَيْنِ آثَنَيْنِ ﴾ إذن فكم مرحلة ؟ أمر من الله بصناعة الفلك ، 
وتنفيذ نوح لأمر الله بصناعة الفلك ثم انتظار نوح إلى أن يأتي الطوفان. إذن فهي عدة مراحل 
تحمَّل فيها نوح سخرية الكفار منه واتهامهم له بأنه ترك النبوة وأصبح نجارًا.

يقول الحق: ﴿وَفَارَ النَّنُورُ ﴾ فاريعني غلى . مثلما يقال : الماء فار أى غلى ، والغليانِ هو أعلى سخونة للماء ، والماء يكون فيه هواء . والدليل على ذلك ، أن السمك يتنفس منه ، عندما يغلى الماء تجد أن فقاقيع الهواء قد خرجت منه ، ولقد كان من اللازم أن تكون هناك علامة لنوح عندما يرى التنور يفور فيه الماء ، ويقولون : إن أصل هذا التنور أو المخبز أن نوحا كان يخبز فيه ، وأن التنور كان مخبز سيدنا آدم . الذي يهمنا أنه كان علامة بين نوح وبين ربه يعرف بها قرب بداية الطوفان ، وكان على نوح عندما يرى هذه العلامة ، أن يجمع من كل شيء زوجين ، أي من كل ما تتطلبه حياة الناجين من المؤمنين ، والناجون محتاجون إلى أشياء كثيرة ، محتاجون إلى أنعام وطير وهوام ووحوش وسباع ؛ بل هم محتاجون إلى خنزير أيضًا ، ولذلك عندما يقال : إذا كان لحم الخنزير محرمًا فلماذا خلقه الله ؟ نقول إنه : لم يُخلق ليؤكل ، ولكن له مهام يقال : إذا كان لحم الخنزير محرمًا فلماذا خلقه الله ؟ نقول إنه : لم يُخلق ليؤكل ، ولكن له مهام أخرى في الدنيا ، هي أكل القاذورات والقمامة حتى لا تتعفن وتملأ الدنيا بالجراثيم والأمراض .

ويقال: إنه عندما حمل نوح من كل زوجين اثنين، لم يكن الخنزير موجودًا معه على السفينة، وعندما خرجت من الراكبين في السفينة فضلاتهم، كانت الرائحة كريهة جدًّا لا يطيقونها، فالله تعالى أمر الأسد أن يعطس، فعطس فخرج من عطسته خنزير، هذا الخنزير راح يأكل الفضلات والقاذورات فقضى على الرائحة الكريهة في السفينة ونجا راكبوها من أمراض وجرائيم ربما كانت ستقضى عليهم، وخصوصًا أن الرحلة استمرت عامين.

ويقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَحَتَىٰ إِذَا جَاءَ أَمْهُمٰا وَفَارَ ٱللَّهُورُ قُلْنَا ٱخِلَ فِيهَا مِن كُورَ وَوَجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنْ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُم إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ [هود: ٤٠] يعنى من كل شيء زوجين، يردفه العدد، وكلمة زوجين اثنين دلت على أنهما اثنان .. لماذا جاءت كلمة اثنين؟ لأنه يشيع بين الناس أن الزوج مكون من اثنين، ولذلك يقولون: عدد فردى وعدد زوجى. ولكن الحقيقة أن الزوج لا يعنى اثنين، ولكن يعنى واحدًا ومعه مثله، إياك أن تعتقد أن زوجًا معناه شيئان .. لا .. زوج يعنى واحدًا. ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَهَلَا وَجَينَ اثنين، فلا تعتقد أن زوجين اثنين أبنين ولكن معه مثله، ليكون الاثنان زوجين اثنين، فلا تعتقد أن زوجين يعنى أربعة، لأنك قد تأخذ الزوج على أنه اثنان، وتكون كلمة زوجين اثنين تعنى أربعة، لأنك قد تأخذ الزوج على أنه اثنان، وتكون كلمة زوجين اثنين تعنى أربعة، وتعنى اثنين ولكنهما متماثلان.

وإذا قرأت قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ تَمَانِيْهَ أَزْوَجٌ مِنَ الطَّنَانِ آثَنَيْ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ الشَّنَيْنُ قُلْ مَالذَّكُرَيْنِ حَرَّمَ أَمِرِ ٱلْأَنْفَيْنِ أَمَّا ٱشْتَمَلَتَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأَنْفَيَيْنِ نَبِعُونِي بِعِلْمٍ إِن الْأَنْفَيْنِيْ قُلْ مَالذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِر ٱلْأَنْفَيَيْنِ قَلْ مَالذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِر ٱلْأَنْفَيَيْنِ أَمَّ اللَّهُ مِهْنَدَا قَلَمْ اللَّهُ بِهْنَذَا فَمَن أَظْلَمُ وَمِنَ ٱلْإِيلِ آثَنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَعْرِ عِلْمٍ إِنْ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الظَّلمِينِ وَمِن الْمُعْرِ عَلَيْ عِلْمَ إِنَّا اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلمِينِ وَمِن الْمُعْرَىٰ عَلَى اللّهِ حَذِيْ لِيقِيلِ لَا النّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الظَّلمِينِ وَمِن الْمُعْرَىٰ عَلَى اللّهِ حَذِيْ لِيقُضِلَ النّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنّ اللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الظَّلمِينِ اللّهُ اللهِ وَعَلَىٰ اللّهِ وَعَلَىٰ اللّهِ وَعَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَى اللهِ وَعَلَىٰ اللهِ وَعَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَن اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ ا

اثنين؛ لأنه ينجيهم بالسفينة من الغرق، فلابد أن يهيئ لهم استبقاء الحياة وإلا انقرضوا، ويقولون: إن السفينة مكثت سنتين في الماء، فلابد أن يكون فيها عوامل استبقاء الحياة.

ثم يقول سبحانه وتعالى : ﴿وَقَالَ أَرْكَبُواْ فِهَا بِسَــيرِ ٱللَّهِ بَجَرِينِهَا وَمُرْسَنَهَا ۖ ﴾ . وهذه هى المرحلة الأخيرة فى قصة سفينة نوح .

المرحلة الأولى: أمر من اللَّه تعالى لنوح بأن يصنع السفينة .

والمرحلة الثانية: هى قيام نوح بصناعة السفينة، وقد ظل نوح يصنع السفينة عدة سنوات.

والمرحلة الثالثة: هى العلامة بأن يخرج الماء من التنور مكان مخبز معروف فى القرية . والمرحلة الرابعة: أن يحمل نوح معه فى السفينة من كل شىء زوجين اثنين وأهله .

والمرحلة الأخيرة: لكل من أعدهم لركوب السفينة: ﴿ وَقَالَ اَرْكَبُواْ فِيهَا بِسَـهِ اللّهِ عَالَى إلى نوح بأن جَرِيهَا وَمُرْسَهَا ﴾ القول من نوح: ﴿ وَقَالَ اَرْكَبُواْ فِيهَا ﴾ هو أمر من اللّه تعالى إلى نوح بأن يأمرهم أن يركبوا في السفينة ، والركوب أن يكون الراكب مستعليًا على ما يركبه ، وتكون السفينة في خدمة من ركبوها ، فكأن تسخير اللّه تعالى للسفينة كي تخدم من ركبها وتطيعه ، ولكن الحق تبارك وتعالى قال : ﴿ أَرْكَبُواْ فِيهَا ﴾ ولم يقل : اركبوا عليها . والركوب يكون على السفينة .

ولكن الحق يريد أن يعطينا لقطة بأن السفينة لم تصنع بطريقة بدائية على شكل ألواح خشب يركب الناس فوقها ، ولكنها مصنوعة بأحدث نظام لصناعة السفن الآن ؛ ولذلك فإنهم يركبون فيها لا يركبون عليها ، ولم تكن من طابق ولكنها من عدة طوابق ، وفيها عدة أدوار لأن فيها خلقًا مختلفًا ؛ فيها حيوانات ووحوش وحشرات ودواب وبشر ، وغير ذلك ، ولا يمكن أن يركب هؤلاء مع بعضهم البعض . إذن فلابد أن يكون فيها طوابق بحيث يركب كل جنس مع بعضه .

وقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ يِسَـيرِ ٱللّهِ بَعَرِيهِ الْمَرْسَنَهَ أَلَهُ . فالسفينة مصنوعة لكى تنجى الذين آمنوا وتنجى معهم من كل أجناس الحياة على الأرض زوجين اثنين، وبما أنها مصنوعة لتنجيهم من الغرق فلابد أن تسير بمن فيها إلى مكان عال لا يصله الماء، إذن فلابد من

الجريان بمن فيها ولابد من الرسو ؛ لذلك فجريانها يكون بسم الله ، ومرساها يكون بسم الله ، وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ . لأن الذين آمنوا مع نوح . . صحيح أنهم آمنوا ولكنهم ليسوا ملائكة ؛ بل هم بشر ، قد يكون منهم من أخطأ واستغفر ، أو من أذنب وتاب ، أو من آمن ، ولكن إيمانه تشوبه أشياء صغيرة . ولكن الله تعالى قدر أنهم آمنوا ، فغفر لهم هذه الذنوب والهفوات الصغيرة التي ارتكبوها ولم يأخذهم بذنوبهم .

ولذلك قوله تعالى: ﴿ يِسْسِمِ اللّهِ كَمَا يقول القاضى: باسم القانون أو باسم الدستور أو باسم الشعب. أى أننى لا آخذ حيثية الحكم من ذاتى ولكن باسم من خوّلها لى ، فالذين سيركبون هذه السفينة ، حيثية ركوبهم أنهم آمنوا بالله تعالى ، لأن السفينة لله أمر ، وللرسول صناعة ، وكل هذا من الله تعالى .

ولذلك يقولون: «كل شيء لا يبدأ ببسم الله هو أبتر » لماذا؟ لأن كل فعل يحتاج إلى طاقات، فإذا كان فعلًا عضليًا احتاج لقوة، وإن كان فعلًا عقليًا احتاج إلى ذكاء وفكر، وإن كان فعلًا تقاليًا احتاج إلى شجاعة، وإن كان فعلًا للإصلاح بين الناس احتاج إلى صبر، فاحتياجات الأحداث لابد لها من طاقات مختلفة، وأنت إن أردت القوة تقول: باسم القادر أو باسم القوى. وإذا أردت علمًا تقول: باسم العليم. وإذا أردت غنى تقول: باسم الغنى. وإن أردت حلمًا تقول: باسم الحليم. وإذا أردت علمًا تقول: باسم القهار.

ولكن هناك أحداثًا تحتاج لهذه الأشياء كلها ، ولذلك علّمنا الله أن نستعين باسم واجد الوجود ، باسم الله .. ففيه كل صفات الكمال لله سبحانه وتعالى ، فإذا قلت : بسم الله . إن كنت تريد قوة للفعل أعطاك ، وإن كنت تريد شجاعة وجدتها ، وإن كنت تريد غنى يغنيك ، وإناك أن تتهيب أن تستعين بالله ؛ لأن لك معاص ، فالله سبحانه وتعالى رحمان ورحيم . إذن فقوله تعالى : ﴿ يَسْمِ الله بُعُرِيهُ الله عَمْرُسُنها مَا إِنَّ رَقِي لَغَفُر رَّحِيمٌ الله عَمْ أن الله بُعًى من هم فى السيفينة لأنه غفور رحيم .

وقوله تعالى : ﴿ وَهِوَ بَهِرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ ﴾ [ هود : ٤٦] . تدلنا على أنها مسيَّرة بقدرة اللَّه سبحانه وتعالى ، ولذلك فإن هذه الأمواج التي وصفها اللَّه أنها في علوها وضخامتها كالجبال ، هذه الأمواج التي لابد أن تغرق أضخم السفن وأقواها لم تفعل شيئًا لسفينة نوح ،

فلم تضربها بقوة أو تقلبها أو تضرها على أى شكل من الأشكال ؟ بل إن السفينة تجري- أى تمشى بسرعة عالية - بين أمواج كالجبال ؟ بل إن طريقها الذى رسمه الله تعالى لها ليس فيه موج يعوقها أو يضرها ، ولك أن تتخيل سفينة في بحر هائل بين أمواج كالجبال ، كيف يمكن أن تبحر حتى إذا لم تغرقها الأمواج ، فإنها على الأقل لا تجعلها تسير بسرعة ، ولكن لأن سفينة نوح تسير بأمر الله تعالى ، فإن هذه الأمواج لم تؤثر فيها .

وهكذا نفذ الماء أمر اللَّه وأغرق الكافرين جميعًا بما فيهم ابن نوح الذي رفض الإيمان ، والحق أراد أن يعطينا صورة لنهاية الطوفان الذي أغرق الأرض، فقال جل جلاله: ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرَضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَنَسَمَآهُ أَقِلِعِي﴾ [هود: ٤٤] . البلع: هو مرور الشيء من الحلق ليسقط في الجوف ، يقال لك : ابلغ ما في فمك . أي أدخله من الحلق إلى جوفك . والحق تبارك وتعالى وصف لنا الطوفان وكيف تم بأمر الله ، فقال تعالى : ﴿ فَفَنَحْنَا أَبُوْبَ ٱلسَّمَآءِ بِمَآءٍ مُّنْهَبِر ۞ وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا فَٱلْنَقَى ٱلْمَآءُ عَلَىٰٓ أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ﴾ [القمر: ١١، ١٢] هذه اللقطة وهي كيفية حدوث الطوفان لم تأت في هذه الآية ؛ لنعرف أن القرآن يكمل بعضه بعضًا ، ففيما حكاه اللُّه سبحانه وتعالى لنا في الآيات التي نحن بصددها ، أعطانا سبحانه وصفًا إجماليًا للأحداث ، وذلك في قوله تبارك وتعالى: ﴿ ﴿ وَقَالَ أَرْكَبُواْ فِيهَا بِسَــيِ ٱللَّهِ بَحَرْبُهَا وَمُرْسَلِهَأَ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ١ وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْر فِي مَوْجٍ كَأَلْجِبَالِ﴾ [هود: ٤١، ٤٢] أعطانا اللقطة إجمالية ولم يقل لنا كيف حدث الطوفان ، ولكن في آية أخرى أعطانا صورة كيف حدث ؛ لأن اللَّه سبحانه وتعالى يريد أن يربي فينا فطنة الإيمان ، ونحن مشغولون بقضية إيمانية ، هي ابن رسول لم يؤمن برسالة أبيه ، كان لابد أن يبين لنا ما هو حكمه في هذه الحالة ؟ وهل سيشفع لابن نوح أن والده نبي فينجيه اللَّه بكرامة أبيه ، أم سيلقى نفس المصير الذي لقيه مِن كفر برسالة نوح ؟ فلو أعطانا الحق هذه التفاصيل وكيف بدأ وماذا حدث ؟ لابتعدت أذهاننا عن اللقطة الإيمانية التي يريدنا الحق، أن ننتبه إليها .

وقوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرَضُ آبَلَعِي مَآءَكِ ﴾ أى خُدى الماء من السطح إلى جوفك ، ﴿ وَيَكَسَمَآءُ أَقِلِعِي ﴾ أى امتنعى عن المطر. وهكذا يمتنع المطر وتبتلع الأرضُ الماءَ فينتهى الطوفان ، لأنه لو كان عندنا مكان فيه مطر والبالوعة مسدودة فإن أول شيء نفعله هو أن نجعل البالوعة تعمل ، ثم ندعو الله تعالى بالنسبة للمطر ، فنقول يا رب ، حولينا ولا علينا . وهكذا أمر اللَّه الأرض أن تبتلع الماء في جوفها ، وأمر السماء أن تتوقف عن المطر .

وقوله تعالى: ﴿ وَغِيضَ ٱلْمَاكَ ﴾ [هود: ؟٤]. مادة غاض تستعمل لازمة وتستعمل متعدية ، أى نقول: غاض الماء وغاض الله الماء يصح الاثنان ، ولكن الحق قال: ﴿ وَغِيضَ ٱلْمَاكِ ﴾ وبناها للمجهول ، من الذى غوَّض الماء ؟ هو الله سبحانه وتعالى ، ثم يقول جل جلاله: ﴿ وَقُضِى ٱلأَمْرُ وَالسَّوَتَ عَلَى ٱلجُودِيِّ ﴾ [هود: ؟٤]. قضى أمر ماذا ؟ أمر الله في إهلاك الكافرين ، ﴿ وَالسَّوَتَ عَلَى ٱلجُودِيُّ ﴾ أى استوت السفينة على الجبل ، والجودى هذا جبل قرب الموصل ناحية الكوفة في العراق .

وقوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ بُعِّدًا لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [ مود: 33] أى أن القوم الظالمين ابتعدوا بعدًا نهائيًا عن الإفساد في الأرض، فهم قد ماتوا وانتقلوا إلى حياة البرزخ، وسيظلون فيها إلى أن تقوم الساعة ليلقوا جزاءهم. إذن فابتعاد القوم الظالمين الذين كفروا برسالة نوح عن الإفساد في الأرض أصبح نهائيًا، ولم يبق على الأرض إلا المؤمنون، ولكن هل هؤلاء وذريتهم سيظلون مؤمنين؟ أم ستدخل الغفلة إلى قلوب الذرية فيشركون ويكفرون ويفسدون في الأرض؟ طبعًا كما نعلم من القرآن الكريم، فإن الذرية ستعود إلى الكفر والظلم، فيبعث الله رسولًا جديدًا ليعيدهم إلى الإيمان، ويهلك الله الكافرين، وهذه العملية متكررة سببها الغفلة وعبادة الدنيا وطمع الإنسان ونسيانه حساب الله الذي ينتظره يوم القيامة.

## نهاية الطوفان . . وعودة مقومات الحياة

بعد أن تم ما قضى الله تعالى وقدره قال سبحانه وتعالى: ﴿ قِيلَ يَنُوحُ اَهْبِطْ بِسَلَيْهِ مِنَا الله وَرَكُتِ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أُمُمِ مِمَّنَ مُعَافَى ﴿ [ هود: ٤٨] ﴿ أَهْبِطُ بِسَلَيْهِ ﴾ : أى : انزل من السفينة لتباشر مهمتك الإيمانية في أرض فيها مقومات الحياة التي حملتها معك في السفينة من كل زوجين اثنين وفيها المؤمنون كلهم ، وقد شهدوا طوفانا سيظل في بالهم حينما يرون أنهم وحدهم الناجون منه ، وقوله تعالى : ﴿ أُمْمِ مِمَّنَ مُعَلَّكُ ﴾ لأن نوحًا حمل معه في السفينة من كل أمم الأرض زوجين اثنين ، وهذه الأمم هي الوحوش والحيوانات والحشرات والطير والدواب وغير ذلك ، ولكن الأمة الأساسية التي حملها نوح في السفينة هي بني الإنسان ، أما باقي الأمم فهي تخدم الإنسان في الأرض ، ونوح في هذا له مقومات الحياة على الأرض ، لأنه باقي الأم فهي تخدم الإنسان في الأرض ، ونوح في هذا له مقومات الحياة على الأرض ، لأنه

لا يوجد على الأرض ساعة هبوط نوح ومن في سفينته إلا المؤمنون ، أما الكافرون فقد أغرقهم الطوفان .

وقوله تعالى: ﴿ يِسَلَنهِ مِنَا﴾ . أى بأمن واطمئنان ؛ لأنه لا يوجد على الأرض إلا المؤمنون ، ولم يعد هناك من الكافرين من ينغص عليه أمره ؛ بل إنَّ كل من معك شاهدوا صنع الله تعالى وهو ينجيك وينجيهم من الغرق والموت . وقوله تعالى : ﴿ وَبَرَكَنتٍ ﴾ أى أن البركة ستكون لك في العطاء ؛ لأن معنى البركة أن يعطى الشيء أكثر مما هو متوقع منه ، فإذا أحضرت الغذاء لاثنين وجاءك ضيوف فجأة ، فأكلوا حتى شبعوا ، تقول : هذا طعام مبارك ، ونوح معه من كل زوجين اثنين سيتكاثرون بسرعة ويملئون المكان .

ثم يقول الحق: ﴿وَأَمَمُ سَنُمَيِّعُهُمْ ثُمَ يَمَسُّهُم مِنَا عَذَابٌ أَلِيكُ ﴾ . [هود: ٤٨]. أى أن الأمم التى معك سيدخلون الجنة، ثم بعد ذلك تأتى الأجيال التى بعدهم وتطرأ الغفلة على قلوبهم فينقلبوا كافرين.

إذن .. فالغفلة تنسج كالحصير عودًا عودًا ، تأتى بعود أولا ، ثم الثانى فالثالث ، وهكذا كلما يزداد عودًا تزيد رقعة الغفلة ، فأيما قلب أُشربها أى دخلت فيه دخولًا تامًا وحلت منه محل الشراب وأحبها كما قال تعالى : ﴿ وَأَشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ ﴾ [البقرة : ٩٣] . أى حب العجل ، والمعنى : أن الرجل إذا اتبع هواه وارتكب المعاصى وأحاطت به خطيئته خرج من قلبه نور الإسلام ، والقلب مثل الكوب إذا انكب انصب ما فيه ولم يدخله شيء بعد ذلك فلا يعرف معروفًا ولا ينكر منكرًا ، فنعوذ بالله من أثر فتنة الغفلة على القلوب .

قول الحق: ﴿ وَعَلَىٰ أُمَدِ مِمَّن مَّعَلَكُ وَأُمَّمُ سَنُمَيَّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُّهُم مِّنَا عَذَابُ أَلِيدُ ﴾ [هود: ٤٨]، ﴿ نُمَيْعُهُمْ قَلِيلًا ﴾ [لقمان: ٢٤]. المقصود: وهو متاع الدنيا، ثم بعد ذلك العذاب في الآخرة، والغفلة تأتى جيلًا بعد جيل وهي على طريقتين: إما أن تكون غفلة الإنسان نفسه، أو تخليده للغافلين من قبله.

# ذكر قصة نبى اللَّه هود الطَّيَّةُ

يقول الحق جل جلاله: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُم مُودًا ﴾ [ هود: ، ٥] رسول جديد جاء بعد أن عم فساد ذرية الذين نجاهم الله مع نوح ، فانحرفوا عن المنهج ، والرسول لا يأتى إلا عندما يعم الفساد ، فلا يوجد من يصلح ؛ لأن الله تعالى لا يبعث الرسل إلا إذا لم يوجد في الأمة كلها من يرفع كلمة الله ، وخلت من دعوة من سبق من الرسل ؛ لأن المناعة الإيمانية في النفس البشرية قد توجد مناعة ذاتية لمن تحدثه نفسه بالانحراف ، فيعود إلى ربه ، وهذه هي النفس اللوامة ، ولكن إذا لم توجد هناك مناعة في المجتمع ، لا من أهله ولا من القريبين منهم الذين قد ينصحونهم ، أي أن المناعة لا تتوافر لا من ذاته ولا من مجتمعه ، فلابد أن تقوم حجة الله تعالى على الناس برسول جديد وبرهان سديد .

فبعد نوح حدث الانحراف وغرق فيه المجتمع كله ، فأرسل الله تعالى هودًا إلى قومه عاد ، والحق تبارك وتعالى يقول : ﴿ أَغَاهُم هُودًا ﴾ ومادام أخاهم . فإنه لا يريد لهم إلا خيرًا ، ومادام أخاهم يكون مأمونًا على ما يقول ، ماذا قال هود لقومه ؟ ﴿ قَالَ يَنَقُورِ اَعَبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُ وَ إِنَّ اَنْتُم إِلّا أَمُفَرُونَ ﴾ ولم يقل هود هذا الكلام إلا لأن الفساد قد عم ، وجعلوا لله شركاء ، وافتروا على الله كذبًا – أى تعمدوا الكذب على الله – ومادام أنه لا إله إلا الله ، فالافتراء الذي افتروه هو أنهم اتخذوا غير الله إلها ، ثم قال هود : ﴿ يَفَوِي لَا أَسْتُلُكُم الله ، فالافتراء الذي افتروه هو أنهم اتخذوا غير الله إلها ، ثم قال هود : ﴿ يَفَوِي لَا أَسْتُلُكُم الله ، فالافتراء الذي افتروه هو أنهم اتخذوا غير الله إلها ، ثم قال هود : وأيلقور لا أَسْتُلُكُم ولكني لن آخذ أجرًا ، ومادمت لن آخذ منكم أجرًا فلا توجد مشقة في اتباع ما أقوله ، وقال هود : إنني لن آخذ منكم أجرًا لا لأنني غني ، ولكنني أريد أجرى ممن أرسلني وهو الله سبحانه وتعالى .

واقرأ قوله جل جلاله: ﴿ يَنفَوْرِ لاَ أَسْتُلُكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى اللَّذِى فَطَرَقَ فَا تعنى التكوين الأساسى لهود فَطَرَقَ ﴿ [ هود: ٥١] أى خلقنى معدًّا لهذه الرسالة ، فالفطرة هنا تعنى التكوين الأساسى لهود بأن يكون رسولًا وأن يُعَدِّ لما سيكلف به ، وقوله تعالى : ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ أى ألا تستخدموا عقولكم وأنا لا أطلب أجرًا مقابل المنفعة ، لأنك إما أن تأخذ أجر الشيء شراءً وبيعًا ، وإما أن تتفع به مقابل إيجار ، أى إما أن تأخذه تمليكًا وإما إيجارًا . ومادامت قد جاءت كلمة

﴿ أَجْرُاً ﴾ فكأن هود يقول لهم: كان من الواجب عليكم أن تدفعوا لى أجرًا ، لأننى سأقدم لكم ما ينفعكم فى دنياكم وآخرتكم ، والأجر يكون مقابل المنفعة ، ولما كنت أعطيكم منفعة فى الدنيا والآخرة ، كان الواجب أن يكون الأجر عليها كبيرًا ، ولكنى لم أطلب منكم ﴿ إِنّ أَجْرِكَ إِلّا عَلَى اللَّجر ، أما أنتم فلا تقدرون على الأجر الكبير الذى أستحقه .

ثم يقول الحق تعالى: ﴿ وَيَنقَوْمِ السّنَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ [هود: ٢٥]. الاستغفار طلب المغفرة من ذنب وقع، والتوبة هى الرجوع إلى الله وعدم العودة للذنب أبدًا، والاستغفار مما فات، والتوبة هى عدم الإنبان بذنب جديد. يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَيَنقَوْمِ السّنَغْفَارِ مَما فات، والتوبة هى عدم الإنبان بذنب جديد. يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَيَنقَوْمِ السّنَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ ثُوبُوا إِلَيْهِ بُرْسِلِ السّنَمَاءَ عَلَيْكُمُ مِقْدَرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوتًا إِلَيْهِ بُرْسِلِ السّنَمَاءَ عَلَيْكُمُ مِقْدَرًارًا وَيَزِدْكُمْ قُوتًا إِلَيْهِ بُرْسِلِ السّنَمَاءَ عَلَيْتُكُمْ مِقْدَرارًا وَيَزِدْكُمْ قُوتًا إِلَيْهِ بُرْسِلِ السّنَمَاءَ عَلَيْتُكُمْ مِقْدَرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوتًا إِلَيْهِ بُرْسِلِ السّنَمَاءَ عَلَيْتُكُمْ مِقْدَرارًا وَيَزِدْكُمْ قُوتًا إِلَيْهِ بُرْسِلِ السّنَمَاءَ عَلَيْتُ مِن الله، ويتوب ويبتعد عن الذنوب يغفر له الله تعالى، ويتقبل توبته، ولكن الإنسان لأنه يعيش حياة رتيبة كل شيء مسخر لخدمته ؛ الأرض تنبت له الزرع، والسماء تمطر له الماء، والحيوان يخدمه في الكون .. هذه النعم قد تُنسيك واهب النعمة .

تم يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَا نَنُولُؤا بَحُرِمِينَ ﴾ . فنحن إن تولينا نكون قد أجرمنا فى حق أنفسنا ، لأن إجرام العبد إنما يعود عليه ، فلا تظن أن كفر العبد ومعصيته يعود على أحدِ . إلا على نفسه ، فهو الذى يشقى فى الدنيا ، ويخلد فى العذاب فى الآخرة .

كان هذا ما قاله هود لقومه ، فردوا عليه بقولهم ، كما يروى لنا القرآن الكريم : ﴿ قَالُواْ كَانُهُ هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةِ ﴾ [هود: ٥٣] أى لم تأتنا بمعجزة دالة على صدق رسالتك . الله سبحانه وتعالى لم يذكر لنا في القرآن الكريم ماذا كانت معجزة هود ؛ ولكنه ذكر لنا المعجزة في قوم صالح وهي الناقة ، والمعجزة في قوم نوح وهي الطوفان . كل رسول ذكر له معجزة .. فموسى مثلًا شق البحر بعصاه ، وإبراهيم أُلقى في النار فلم تحرقه ، وعيسى أحيا الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله .

وقولهم : ﴿وَمَا نَحَنُ بِتَارِكِيّ ءَالِهَ نِنَا﴾ [ هود : ٥٣] وهكذا يسمون الإفك الذي يعبدونه آلهة . وهذا مردود عليه بالقياس والمنطق ، لأنها مادامت آلهة فلابد أن يكون لها منهج عبادة ،

تقول: افعل كذا ولا تفعل كذا .. فما هو منهج الأصنام ؟ إذن فهى آلهة بلا منهج ، ولا توجد عبادة بلا منهج ، إنهم يعتقدون أن هذه الأصنام تضر وتنفع ؛ لأن هذه ديانة سهلة ، فالآلهة التى ليس لها أوامر تكليفية تتركك لتتبع شهواتك كما تشاء ، وهذا هو الدين الذى يتمناه الكفار ، [ يريدون دينًا لا ] يمنعهم من شيء ، وفي نفس الوقت يدعون أنهم مؤمنون ولهم آلهة ، وذلك ضد الفطرة ، لأن الفطرة لا تعبد إلا إلهًا له منهج وله قوة ، ولكنهم يعبدون آلهة لا تحد من شهواتهم . يقولون لهم : اشربوا الخمر ، واعملوا الفاحشة ، واسرقوا أموال الناس ، واظلموا .. فلا ذنب عليكم . ولذلك فإن كثيرًا من المثقفين الذين اعتنقوا البابية والبهائية والقاديانية لا يقيدون شهواتهم ؟ بل يتركون لها العنان لتعمل ما تشاء ، ويدعون في نفس الوقت أنهم متدينون ؟ ولا يمكن أن يستقيم مثل هذا الدين .

وقولهم: ﴿ إِن نَّقُولُ إِلَّا ٱعْتَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَةٍ ﴾ ﴿ إِن ﴾ هنا بمعنى النفى ، و ﴿ إِلَّا ﴾ أداة استثناء . إذن فلابد أن يوجد مستثنى منه ، ومستثنى . نقول : جاء القوم إلا زيدًا . المستثنى منه القوم » ، و ﴿ زيد » هو المستثنى ، ومعنى قوله تعالى : ﴿ إِن نَّقُولُ إِلَّا ٱعْتَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَةً ﴾ أى ما نقول إلا هذا القول ؛ لأنك سفهت آلهتنا وأبطلت ألوهيتهم ، فغضبوا عليك وأصابوك بالسوء أى بالجنون .

ولذلك قال هود كما يروى لنا القرآن الكريم : ﴿ إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُم مَا مِن دَآتِهَ إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِينِهَأَ ﴾ [هود : ٥٦] قال هود لقومه : إنه توكل على اللَّه تعالى الذي لن يمكّن

الكفار مهما كانت قوتهم وطغيانهم ، لن يمكنهم منه ، وما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها ، إذن فكل ما يدب على الأرض وله حركة ، الله تعالى آخذ بناصيته . والناصية هي مقدم الرأس والشعر الأمامي منها ، عندما تريد أن تُهين أحدًا تمسكه من مقدمة رأسه ؛ ولذلك يقول الحق : ﴿ يُعْرَفُ اللَّمَ عِنْهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّوْسِي وَٱلْأَقَدَامِ ﴾ [الرحمن: ٤١] . الناصية التي هي مكان الفكر والشرف في مقدمة الرأس .

وقال لهم: ﴿ إِنَّ رَقِي عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [هود: ٥٦]. ولم يقل: إن ربى وربكم على صراط مستقيم. لماذا اختلف السياق؟ فعندما ذكرت السيطرة قال: ﴿ رَقِي وَرَتِكُم مَّا مِن دَآبَةٍ إلَّا هُوَ ءَاخِذُ إِنَّاصِيَئِم الله على أن الله تعالى مسيطر على الكون كله؛ لذلك قال ﴿ رَقِي وَرَبِّكُم مَّا مِن الله وَ رَقِي عَلَىٰ مِرَطِ مُستقيم ﴾ وربعت كافرين لا تستطيعون أن تخالفوا مراد الله في كونه في القهر والقدرة فهو سبحانه لا يفلت منه شيء، أما قوله: ﴿ إِنَّ رَقِي عَلَىٰ صِرَطٍ مُستَقِيمٍ ﴾ . لأن الصراط المستقيم هو طريق الله تعالى وحده، أما آلهتهم فليس لها صراط ولا استقامة ولا أي شيء، ولكن الله يقضى بالعدل ولا يستخدم القهر في الظلم .

ويقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّواْ فَقَدْ أَبَلَغَتُكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ عِ إِلْتَكُونَ ﴾ . فإن تولوا: هو خطاب للكافرين ومعناه: إن تتولوا، وفي اللغة: إذا ابتدأ فعل بتاءين، يقتصر فيه على تاء واحدة، أى أنهم عندما سمعوا كلام هود يتحداهم في أن يقتلوه، ويحذرهم بأنهم لن يستطيعوا، ولو استعانوا بكل ما يدب على الأرض لم يكن لهم حجة ليردوا، أحسوا بضعفهم وهم وجهاء القوم.

فقرَّروا أن ينصرفوا عجزًا منهم ، ولكن مهمة البلاغ كانت قد تمت ، وأبلغ هود قومه ما أرسله الله تعالى به إليهم ، إذن فلا عذر لهم إن نزل عليهم غضب الله سبحانه وتعالى ، فالله جل جلاله يقول : ﴿ وَلَاكُ أَن لَمْ يَكُن رَبُّكَ مُهَالِكَ ٱلقُرَىٰ بِظُلِمِ وَأَهَلُهَا غَلِفُونَ ﴾ [الأنعام : جل جلاله يقول : ﴿ وَلَاكُ أَن لَمْ يَكُن رَبُّكَ مُهَالِكَ ٱلقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهَلُهَا غَلِفُونَ ﴾ [الأنعام : ١٣١] إذن .. فقد بلَّغهم هود رسالة اللَّه تعالى ، وهذا يعنى أنهم أُنذروا وبُلغوا .

وبعد ذلك يقول الحق: ﴿ وَيَسْنَغْلِفُ رَبِّي قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾ [هود: ٥٧]. أى أن الله سبحانه وتعالى سيهلككم ويأتى بقوم غيركم مؤمنين، والخلافة هنا أن يأتى قوم خلَفًا لقوم، أى بعدهم. والحق- تبارك وتعالى- يقول: ﴿ ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا اَلصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ

الشَّهُوَتِ فَسَوْفَ يُلْقَوْنَ غَيَّا﴾ [مريم: ٥٩]، ﴿ هَتَأَنتُمْ هَتُؤُلاَءِ تُدْعَوْنَ لِلْنَفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَينكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نَفْسِهِ وَاللّهُ الْغَنِيُّ وَأَنتُمُ الْفُقَـرَآءُ وَإِن تَتَوَلَّوا يَسْتَبَيْلُ فَوَمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَلَكُم ﴿ [محمد: ٣٨]. وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَفَعُ اللّه جل جلاله ، ولا عصيانهم يضره . وقوله عز وجل: ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِ شَيْءٍ حَفِيظً ﴾ . أى رقيب على كل أمور كونه ؛ لأنه قيوم . وقوله عز وجل: ﴿ وَلا عَوْنَهُ ؛ لأنه قيوم .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَلَمَّا جَكَاةَ أَمْرُنَا نَجَيَّنَا شُعَيْبًا وَٱلذِّينَ ءَامَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةِ
مِنَاكِ [هود: ٥٨] فعندما تسمع قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَاكُ تعرف أن هناك أمرًا، وأمرًا
مطاعًا سينفذ، والآن حانت ساعة التنفيذ ويكون ذلك بمجرد صدور الأمر من الله، لأن الكون
يأتمر بأمره.

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَمَّا جَكَاءَ أَمْرُنَا نَجَيّنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا ﴾ إياك أن تقول: كيف ينجى الله عددًا من الناس من عذاب عام جامع ؟ نقول: إنه سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَرَحْمَةِ مِنَّا ﴾ أى أن الداء لا يمس المؤمنين برحمة الله تعالى . وقوله تعالى : ﴿ وَجَمَّةُ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ [هود: ٥٥] . إذن فهناك نجاتان: النجاة الأولى: من عذاب الريح الصرصر ، والنجاة الثانية : من العذاب الغليظ الذي ينتظرهم في الآخرة . ولكن لماذا غليظ ؟ لأن الغلظة تعطينا مفهوم المتانة والقوة ، والعذاب في الدنيا موقوت بقدرات الدنيا وزمنها وعمرنا فيها ، ولكن عذاب الآخرة بلا نهاية .

إذن .. فعندما جاء أمر اللَّه نجَّى هودًا والذين آمنوا معه بالرحمة ، ثم نجاهم من العذاب الغليظ في الآخرة ، وكأن نجاتهم من عذاب الدنيا الموقوت بشارة ومقدمة أنهم سينجون أيضًا من العذاب الغليظ في الآخرة .

## منهج الأنبياء عليهم السلام واحد

يقول الحق: ﴿ ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَنقَوْمِ أَعَبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَامٍ غَيْرُهُۥ أَفَلَا نَقُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٥] وعندما نسمع: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا ﴾ فإن كلمة أخاهم تدلنا على معان كثيرة ، أولًا أنه من جنسهم ولغته من لغتهم ، وعاش معهم وهم يعرفونه جيدًا ، هذا هو الأنس بالرسول ، لأنه لو كان أجنبيًا عنهم لقالوا : جاء أجنبي يحاول أن يأخذ السيادة علينا ،

ولو جاء بغير لغتهم لما تمكن من الحديث معهم ، ولكن هناك بعض الآراء التي تقول : إن هودًا لم يكن من قوم عاد .

نقول: إن الأخوة نوعان: أخوة من الأب القريب، وأخوة من الأب البعيد وهو آدم. وإذا عدنا إلى قصة نوح نجد أنها متفقة من حيث البداية مع قصة هود، فالحق يقول: ولقد أرسكنا نوعا إلى قصة نوح نجد أنها متفقة من حيث البداية مع قصة هود، فالحق يقول: ولقد أرسكنا نوعا إلى قومه وهود إلى قومه ، ماذا قال نوح لقومه ؟ هوفقال يَنقور أعبدوا ألله مَا لَكُم مِن إلله عَيره الله وماذا قال هود: هوقال ينقور أعبدوا ألله ما لكم مِن إلله عَيره وهذا الحتلاف فقط في أنه في نوح قال الحق سبحانه وتعالى: هوفقال في هود: هوقال في بدون الفاء، وهذا اختلاف لا يتنبه له الكثيرون، ولكنه دقة في الأداء القرآنى ؛ لأن المتكلم هو الله، الفاء هنا في رسالة نوح تقتضى التعقيب، أي كلما أتاه جبريل بوحي يبلغه لهم، وتفيد الإلحاح .. وهذا ما تبينه سورة « نوح » في إلحاحه على قومه بدعوتهم للإيمان ؛ ولذلك يقول الحق عن نوح: هوقال رَبِّ إِنِّ دَعَوْتُ فَرِّي

نأتى بعد ذلك إلى تشابه الأسس الثابتة فى الدعوة إلى الله ومنهجه ، نوح الطّينيا قال : ﴿ أَعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ ۚ إِنِّ أَغَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴾ وهود الطّينيا قال : ﴿ اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ ۚ أَفَلَا نَقُونَ ﴾ [الأعراف : ٢٥] فكأن هناك أسسًا ثابته لمنهج الله ، أولها لا إله إلا الله ، كل الرسل جاءوا ليبلغوا البشرية بهذه الحقيقة ، ولكن هودًا لم يقل : ﴿ أَفَلَا نَتَعُونَ ﴾ نقول : إن نوحًا كان يقل : ﴿ أَفَلَا نَتَعُونَ ﴾ نقول : إن نوحًا كان أول الرسل بعد آدم ، ولذلك أعلمه الله تعالى بما ينتظر الكافرين من عذاب ، وبأن الله سيهلكهم حتى ينذر قومه بالعذاب الذي سيأتيهم .

وفى قصة نوح قال الحق سبحانه وتعالى: ﴿قَالَ ٱلْمَلَا مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَنكَ فِي ضَلَالٍ مَمْيِنِ ﴾ [الأعراف: ٦٠]. وفى قصة هود: ﴿قَالَ ٱلْمَلاَ ٱللّهَا اللّهِ رسالته للناس لم يكن هناك مؤمن في سَفَاهَمْ ﴾ [الأعراف: ٦٦]. ذلك لأن نوحًا حينما بدأ يبلغ رسالته للناس لم يكن هناك مؤمن واحد فى قومه ، أما قوم هود فقد كان لهم فى قصة نوح وقومه عِبرة ، فعندما أبلغ رسالته آمن معه فى الحال عدد من قومه ، ويقال إن الذى آمن معه واحد فقط ، اسمه ابن سعد ، ولهذا حدث الاختلاف فى السياق ، على أننا نلاحظ أن جواب قوم نوح اختلف عن جواب قوم حدث الاختلاف فى السياق ، على أننا نلاحظ أن جواب قوم نوح اختلف عن جواب قوم

هود ، فقوم نوح قالوا : ﴿ إِنَّا لَنَرَبْكَ فِي ضَلَالٍ تُمِينِ ﴾ . وقوم هود قالوا : ﴿ إِنَّا لَنَرَبْكَ فِي سَفَاهَةٍ ﴾ الضلال هو البعد عن الحق ، والسفاهة هي الطيش والخفة .

وأضاف قوم هود: ﴿وَإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ﴾. والظن إما أن يكون عدم يقين، بمعنى: ولكننا نرجح أنك من الكاذبين، وإما أن يكون يقينًا مِصداقًا لقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يُظُنُّونَ أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِم ﴾ [البقرة: ٤٦]. ولكن الظن هنا في هذه الآية معناه أن الكافرين من قوم هود يقولون: إننا نرجح أنك من الكاذبين.

ماذا كان رد نوح وهود ؟ نوح قال : ﴿ يَنقُوْمِ لَيْسَ بِي صَلَالَةٌ ۗ وَلَنكِنِي رَسُولٌ مِن رَبِّ الْمَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٢١] وهود قال : ﴿ يَنقُومِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَنكِنِي رَسُولٌ مِن رَبِّ الْمَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٦] . ونوح قال : ﴿ أُبَلِقُكُمْ رِسَلَنتِ رَبِي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعَلَمُ مِن اللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٦] . وهود قال : ﴿ أُبَلِغُكُمْ رِسَلَنتِ رَبِي وَأَنا لَكُمْ نَاصِحُ اللّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٦] . وهود قال : ﴿ وَأَنصَحُ لَكُمْ ﴾ وهود قال : ﴿ وَأَنا لَكُمْ نَاصِحُ اللّهِ وَهُود قال : ﴿ وَأَنا لَكُمْ نَاصِحُ اللّهِ وَهُود قال اللّهِ وَالْمَالُونَ ؟ نقول : إن الفعل يدل على التجدد و الاسم يدل على الثبوت ، ونوح في أَمِينُ ﴾ ولما هو الفرق ؟ نقول : إن الفعل يدل على التجدد و الاسم يدل على الثبوت ، ونوح في أينا نلاحظ أن ولذلك استخدم مع نوح الفعل : ﴿ وَأَنصَحُ ﴾ ، ومع هود الاسم « ناصح » على أننا نلاحظ أن ولذلك استخدم مع نوح الفعل : ﴿ وَأَنصَحُ ﴾ ، ومع هود الاسم « ناصح » على أننا نلاحظ أن ولذلك استخدم مع نوح الفعل : ﴿ وَأَنصَحُ ﴾ ، ومع هود الاسم « ناصح » على أننا نلاحظ أن هو لكُمْ ، موجودة في قول هود . وهذا يفيد أن كل رسالات الأنبياء هي لصلاح البشر .

ونمضى فى المقارنة ، قول نوح التَّخِينُ : ﴿ أَوْ عَبِسَتُمْ أَن جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِن رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِن رَبِّكُمْ وَلِنَقُوا وَلَعَلَكُمْ رُحُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٦] . وهود قال : ﴿ أَوَ عَجِبْتُمْ أَن جَاءَكُمْ فِي رَجُلٍ مِنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجِ فِي يَحْرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجِ وَرَادَكُمْ فِي الْمُخَلِّقِ بَعَيْمُ عَلَى رَجُلٍ مِنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجِ وَرَادَكُمْ فِي الْمُخَلِّقِ بَعْيَمُ عَلَى رَجُلٍ مِنكُمْ لِيمُ الله وقاية ، ولكن في سورة «هود » كان العذاب قد وقع . وفي يجعلوا بينهم وبين عذاب الله وقاية ، ولكن في سورة «هود » كان العذاب قد وقع .

ولذلك أنذرهم هود بأن ذكَّرهم بالعذاب الذي وقع ، فكأن قوم هُود وهم خلفاء لقوم نوح

كان لابد أن يتذكروا ما حدث لقوم نوح ويأخذوا منه العِبرة ، وكان ذلك أقوى من أن يطلب منهم أن يتقوا العذاب ، دون أن يشير إلى سابقة حدثت فعلا لتجعلهم يتأكدون أن هذا العذاب واقع .

ثم بعد ذلك ذكر هود قومه برحمة الله تعالى عليهم ونعمه ، وفي هذا يقول الحق: 
﴿ وَأَذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلُفَاتَهُ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجٍ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَصَّطَةٌ فَأَذْكُرُوا اللّهَ اللّهِ لَعَلَكُو نُفْلِحُونَ وهكذا يذكر هود قومه بنعم الله تعالى عليهم أنه أعطاهم الأرض من بعد قوم نوح ، وأعطاهم أجسامًا فارهة قوية ، وأعطاهم من النعم والخير الكثير ، وكان يجب أن يشكروا الله تعالى على كل هذه النعم ، ولكنهم بدلًا من الشكر واجهوا هودًا بموقف عجيب ، فيقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قَالُوا أَيْحَتُنَا لِنَعْبُدُ اللّهَ وَحَدَوُ ﴾ [الأعراف : ٧٠] . فكأنهم أولًا رفضوا حقيقة الوحدانية لله تعالى وهو أساس رسالات اللّه إلى أنبيائه ، وقالوا : لا نعبد اللّه وحده . فكأنهم اعترفوا بالألوهية لله ، ولكنهم يريدون شركاء من صُنعهم ، يريدون أصنامًا ليعبدوها ليجعلوا منها شركاء لله ، وهؤلاء الشركاء لا حول لهم ولا قوة ، ولا نفع لهم ولا فوم ، ولا نفع لهم ولا منها شركاء لنه المقط على الأرض احتاج لمن يصلحه .

## لماذا اندثرت حضارة عاد ؟

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ كُذَّبَتُ عَادُّ ٱلْمُرْسِلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ آخُوهُمْ هُودُ أَلَا نَتَقُونَ ﴿ إِنَّ لَكُمْ رَسُولُ آمِينٌ ﴾ [الشعراء: ١٢٥، ١٢٥] لأن تكذيب رسولهم يعتبر تكذيبًا لكل الرسل في القضايا المتفق عليها من العقائد والأخلاق ، والذي يتغير هو المسائل التي تناسب البيئات والمجتمعات ، وعاد كانت قبيلة ، والقبائل تنسب عادة إلى الأب صاحب الشهرة والنباهة ، فعاد كان أبًا لهذه القبيلة ، وقد يطلق على القبيلة « بنو فلان » أو « آل فلان » فهذا التكذيب من قوم عاد حدث عندما جاءهم أخوهم هود بدعوة من عند الله تعالى ، وقال لهم : ﴿ أَلَا نَتَقُونَ ﴾ كأنه ينكر عليهم عدم تقواهم لله وهذا معناه ، أنه يطلب منهم أن يتقوا الله ، ويقول لهم مستنكرًا فعلهم : ﴿ أَلَا بَنُكُمْ يَعَنَدُونَ ﴾ والآية في البناء : أنهم كانوا يبنون قصورًا آية والشعراء : الربع هو المكان المرتفع ، والآية في البناء : أنهم كانوا يبنون قصورًا آية في الإبداع والفن ، والعمارة والتشبيد ، والزخرفة والفخامة ، والاتساع والعلو ، ويقيمون في الإبداع والفن ، والعمارة والتشبيد ، والزخرفة والفخامة ، والاتساع والعلو ، ويقيمون في الإبداع والفن ، والعمارة والتشبيد ، والزخرفة والفخامة ، والاتساع والعلو ، ويقيمون

المصانع والمبانى الضخمة كأنهم مخلَّدون فى هذه الدنيا، هذه القصة وضحتها سورة الفجر»، فنحن فى مصر لا نعرف عن عمارة عاد وحضارتهم شيئًا، ولكن نعرف الكثير عن حضارة فرعون، ونشاهد الأهرامات التى بنوها كمقابر وذلك لأننا مصريون، ولازالت حتى الآن تبهر عقول العالم كله، وتعجز دول الحضارة الحديثة عن تفسير ألغازها، حتى إن العلماء العالميين احتاروا فى معرفة كيفية بناء حجارة الأهرام بدون مواد البناء، وأخيرًا اهتدوا إلى أن هذا تم بتفريغ الهواء؛ لأن مواد البناء عبارة عن طبقة طرية تملأ الفراغ بين الأحجار أو اللبنات وتفرغه من الهواء.

ولكن هذه الحضارة العجيبة حين نقارنها بحضارة عاد نجد أنها دونها ؟ لأن الله تعالى عندما تكلم عن حضارة عاد قال : ﴿ اللَّهِ يَمْ يُغْلَقُ مِثْلُهَا فِي اللّهِ لَكِ فِي اللّه وَ الفجر : ٨] فكأن حضارة الفراعنة لا تذكر بالنسبة لها ، ربما يقول شخص ما : حضارة عاد هذه في رمال الأحقاف بالقرب من حضرموت في جنوب الجزيرة العربية ، التي يسمونها الربع الخالي ، فأى حضارة في هذه الجبال والرمال ؟ ! نقول له : هذه الرمال أمر طرأ على هذه الحضارة فغطاها ، بعد أن كان فيها زروع وثمار وأشجار ؟ ولذلك يتأكد الإنسان حين يسمع أن إحدى القبائل حاولت أن تذهب إلى هناك ، فهبت عليها عاصفة من الرمل طمرت القبيلة كلها ، بجمالِها ورجالها ونسائها وحيواناتها .

وقوله: ﴿ أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِبِعِ ءَايَةً نَعْبَثُونَ ﴾ نحن لم نشاهد هذه المبانى ولا يوجد الآن فى هذه الأماكن إلا رمال الصحراء، فهذه المبانى كلها مطمورة. والربع: هو المكان المرتفع، ويطلق على الارتفاع فى كل شىء ربع؛ ولذلك حين يقيمون عمارة أو أرضًا يقولون: كم ربعها ؟ والمعنى: أتبنون بكل مكان مرتفع آية فى المعمار ؟! أى شيئًا عجيبًا، فهم لا يبنون مجرد بيوت تقيهم حر الصيف وبرد الشتاء، ولكنهم يتفننون ويتكلفون فى البناء فوق الحاجة وفوق المسكن، ويبنون هذه الأشياء للعبث وصد الناس عن الإيمان بالرسول الذى بعثه الله إليهم، فكانوا يبنون شرفة عالية تكشف كل المنطقة المحيطة بمكان الرسول حتى يروا الناس عند ذهابهم إليه فيصدوهم عنه، فهذا من العبث؛ لأنهم يصدون الذين يأتون الرسول ليسمعوا منه كلامًا يلفتهم إلى منهج الحق. والآية تطلق على كل شىء فاق الجمال والفخامة والدقة. وقوله تعالى: ﴿ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِمَ لَعَلَكُمْ غَنْدُدُونَ ﴾ . المصانع تطلق على موارد الماء، وقوله تعالى: ﴿ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِمَ لَعَلَكُمْ غَنْدُدُونَ ﴾ . المصانع تطلق على موارد الماء،

وتطلق على الحصون لأنها تحتاج إلى بناء وصنعة غير عادية ؛ لأنها لا تبني للإيواء الذي يحمى الإنسان من هموم الحياة العادية فقط، ولكن الحصون تحمى الإنسان من الأعداء الشرسين الذين يهددونه ، فهم كانوا يبنون هذه الحصون ويبالغون فيها كأنهم سيخلِّدون في هذه الدنيا ، مع أنها في الواقع دار ممر وليست دار مقرٌّ ، والإنسان فيها كراكب استظل تحت شجرة ثم راح عنها وتركها . وقوله تعالى : ﴿وَإِذَا بَطَشَّتُم بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ﴾ [الشعراء: ١٣٠]. البطش هو الأحذ بعنف ، ولذلك يقول ربنا سبحانه : ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ﴾ [ البروج: ١٢] فهم يبطشون بعنف وجبروت أيضًا؛ لأنك قد تأخذ عدوك بعنف، ولكن بعد ذلك يرق قلبك لذلته لك، فتخفف انتقامك منه، ولكن قوم عاد كانوا يبطشون دون رحمة؛ لأنهم جبارون.

فهؤلاء الناس كانت فيهم صفات ثلاث ، وردت في قول اللَّه تعالى : ﴿ أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِبِعِ مَايَةً تَعْبَثُونَ ۞ وَتَتَّخِذُونَ مَصَكَانِعَ لَعَلَكُمْ تَخَلُّدُونَ ۞ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُمْ جَبَّادِينَ﴾ [الشعراء: ١٢٨- ١٣٠] كل هذه الصفات تخدم صفة واحدة هي الكِبر والتعالى ، فهم يبنون في العالى ، ويشيدون الحصون الضخمة كأنهم مخلدون في الدنيا ، وإذا بطشوا بطشوا بعنف ودون رحمة . فهم يريدون أن يأخذوا صفات تقربهم من صفات الألوهية ؛ لأنه ليس أعلى من الحق، كما أنهم يريدون أن يستديموا بهذه الصفات؛ لأنهم يريدون علوًا واستبقاء خلود، ويبطشون متجبرين لأنهم يريدون التفرد على الغير، وهذا مخالف لما يريده اللَّه تعالى من

إذن . . . قوم عاد كانوا يريدون علوًا وخلودًا أو استبقاء حياة وبغلظة دون رحمة ، ولكن من رحمة اللَّه تعالى بالخلق أنهم كلما غفلوا عن منهج من سبق من الرسل يبعث اللَّه لهم رسولًا يذكرهم بالمنهج.

إذن .. هذا التوالي في إرسال الرسل ليردوا على غفلة الناس، وينبهوهم إلى اتباع منهج اللُّه تعالى .

إذن .. هود الطَّيْكُانُ يذكر قومه بأن من رحمة اللَّه بهم أنه لم يتركهم على ضلالهم وكفرهم ، ولكن الله تعالى أرسل إليهم رسولًا يذكرهم بالله ويردهم إلى منهجه ، ولذلك قال لهم: ﴿ فَاتَّقُوا أَلِنَّهَ وَأَطِيعُونِ \* وَانَّقُوا ٱلَّذِيَّ أَمَدَّكُم بِمَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الشعراء: ١٣١، ١٣٢] فهذه

التقوى للَّه لن تذهب عنكم ما أعطاكم اللَّه من أنعام وبنين وجنات وعيون ؟ لأن الحسنات يذهبن السيئات ، وليس العكس وأنا لا أطلب منكم أن تطيعوني لذات نفسي ، لأني لن أستفيد من إيمانكم شيئًا ، والله تعالى غني عنكم ؛ لأنه سبحانه قبل أن يخلق الخلق كانت له صفة الكمال المطلق، فهو تعالى لم يصبح خالقًا بعد أن خلق ولا بالمقدور عليه صار قادرًا، ولكنه خالق قبل أن يوجد مخلوق ، وقادر قبل أن يوجد مقدور عليه ، فهذه الصفات له في ذاته قبل أن توجد متعلقاتها ، وقال لهم : ﴿ وَإِنَّقُوا الَّذِيَّ آمَدُّكُر بِمَا تَعْلَمُونَ ۞ آمَدُّكُر بِأَنْعَامِ وَيَنينَ ۞ وَجَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ [الشعراء: ١٣٢- ١٣٤] أي: اتقوا اللَّه الذي أعطاكم كل هذه النعم التي تعرفونها مثل الصحة والعافية ، وأمدكم بآلة لأن كل مدرك في الوجود له آلة تدركه بها ، فالعين ترى المناظر، والأذن تسمع الأصوات، والأنف يشم الروائح، واليد تقضى بها المصالح والحوائج وتسلم بها وتلمس بها، واللسان تتكلم به وتتذوق الأشياء، والرِّجل تمشي بها وتذهب إلى المسجد وإلى مكان العمل .. إلخ. وفوق ذلك أمدكم بالإنعام والبنين والحدائق وعيون الماء وبالأنعام : هي الضأن والمعز والإبل والبقر التي تأكلون لحومها ، وتشربون ألبانها ، وتنتفعون بأصوافها وأوبارها ، وتحملون عليها متاعكم وأنفسكم ، وأمدكم بالأرض الخضراء ذات الأشجار المثمرة والحدائق الغَنَّاء ، وعيون الماء التي تشربون منها وتسقون حيواناتكم ، كل هذه النعم كانت موجودة في جنوب الجزيرة العربية قبل أن تغطيها الرمال ، وأنتم حين تطيعون اللَّه تعالى وتتقونه ، فأنتم [ حينئذ ] لا تشكرونه على نعمه فقط ، ولكن تجعلون لأنفسكم وقاية من عذاب يوم القيامة .

قال تعالى: ﴿ إِنِّ آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ١٣٥] فلا تظنوا أنكم أخذتم نعم الله تعالى وهربتم بها ؟ لا ، إنكم سترجعون إليه فيحاسبكم على أعمالكم فإن لم تشكر السابق من النعم ، فخف اللاحق من النّقم ، فماذا كان ردهم عليه ؟ قال تعالى : ﴿ قَالُواْ مَوَاذًا فَا عَلَيْنَا الْوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُن مِنَ ٱلْوَعِظِينَ ﴾ إِنْ هَنذَا إِلَّا خُلُقُ ٱلأُولِينَ ﴾ ومَا نَحَن بِمُعَذّبِينَ ﴾ [الشعراء: ١٣٦- ١٣٨] كلمة ﴿ أَوَعَظْتَ ﴾ تدل على أن الحق يجرى على لسان المكابر ؟ لأن الوعظ ليس تعليمًا ولكنه مرحلة تأتى بعد التعليم ، فأنت علمت الحكم ولكنك أهملته ، فأنا أعظك لتعمل به ، فالوعظ لك دليل على أنك علمت المطلوب فغفلت عنه .

فما كان من قومه إلا أن أعرضوا عما جاءهم به وأصرُوا على كفرهم وضلالهم، وقالوا

له: إنهم لن يستجيبوا له سواء استمر في وعظه أو حتى إن لم يكن عنده وعظ يعظهم به ؟ فالأمر يستوى عندهم، فكأنهم لم يسمعوا، فالذى نحن عليه الآن هو ﴿ فُلُقُ ٱلْأَولِينَ ﴾ بضم الحاء - بمعنى أخلاق الأولين، وهناك قراءة تقول: (إن هذا إلا خَلْق الأولين) - بفتح الحاء - اختلقوا هذا الكلام من عندهم ونحن لن نؤمن به ، أو أننا وجدنا آباءنا الأولين على هذا الوضع وسنكون مثلهم ولن نؤمن بما تقول. وإن كانت كلمة: ﴿ فُلُقُ ﴾ بمعنى الأخلاق. فالحلق صفة ترسخ في النفس تصدر عنها الأفعال بيسر وسهولة. والصفات التي يكتسبها الإنسان صفات لا تعطى مهارة من أول الأمر. بل تعطى مهارة بالتدريب، فإذا كان عملًا ماديًا يدويًا يقال: العمل بالنسبة له أصبح آليًا، ومادام صار كذالك فلن يتعب صاحبه ولا يحتاج منه إلى تفكير.

فكذلك الخلق المعنوى مثل الآلية في الماديات ، فمثلًا الإنسان حينما يرى شخصًا محتاجًا يسأل الناس ، يحدث نفسه أن يعطيه شيئًا مما أعطاه الله ، وفي بادئ الأمر ربما سأل هذا المحتاج عن ظروفه وما هي حاجته ، ويتردد قبل أن يعطيه شيئًا ، وبعد ذلك تتأصل فيه صفة الكرم ، فعندما يجد أحدًا محتاجًا يعطيه دون أن يشعر به أحد ، كذلك الذي يتعلم الفقه مثل طلاب الأزهر مثلًا ، إذا سألته عن حكم معين تجده يتذكر ما درسه في هذا الموضوع ويورد على عقله ما يعرفه عن هذه المسألة ويستغرق وقتًا حتى يصل إلى الحكم ، ولكن بعد أن يدرسها تمامًا ويعقلها ويصبح ملمًا بتفاصيلها إذا سألته عنها يجيبك في الحال بأنها كذا وكذا ؛ لأنه تمرًان عليها وأصبحت آلية عنده .

فالخُلق صفة ترسخ في النفس يصدر عنها الفعل بيسر وسهولة ، فالرسل كلهم كانت عندهم هذه الأخلاق ودعوا الناس إليها ، وكان كثير من الناس يكذبونهم ويصفونهم بشتى الصفات ، ويرمونهم بشتى التُهم ؛ من كذب وافتراء وسحر وجنون . . إلخ . والأخلاق السيئة كانت راسخة أيضًا عند الكافرين في كل العصور فتجدهم دائمًا يقولون : ﴿ إِنَّا وَجَدّنَا آ ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاتَٰزِهِم مُقتَدُونَ ﴾ [الزحرف: ٣٣] . وهذا كله جاء بعد قولهم : ﴿ أَوَعَظْتَ اللهِ عَلَىٰ مَن الوَعِظِيرَ ﴾ [الشعراء: ٢٣] : أي أن هذا أصبح خُلقًا وعادة عندهم لن يحيدوا عنها ؛ لأنهم توارثوها عن آبائهم وأجدادهم وصارت صفة ملازمة لهم ، فهم على كفرهم ثابتون وبضلالهم متمسكون .

ثم يقول سبحانه: ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَأَهْلَكُنَهُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمُ مُوْمِنِينَ ﴿ وَيَكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ [الشعراء: ١٣٩، ١٤٠] كان الحق تبارك وتعالى قبل الرسول محمد على لهُو العرب منه أن يؤدب الناس، الله يؤيد الرسول بمعجزة ويجعله يبلغ منهجه إلى الناس لا يطلب منه أن يؤدب الناس، ولكن الله تعالى يتولى التأديب، لكن أمة محمد على أمنت على نفسها هذا التأديب؛ لأن الله رحمها من عذاب الاستئصال الذي عاقب به الأمم السابقة، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّه تعالى لِيُعَذِّبُهُمْ وَلَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٣] فجعل الله تعالى من أمة محمد عن منهج الله ويتصدى لدعوة الحق، قال تعالى: ﴿ وَمَا تَعالَى اللهُ عالَى اللهُ عالَى اللهُ عالَى اللهُ عالَى اللهُ عالَى اللهُ ويتصدى لدعوة الحق، قال تعالى: ﴿ وَنَتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمْ وَلَهُمْ وَيُغْرِهِمْ وَيَعْرَهُمْ عَلَيْهِمْ كَا التوبة: ١٤].

ففي الأمم السابقة كان القوم إذا كذَّبوا رسولهم وعاندوه يهلكهم الله. وكلمة ﴿ فَأَهْلَكُنَّهُم ﴾ دليل صدقها في الوجود قائم في أماكن كثيرة ، مثل إرمَ ذات العماد التي بلغت حضارتها القِمة ولم تستطع أن تصون نفسها من الهلاك والاندثار ، وكذلك الحضارات التي تواردت في الكون لم توجد من بينها حضارة ظلت طوال الدهر ، فلو كانت هذه الحضارات مبنية على قيم ثابتة ، لاكتسبت مناعة ضد الزوال ، ولكن لأنها حضارة مادية ليس لها رصيد من القيم والأخلاق ، أخذها اللُّه تعالى أخذ عزيز مقتدر ، فتنتهي الحضارة دون أن يعرف الناس حتى أسرارها وسر تفوقها ، قال تعالى : ﴿ فَتِلْكَ بُيُونُّهُمْ خَاوِيكَةٌ بِمَا ظُلَمُوٓأٌ إِكَ فِي ذَلِكَ لَّأَيَـٰةً لِلْقَوْمِرِ يَعْـَلْمُونَ﴾ [النمل: ٥٦]. ولذلك فإن اللَّه تعالى يذكرنا بهذه الحضارات التي أصابها الهلاك فيقول : ﴿ وَإِنَّكُمْ لَنَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينٌ ۚ ۞ وَبِأَلِّيَّالُّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ [الصافات : ١٣٧، ١٣٨] فأنتم أيها الناس لم تبلغوا مثلما بلَغ أصحاب هذه الحضارات التي أهلكها اللَّه بظلمهم وكفرهم ، فإذا كانت حضارتهم القوية المتقدمة لم تمنعهم من أخذ اللَّه لهم ، فعليكم أيها الناس أن تتنبهوا وتعودوا إلى الله خاصة وأنكم أقل منهم حضارة وقوة حتى لا يكون مصيركم كمصيرهم، ومعنى: ﴿ فَكَذَّبُوهُ ۖ فَأَهْلَكَنَنَّهُمَّ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآتِيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ﴾ الآية [ الشعراء: ١٣٩] . هي الشيء العظيم الملفت ؟ لأن الحضارات التي قامت وبلغت هذه القمة في التقدم والقوة لم تستطع أن تحمى نفسها من الدمار مما يدل على أن الذي دمرها أقوى منها وأشد، فعلى الإنسان أن يأخذ من ذلك العِبرة والعظة حتى لا يقع فيمًا وقعوا فيه .

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ ﴾ [الشعراء ١٤٠]. أى أن ربك الذى رباك وجعلك على هذه الدرجة من الإيمان والاستقامة هو وحده العزيز الذى لا يغلب ؛ لأن المربى تعظم منزلته فى الرباية بمقدار كمال المربّي – بتشديد الباء وفتحها – وكأن الله تعالى يقول: فأنا ربك الذى أكملت تربيتك وجعلتك على هذه القمة من الخلق والتربية ، فأنا رب عظيم . إذن المربى يبلغ القمة فى الرباية إذا صار من ربّاه عظيمًا ؛ ولذلك لم يقل ربهم وإنما قال: ﴿ ربك ﴾ . فالذى يريد أن يرى قدرة الربوبية يراها فى تربيتك أنت أيها الرسول ، ولذلك يروى أن الرسول ولعظمة تكوينه لما يصنعه على يديه بمحمد لله ، وكأن محمدًا وتعالى يعطى نموذجًا لدقة تربيته ولعظمة تكوينه لما يصنعه على يديه بمحمد لله ، وكأن محمدًا

والعزيز هو الذى لا يغلب ، ومع ذلك فهو ليس بجبار ولكنه رحيم بعباده . ولذلك قلنا : إن الإسلام يربى الأمة الإسلامية على ألا تجمد عند خصلة ولا عند خلق ولا عند طبع ؛ لأن كل طبع في الإنسان له مهمة ، ولذلك قال تعالى في صفات المؤمنين : ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ فَعَزَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ فَعَلَم الْمُؤْمِنِينَ فَعَلَم الله المؤمنين تكون الذلة والخضوع ولين الجانب والرأفة والرحمة ، ومع الكافرين تكون العزة والشدة والقوة ، قال تعالى : ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ الله وَلا على الرحمة ؛ لأن الرحمة ؛ لأن الرحمة في غير موضعها خَورٌ .

## سبب وقوع الغضب على قوم هود ؟

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَقَالُوٓا أَجِقَتَنَا لِنَعْبُدُ ٱللّهَ وَحَدَهُ وَنَدَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللّهَ وَمَدَهُ وَلَادُو مَا كَانَ يَعْبُدُ اللّهَ وَمَا اللّهِ مَعْدُا هُم مقلدون لقوم علوا عن الحقيقة ، فهم مقلدون لآبائهم ، وليسوا مقلدين عن اقتناع ، فلو أنهم ناقشوا المسألة مناقشة عقلية بسيطة لعرفوا أنهم في ضلال ، فالصنم الذي لا يستطيع أن ينفع أو يضر نفسه ، لا يمكن أن يكون إلهًا ينفع أو يضر غيره ، وليتهم رفضوا النقاش فقط ، بل تحدوا وقالوا : ﴿ يَكُنُ أَنْ يَهُمُ أَنْ يَا مَنْ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ الْعَرْفِينَ ﴾ [الأعراف: ٧٠] فكأنهم أغلقوا كل باب

BANGANA BANGAN

للاقتناع وزادوا على ذلك بأن طلبوا العذاب من الله تعالى كما حدث لقوم نوح الذين يعرفون قصتهم جيدًا ، هم طلبوه بأفواههم ، فماذا حدث ؟ قال الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قَدْ وَقَعَ عَلَيْتَكُم مِن رَّيِكُمْ رِجْشُ وَعَضَبُ أَتُجَدِلُونَنِي فِي آسَمَاتِهِ سَيَسْتُمُوهَا أَنْتُد وَمَابَاَوُكُم مَا نَزَلَ عَلَيْتَكُم مِن رَّيِكُمْ رِجْشُ وَعَضَبُ أَتُجَدِلُونَنِي فِي آسَمَاتِه سَيَسْتُمُوهَا أَنْتُد وَمَابَاوُكُم مَا نَزَلَ الله الله يها مِن سُلطني [ الأعراف : ٢٧] فكأنهم وهم يناقشون هودًا ويقولون : لن نعبد الله وحده . ويصرون على الشرك ويتحدونه أن يأتيهم بالعذاب ؛ جاء الخبر إلى هود بأنه قد وقع عليهم رجس وغضب من الله ، والرجس هو التقذير ضد التطهير ، فالشيء تزكيه وتطهرة ، فإذا عليهم رجس امتلأ بالقذارة ، وفي ذلك يقول الحق جل جلاله : ﴿ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى جَسِهِمْ ﴾ [ التوبة : ٢٥] .

ولكن كيف يقال : إن العذاب قد وقع عليهم ، ووقع فعل ماض بينما العذاب سيأتيهم . أي أنه قادم في المستقبل ؟

نقول: إن كلام الله سبحانه وتعالى مجرد عن الزمان ماضيًا وحاضرًا ومستقبلًا ، والله سبحانه وتعالى حين يقول: ﴿ وَقَعَ عَلَيْكُم ﴿ فَكَأَنه حدث فعلًا ؛ لأنه لا أحد يملك أن يمنع قضاء الله ، فالله قادر على إنفاذ قضائه في أى وقت ، فمتى قضى فقد حدث ، ولكن لماذا غضب الله عليهم وأنزل عليهم العذاب ؟

الجواب فى قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَتُجَدِلُونَنِى فِت أَسَمَآهِ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُدُ وَمَا الْجُوابِ فَى قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَتُجَدِلُونَنِى فِت أَسَمَآهِ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُهُ مِنا الْمَكابِرة من الكفرة ؛ وَمَا النّاس صنعوا أصنامًا ثم أطلقوا عليها أسماء من عندهم ، ثم قالوا: إنها آلهة ، مع ذلك أن هؤلاء الناس صنعوا أصنامًا ثم أطلقوا عليها أسماء من عندهم ، ثم بعد ذلك يصر على عبادته ؟ أنها أسماء أطلقوها هم ، فكيف يصنع المخلوق إلهًا ثم يسميه ، ثم بعد ذلك يصر على عبادته ؟ ولو أن الله سبحانه وتعالى أنزل عليكم سلطانًا بهذا ربما كان لكم العذر ، ولكن ها هو رسول الله ينهاكم عن أن تفعلوا ذلك ، ولكنكم ترفضون وتتحدون !!

إذن .. فقد استحق عليكم العذاب ، ﴿ فَٱنْنَظِرُوٓ ا ﴾ أى انتظروا ما سيقع عليكم مستقبلًا من عذاب الله : ﴿ فَٱنْنَظِرُوٓ ا ﴿ فَاَنْنَظِرُوا ﴾ أى أن هودًا رسول الله سيبقى معهم من عذاب الله : ﴿ فَٱنْنَظِرُوا إِنِي مَعَكُم مِن ٱلمُنتَظِرِينَ ﴾ أى أن هودًا رسول الله سيبقى معهم حتى يتحقق هذا العذاب ، ويأتى [ هذا القول من هود الطَيْكِينُ ] تحديًا لهم على ما سبق أن تحدوا به من الإصرار على الشرك وطلب العذاب من الله ، ولكن إذا كان الحق قد قال : ﴿ وَقَدَ وَقَعَ

عَلَيْكُمْ ثُم يقول: ﴿ فَأَنْظِرُوا ﴾ أى أن الأمر لم يأت ولابد لهم أن ينتظرا مجيئه ، نقول إن هذه الآية مثل قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ أَنَى أَمْرُ اللّهِ فَلا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ [النحل: 1] أتى فعل ماض ، ولا تستعجلوه أى أن زمن الفعل لم يأت بعد فلا تتعجلوا حدوثه ، نقول : إنه مادام اللّه سبحانه وتعالى قد قال : ﴿ أَتَى ﴾ فقد وقع فعلا ، فمع أنه لن يظهر لكم إلا فى المستقبل ، إلا أنه قد وقع وانتهى ومسألة حدوث الفعل لكم مسألة واقعة لا محالة ؛ لأن قضاء اللّه تعالى - كما قلنا - لا يستطيع أن يمنعه أو يوقفه أو يؤجله أحد .

ويقص علينا الحق سبحانه وتعالى نهاية قوم هود بعد تكذيبهم وطلبهم العذاب فيقول: و فَأَنْجَيْنَكُ وَالَّذِينَ مَعَمُ بِرَحْمَةِ مِنَا وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَنِنِنَا وَمَا كَانُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٧٦] ولكن الحق سبحانه وتعالى لم يذكر لنا وسيلة النجاة في قصة هود كما ذكرها لنا في قصة نوح حين قال: ﴿ فَأَنْجَيّنَكُهُ وَالَّذِينَ مَعَهُم فِي الْفُلْكِ ﴾ [الأعراف: ٦٤] أي أن وسيلة نجاة المؤمنين من قوم نوح كانت السفينة ، فما هي وسيلة نجاة المؤمنين من قوم هود ؟ لقد كان العرب قديمًا إذا أصابهم سوء يذهبون إلى الكعبة ليتضرعوا إلى الله ليذهب عنهم السوء ، وحتى الكفرة منهم كانوا يفعلون ذلك .

وعندما بدأ عذاب الله يصيب قوم هود أصابهم الجدب فلم تنبت الأرض فأسرع جماعة منهم إلى الكعبة وعلى رأسهم رجل اسمه القيس ورجل اسمه مرصد بن سعد وكان لهم أخوال يحكمون مكة من العماليق أولاد عمليق بن لاوث بن سام ، فنزلوا عندهم فأكرموا وفادتهم وجاءوا لهم بالطعام والشراب ومجالس الطرب ، وهؤلاء جاءوا من أرض جدباء ، فاستمرءوا هذه الضيافة وظلوا شهرًا يأكلون ويشربون دون أن يذهبوا إلى الكعبة ، فتعجب معاوية بن بكر كبير العماليق من حالهم ، فهؤلاء الجماعة جاءوا لينقذوا قوقهم من الجدب ، ولكنهم نسوا ما جاءوا من أجله ولم يذهبوا إلى الكعبة ، وفكر معاوية كيف يلفت انتباههم لكى يذهبوا إلى الكعبة ، وفي نفس الوقت لا يقال إنه ضاق ذرعًا بضيوفه . فتكون سبة له بين العرب ، وكانت عند معاوية مغنيتان فأخبرهما بهذا الأمر ، فقالتا له : قل في ذلك شعرًا ونحن نغنيه لهم فيذكروا ما جاءوا من أجله ؟ فعمل لهم شعرًا يعرض لهم فيه وأمر المغنيتين أن تغنيهما به ، فقال : ما جاءوا من أجله ؟ فعمل لهم شعرًا يعرض لهم فيه وأمر المغنيتين أن تغنيهما به ، فقال : الله يا قيل ويحك قم فهيم لها الله يصبحنا غمامًا

لعل الله يصبحنا غمامًا قد أمسوا لا يبينون الكلاما

ألا يا قيل ويحك قم فهيم فيسقى قوم عاد إن عادا ثم أكمل الأبيات بأن قوم عاد أصابهم الجدب حتى فقدوا القدرة على الكلام فما عادوا يستطيعون كلامًا، وظلت المغنيتان ترددان هذه الأبيات حتى تنبه القوم لما جاءوا له فانتهوا إلى الكعبة وجلسوا يبتهلون إلى الله أن يمطر أرض عاد، فسمع داعيهم وهو: قيل بن عنز هاتفًا يقول: اختر لقومك . . . هناك سحابة سوداء وسحابة حمراء وسحابة بيضاء فأى سحابة تريدها أن تذهب لقومك ؟ فاختار السحابة السوداء اعتقادًا منه أنها مادامت سوداء داكنة فلابد أن تكون مليئة بالمطر، وعاد ومن معه إلى قومهم واخبروهم بما حدث واختيارهم للسحابة السوداء، فلما رأوا السحابة السوداء قادمة عليهم استبشروا وقالوا: جاءنا المطر. وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَنِهِم قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُطِرُنًا في يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَنِهِم قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُطِرُنًا في عَدَابُ أَلِي عَلَى عليهم : ﴿ بَلَ هُوَ مَا اَسْتَعْجَلُمُ بِهِ مُ يَعْ رَبُّ الله عَلَى عليهم الله عليهم [ الأحقاف : ٢٤] . حينقذ يرد الحق سبحانه وتعالى عليهم : ﴿ بَلَ هُوَ مَا اَسْتَعْجَلُمُ بِهِ مُ يُوسِدُ وَيَهُ عَلَى عَدِهُ وَ الأَلَّمُ مُنْ مَا الله الله الله الذي حدث لعاد قوم هود .

أما كيفية نجاة هود والذين آمنوا معه ، فإنه حين رأى السحاب قادمًا سمع هاتفًا يقول له : اخرج من هذا المكان فهذا السحاب فيه العذاب ، فأخذ جماعة المؤمنين وانطلق إلى مكة وعاش هناك إلى أن لقى الله عز وجل .

\* \* \*

# ذكر قصة نبى الله صالح الطِّيِّة

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ثُمُودَ أَغَاهُمُ صَدَلِحًا قَالَ يَنقُورِ أَعْبُدُوا أَللَّهُ مَا لَكُمُ مَن اللَّهِ لَكُورُ أَللَهُ عَنْ إِلَاهٍ غَنَرُورُ ﴾ [هود: ٦١] ﴿ أَعْبُدُوا أَللَّهُ أَى تلقوا أوامركم ونواهيكم من اللّه سبحانه وتعالى في كل حركة من حركات الحياة. قوله تعالى: ﴿ وَلَا لِكُ ثُمُودَ أَغَاهُمُ صَدَلِحًا ﴾ أى أن اللّه تعالى لم يرسل رسولًا غريبًا عليهم ، بل هو أخوهم الذي يعرفونه ويعيشون معه ، يعرفون حسن سلوكه وسيرته الطيبة وعقله الراجح ، وهذا حتى لا يكون للناس حجة على الله تعالى ؛ لأنه لو جاءهم برجل غريب ربما قالوا: هذا رجل لا نعرفه ، ولا نعرف صدقه أو كذبه أو سلوكه ، ربما كان كذابًا أو لا خُلاق له ، جاءنا يكذب علينا لتكون له السلطة الدنيوية .

الحق سبحانه وتعالى يبطل هذه الحجة تمامًا ، بأن يأتيهم برسول منهم عاشوا معه ولم يعرفوا عنه كذبًا ، بل عرفوا عنه الأمانة والصدق والإخلاص ، لا يريد نفوذًا دنيويًا ، ولم يسع إليه ، ففي هذه الحالة لا عذر لهم إذا كذبوه ؛ لأنهم يعرفون كل شيء عنه ، و كل ما يعرفونه عنه يعطيهم الثقة الكاملة فيه ، ماذا قال صالح ؟ ﴿قَالَ يَنقَوْمِ أَعَبُدُوا أَللَهُ مَا لَكُم مِن إِللهِ غَيْرُه وَ ﴾ القوم يطلق عادة على الرجال ولكنه يشمل المرأة أيضًا كما ذكرنا سابقًا .

وقوله: ﴿ هُوَ أَنشَا كُمْ ﴾ الإنشاء هو الإيجاد من عدم وبدون واسطة ، أنشأ أى أوجد وجود ابتداء دون الاستعانة بأحد ، فالذى يخترع آلة لا نقول أنشأها ؛ لأنه استعان بأشياء كثيرة كى يخترعها ؛ استعان بالمادة ، واستعان بما وصيل إليه الذين من قبله من علم ، واستعان بنتائج عقول الآخرين ، ولذلك فإن الحق سبحانه وتعالى يقول : ﴿ ثُمَّ أَنشُأُنكُ خُلُقًا ءَاخَر فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ لَكُوْلِقِينَ ﴾ [المؤمنين: 16] لماذا ؟

لأنه وحده سبحانه وتعالى الذى يخلق بغير موجود وبغير مثال سابق، ودون الاستعانة بأحد، فهو وحده الموجِد من عدم، والمنشئ من عدم.

وقوله: ﴿ أَنشَا كُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ ﴾ الخطاب هنا لقوم صالح وهؤلاء لم يشهدوا حلق الإنسان من الأرض ؛ لأن آدم هو الذي خُلِقَ من الأرض ، ونحن ذريته ، يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَٱسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا ﴾ استعمر كم . . . وعندما ترى الألف والسين والتاء . اعرف أنها للطلب ،

فاستخرج: يعني طلب الإخراج، واستفهم يعني طلب الفهم، واستعمر يعني طلب التعمير. وقوله: ﴿ وَأَسْتَغَمَّرُكُرُ فِيهَا ﴾ أي: طلب منكم عمارتها. والتعمير ضد التخريب. وعمارة الأرض تقتضي [عدة أمور]:

أُولًا: أن يبقى الصالح على صلاحه ، أو نزيده صلاحًا ، ولقد كان الناس في الماضي يشربون من الآبار ، ولكن الآن صار الماء في كل بيت .

الثاني : أن ننميها بما يناسب التكاثر الذي يوجد ؛ لأن ما يتكاثر بالاستقبال يقل بالماضي .

وقوله : ﴿ فَأَسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُونُواً إِلَيْهِ ﴾ [هود : ٦١] الاستخفار : طلب المُغفرة من الذنوب التي وقعت ، والتوبة : ألا تعود إلى هذه المعصية أبدًا ، ولكنك تجد إنسانًا يقول : أنا ذاهب للحج. والحج غفران للذنوب، أفلا أرتكب ذنبين أو ثلاثة ثم أحج فيغفر الله لي، نقول هل أنت تضمن أن تعيش حتى تحج ؟ لا تضمن ، فحافظ على نفسك فإن الأجل رَبَما يأتي فجأة .

وقوله : ﴿ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ يَجِيبُ ﴾ [ هود : ٦١] فمادمت استغفرت فقد سمعك ؛ لأنه قريب ، ومادمت قد تبت فقد قبل توبتك ؛ لأنه مجيب .

الحق سبحانه وتعالى يقول وهو يروى لنا حوار الكفار مع صالح: ﴿ يُصَالِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبَّلَ هَنَدّاً ﴾ [ هود: ٦٢] ﴿ كُنتَ ﴾ أي في الزمن الماضي قبل أن تكلف بالرسالة . مرجوًا من قبل ، يعني نأمل على يديك الخير . فما الذي جعلك تقول : اعبدوا اللَّه وحده ؟ قد كنت -تعين الضعيف وتعطى الفقير ، وتملك كل خصال الخير قبل أن تنادى بأنه لا إله إلا اللَّه ولا عبودية إلا لله وحده .

ويمضون في مجادلتهم: ﴿ أَلَنَّهَلْـنَآ أَن نَعَبُدُ مَا يَغَبُدُ ءَابَاۤؤُنَا﴾ [هود: ٦٣] أي أتقول لنا إن عبادة آبائنا للأصنام أو الشمس أو غيرها كانت حاطئة ، وتطلب منا أن نتركها ؟ ولو كان هؤلاء الناس يعقلون، لسألوا أنفسهم: هل الآلهة التي يعبدونها تأمرهم بشيء أو تنهاهم عن شيء؟ طبعًا لا . إذن فلا منهج لها . وقوله تعالى : ﴿وَإِنَّنَا لَفِي شَكِّي مِّمَّا تَدْعُونَآ إِلَيْهِ مُرْبِيبٍ﴾ [هود: ٦٢] والشك هو استواء الطرفين؛ الإثبات والنفي . إذن فهم ليسوا على يقين من آلهتهم، والذي منعهم أن يكذبوا صالحًا تكذيبًا قاطعًا، أنهم قالوا: ﴿ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَنذَأُهُ [هود: ٦٢].

## كذبت ثمود المرسلين

يقول تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ ثَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ صَلِيحُ أَلَا نَنْقُونَ ﴿ إِنْ لَكُمْ رَمُولُ أَمِينٌ ﴿ فَالَّالَمُ مَا اللّهِ وَصَفَهِم مِتِعْلَع الطّيْكُمْ ، واحد ، ولكن الله وصفهم بتكذيب جميع الرسل ؛ لأن الرسل جميعًا إنما يصدرون عن شيء واحد ، هو سلامة العقيدة أولا ، وهذه لا يختلف فيها رسول عن رسول ، ولكن الاختلاف بين الرسل يكون في المسائل البيئية والاجتماعية التي تناسب العصر والبيئات المختلفة ، لكن أصل المنهج واحد ، قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنِّبِيّنَ مِنْ بَعْدِونَ ﴾ [النساء: ١٦] وقال أيضًا : ﴿ مَنْ اللّهِ الدِّينَ وَلَا لَذِينَ وَلَا لَذَينَ وَلَا لَلْهُ فَي اللّهُ وَهُوسَىٰ وَعِيمَةٌ أَنَ أَوْمُولُ الدِّينَ وَلَا لَنْفَرَقُوا فِيهِ ﴾ [الشورى: ١٣] .

إذن .. هناك قدر مشترك في كل الرسالات ، هذا القدر المشترك : هو إيمان بإله له كل صفات الكمال المطلق ، وأن هناك بعثًا ونشورًا وحسابًا .. إلخ ، هذه الأساسيات يتفق فيها كل الرسل ، فإذا كذب قوم رسولهم فكأنهم كذبوا جميع الرسل ، فثمود كذبوا المرسلين بتكذيبهم لنبيهم صالحًا التَلِيَّانِ ، الذي دعاهم إلى تقوى اللَّه تعالى فرفضوا ما جاءهم به من عند اللَّه مع أنه لم يطلب منهم أجرًا على هدايتهم إلى منهج الحق ، وقوله : ﴿وَمَا الْسَعَلُمُ عَلَيْهِ مِنْ العقلاء مَنْ اللَّه على أن هذا العمل في عرف العقلاء يستحق الأجر عليه ؛ لأنه يعمل لهم عملًا يمد حياتهم بالسعادة إلى الآخرة .

ثم يقول تعالى: ﴿ أَتُتْرَكُونَ فِي مَا هَنَهُنَآ ءَامِنِينَ ﴿ فِي جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴾ [الشعراء: ١٤٦، ١٤٧] الجنات معناها البساتين التي إذا دخلها الإنسان سترته لخصوبة أرضها ولارتفاع أشجارها، والجنات تحتاج دائمًا إلى الماء، والماء قال الله فيه ﴿ وَعُيُونِ ﴾ تضمن بقاء الجنات واستمرار نموها، ثم يقول الحق عز وجل: ﴿ وَزُرُوعٍ وَنَحْلِ طَلَعْهَا هَضِيمٌ ﴾ [الشعراء: ١٤٨] معلوم أن الجنات والزروع تشمل النخل وغيره، فلماذا ذكرت الآية النخل دون غيره من الزروع ؟ لأن النخل شبهه رسول الله ﷺ بالمؤمن قال: « إن من الشجر شجرًا لا يسقط ورقه ». فظن الصحابة أنه شجر البوادي، فلما خرج عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه، وكان مع الجالسين قال له ابنه عبد الله بن عمرَ وكان مع أبيه: يا أبي لقد وقع في ظني أنها

النخلة. لأنها مثل المؤمن كل ما فيها خير، جذعها يستعمل سواري- أعمدة- وجريدها يسقف به وسعفها يستخدم في أشغال الخوص، وليفها يستخدم في عمل الحبال والمكانس وفائدتها الكبرى في ثمار البلح التي تطرحها.

وهناك فائدة أخرى اكتشفها العلماء الأمريكان مؤخرًا وهي أنهم أخذوا جزءًا من مؤخر جريد النخل الذي يسمى « قحفًا » ووضعوا هذا الجزء في تربة مشابهة لتربة الأرض التي ينمو فيها النخل ثم سقوها بالماء بحساب ، وكانت النتيجة أنها أنبتت نخلة جديدة !! والنبي على عندما قال : « إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها » . كان على حق ؛ لأن شجرة النخل لا يسقط ورقه أبدًا حتى لو جفّ . وبعد ذلك يقول تعالى : ﴿ فَاتَّقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ \* وَلا نُطِيعُوا الله وَ الذي تجاوز الحد ، وتجاوز الحد له مراحل ، فالله تعالى حرم أشياء وأحل أشياء ، وعمل لها حدودًا مرسومة ، فالإسراف فيما شرع الله : هو أن تتجاوز الحد في الحلال وتدخل فيه شيئًا من الحرام ، أو تأتى بشيء من الحرام ، وتدخل فيه شيئًا من الحلال .

قول الحق: ﴿ النَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ [الشعراء: ١٥٢] نفهم منه أن الأرض مخلوقة على جهة الصلاح في كل شيء، يأتي الإنسان بتدخله فيفسد فيها، فالله تعالى خلق الأرض على هيئة الصلاح، ومادامت كذلك، فإياك أن تتدخل في إفسادها ؛ ولكن حركتك يجب إما أن تنمى الصالح إلى أصلح بطاقة الله المخلوقة لك، أو تتركها على حالها.

وبعد ذلك يقول الحق تعالى: ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحّرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٥٣] أى أجرى له سحرًا متواليًا عدة مرات ، والذى فعل له السحر شخص آخر . إذا كان الأمر كذلك فإننا نسأل: من الذى سحره ؟ هل هو منكم أم من أتباعه ؟ إن كان الذى سحره منكم فإنكم تستطيعون معالجة الموقف وتفكون هذا السحر لتوقفوه على حقيقته ، وإن كان الذى سحره من أتباعه ، فهذا غير معقول ولا يصدقه أحد ؛ لأن الأتباع في الغالب يعينون صاحبهم ولا يفعلون ما يعوق حركته ومهمته . فإذن قولهم : إنّه من المسحّرين . زعم باطل ، معناه أنهم يوجهون للنبي اتهامًا بلا دليل لمجرد ألا يتبعوه ولا يؤمنوا به .

ثم تقول الآيات: ﴿مَا أَنْتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا﴾ [الشعراء: ١٥٤] هم يستنكرون أن يكون الرسول بشرًا مثلهم .. وماذا كانوا يريدون ؟ . كانوا يريدون ملكًا ينزل عليهم من السماء ، وفي ذلك يقول الله عز وجل: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَمُمُ ٱلْهُدَئَ إِلَّا أَن قَالُوا أَبْعَتَ اللهَ بَعْتُ إليهم ملكًا رسولًا ، كيف يتعامل معهم ، إن الله بعث إليهم ملكًا رسولًا ، كيف يتعامل معهم ، إن طبيعة خلق بني آدم ، الملائكة مخلوقات نورانية لا يمكن رؤيتها بالعين ، والإنسان مخلوق من طين يتجسد ويمكن رؤيته بالعين ، ولو بعث الله رسلًا من الملائكة بالعين ، والو بعث الله رسلًا من الملائكة لاستحال على بني آدم رؤيتهم والتلقى عنهم .

#### معجزة صالح الطيئة

قال صالح لقومه: ﴿ يَعَوِّمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَىٰ بِيَنَةٍ مِّن زَيِّ ﴾ [هود: ٦٣] قوله: ﴿ أَرَءَيْتُمْ أَى : أخبرونى إذا كنت أنا على بينة مِن ربى ، ويقين أن أنه أرسلنى وأيدنى ، وأنا إن خدعت الناس كلهم لا أخدع نفسى . وقوله: ﴿ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَبِي ﴾ أى أن ربى أكرمنى باليقين . فماذا تطلبون منى ؟ أن أترك يقين ربى وأستمع لكفركم ؟ وقوله تعالى: ﴿ وَءَاتَنِي مِنْ أَرَحْمَةً ﴾ التي هي المنهج والنبوة والرسالة .

وقوله: ﴿ فَهَنَ يَنْصُرُنِي مِنَ اللَّهِ ﴾ [ هود: ٦٣] عندما تجيء الآيات في القرآن الكريم على صيغة الاستفهام ليس معناه أن الحق سبحانه وتعالى يريد أن يستفهم عن شيء ، ولكن الله جل جلاله واثق بأنهم لن يجدوا إجابة إلا ما يريدهم أن يقولوه ويعترفوا به لكي يكونوا شهداء على أنفسهم .

وقوله الله عز وجل: ﴿ فَمَن يَنْصُرُنِي مِنَ الله سبحانه وتعالى إن عصيته ؟ أى قولوالى : أين أذهب إن لى : من الذى يمكن أن ينجينى من الله سبحانه وتعالى إن عصيته ؟ أى قولوالى : أين أذهب إن عصيت الله ؟ وكيف أتجنب عذابه ، وأنا راض بحكمكم ، والجواب الحتمى هنا : يكون لا أحد ؛ لأنه لا أحد منا يستطيع أن يفلت من حساب الله . أنتم تقولون إنكم تشكون فيما أبلغكم به ، وأنا أقول إننى على يقين فإن أطعتكم وعصيت الله ، فلا أزيد إلا خسرانًا ، أى فما تزيدونني غير تخسير .

وقوله تعالى: ﴿ إِنْ عَصَيْنُكُمْ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرِ ﴾ ما هو التخسير ؟ إن الحسارة ضد

المكسب، ومعنى الخسارة أن ينقص رأس المال. ومعنى المكسب أن المال يزداد، إن أنا وافقتكم على ما تريدون، فسأخسر كل شيء، الدنيا والآخرة. أى أننى لن أزيد بطاعتكم إلا خسارة. حينئذ وبعد أن وصل الحوار إلى هذه النقطة؛ كان لابد أن تأتى معجزة ليعرف هؤلاء

الكفار أن صالحًا مرسل من ربه ، وأن المنهج الذي يبلغه هو منهج اللَّه سبحانه وتعالى .

وقال صالح لقومه كما جاء في الذكر الحكيم: ﴿ وَيَنقَوْمِ هَـٰذِهِ مَ نَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمُّ اَكَةُ ﴾ [هود: ٦٤] حينما يقال: هذه ناقة الله. فهذا دليل على أنهم طلبوا من صالح معجزة، وأن الله تعالى استجاب لرسوله، وأعطاه المعجزة التي طلبوها.

إنهم قالوا: إن كنت رسولًا حقًا ، فأت لنا من هذه الصخرة بناقة . وسبب طلبهم الناقة من الصخرة ، أنهم كانوا ينحتون من الجبال بيوتًا . فقالوا له : نريد أن تخرج لنا من هذه الصخرة ناقة ، هم اقترحوا الآية ، والله سبحانه وتعالى أجابهم ، فانفلقت الصخرة وخرجت منها ناقة ، والناقة حامل على وفق ما طلبوها ، لم يكن في استطاعتهم في هذه الحالة أن يكذبوا الآية التي حدثت أمامهم ؟ لأنها رؤية عين ورؤية يقين ، فهم لا يستطيعون التكذيب لما حدث أمامهم .

ولكنهم عقروها ظنًا منهم أن هذا إبطال للمعجزة ؛ لأن الناقة بعد أن عقورها لن تستطيعً السير ، فيقولون : هذه آية باطلة .

وكان من الممكن أن تخرج شجرة من الصخرة فيكون هذا إعجازًا ، ولكن الحق سبحانه وتعالى لم يخرج نباتًا من الصخرة ، بل أخرج حيوانًا ، ناقة تحمل في بطنها جنينًا ، ومادامت وناقت أللّه الله عجزة طلبتموها فحققها الله لكم ، وجعلها مشهودة منكم ، فحافظوا عليها ، لا تتعرضوا لها حين تشرب وحين تأكل ، اتركوها ؛ ولذلك قال الحق سبحانه وتعالى : وفَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَنْضِ اللّهِ وَلا تَمسُّوهَا بِسُوّعٍ فَيَأْخُذَرُ عَذَابٌ قَرِيبٌ اللهِ [ هود : 11] فهي ونذر وها ترعى في أرض الله وتأكل من خير الله وحافظوا عليها ، ولا تمسوها بسوء ؛ لأنكم إن فعلتم ذلك فسيأتيكم عذاب الله وسيكون قريبًا .

وكان صالح التَّلِيَّانِ قد طلب من قومه أن يتقوا الله، وأنذرهم عذابه وبشرهم برحمته، وكل هذا مفهوم من السياق. ماذا قال صالح؟ قال لهم: ﴿ لَمَّا شِرْبٌ وَلَكُمْرٌ شِرْبُ يَوْمِ

TO THE PROPERTY OF THE PROPERT

مَعْلُومِ الشعراء: ١٥٥] أى: هي تشرب يومًا وإبلكم يومًا، فوافقوا على ذلك، وكانت المياه في مدائن صالح قليلة، فكانت ناقة الله إذا شربت أخذت كل كميات المياه التي في الآبار وأعطتهم كمية هائلة من اللبن، فتأتى إبل غير المؤمنين لتشرب فلا تجد ماء، أما المؤمنين فقد كان لبن الناقة يكفيهم جميعًا ويزيد بحيث لا يحتاجون إلى شيء، وكانت هناك امرأتان لهما إبل، فلم تجدا للإبل ماء؛ لأن المياه في الآبار قلَّتْ جدًّا، فذهبتا إلى رجل اسمه أحيمر ثمود وأغريتاه على قتل الناقة فقتلها - فلما قتلت الناقة صعد فَصِيلُها على صخرة تسمى القارة ورغا ثلاثة أصوات. فقال صالح: يا قوم أدركوا هذا الفصيل لعل الله يرفع عنكم العذاب فذهبوا يبحثون عن الفصيل فلم يجدوه، حينئذ أبلغ الله تعالى صالحاً أن العذاب سيأتي بعد ثلاثة أيام .. أول يوم يروا سحابة مصفرة، والثاني محمرة، والثالث مسودة ثم يأتيهم العذاب.

# المؤامرة على نبيِّ اللَّه صالح الطَّيِّيُّ

قال تعالى : ﴿ قَالُواْ تَقَاسَمُواْ بِاللّهِ لَنُبَيِّنَنَّهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَّ لِوَلِيّهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَلِيّا لَصَكِيفُونَ ﴾ [النمل: ٤٩] انظروا القِحة وقلة العقل والسفاهة ، يبيتون لقتل نبى الله صالح ويقسمون بالله ويتعاهدون مع بعضهم على فعل هذه الجريمة النكراء ، فهم يتقاسمون بالله على قتل رسول الله ، هذا مما يدل على غبائهم ووقاحتهم ، وأنهم ليس عندهم ذرة عقل حتى لو في خدمة ضلالهم .

ومعنى ﴿ تَقَاسَمُوا ﴾ أى قالوا لبعضهم: هيا نحلف بالله أن نبيت لهذا الرجل ونقتله حتى نتخلص منه ومن دعوته. ومعنى: ﴿ لَنُبُيِّتَنَّهُ ﴾ المبيت هو ما يقطعك عن الحركة ، ثم تعود فتبيت الليلة وتصبح فى الصباح لتواصل عمل يوم جديد ، ولكن قولهم هنا: ﴿ لَنُبُيِّتَنَّهُ ﴾ يقصدون من ذلك أن يُعدوا له بياتًا لا يقوم منه ، فلا يخرج عليه صباح بعده أبدًا ، وذلك بأن يقتلوه ، وحينما يقتلونه لابد أن له أهلًا وأقارب سينتقمون عمن قتله ؛ ولذلك احتاط الكفار لهذا الأمر بأنهم سيقولون لأقاربه وأولياء الدم : إنهم لا يعرفون شيئًا عن هذا الأمر وليس لديهم فكرة عنه ، هم دبروا ذلك وفهموا أن الله تعالى يسلم نبيه ويتركه لهم ليقتلوه ثم يتنصلوا من جريمتهم ؛ ولكن الله تعالى كان لهم بالمرصاد .

ولكن ماذا كانت نتيجة مكرهم؟ قال تعالى: ﴿فَأَنْظُرُ كَيْفَ كَاكَ عَالَى عَاقِبَةُ

مَكْرِهِم أَنَّا دَمَّرْنَهُم وَقُوْمَهُم أَجْمَوِنَ ﴾ [النمل: ٥١] فكيف حدث ذلك ؟ الكفار رصدوا تحركات صالح الطَيْكُم وعرفوا المكان الذي يبيت فيه ودخلوا عليه ، فساعة دخلوا عليه ليفعلوا فعلتهم ؛ استقبل كل واحد منهم حجرًا لا يعرف من الذي رماه ، كأن اللَّه تعالى سخر ملائكة يضرب كل واحد منهم واحدًا من الكفار فهلكوا جميعًا ، ونجا النبي ومن معه ، أو أن اللَّه صنع له حيلة خرج بها ، وقالوا : إنه ذهب إلى حضرموت ، ولما ذهب إلى هناك مات ، فسموها حضرموت من أجل ذلك . وقال بعض العلماء : إن الرهط ذهبوا لينتظروا صالحًا في مكان وجاءوا في سفح جبل واختبئوا فيه حتى يمر صالح ، فبينما هم يجلسون في هذا المكان أسقط اللَّه عليهم صخرة قضت عليهم . المهم [أنهم] هلكوا ودمروا سواء كان ذلك بالملائكة التي رمتهم بالحجارة ، أو بنجاته منهم إلى حضرموت ، أو بوقوع الصخرة عليهم ، فكل هذه جنود ربك إلا هو .

فهم أرادوا أن يهلكوه هو وأهله ، فأهلكهم الله هم وقومهم أجمعين ، قال سبحانه وتعالى : ﴿ فَأَنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ مَكْرِهِمْ أَنَّا دَمَّرْنَنَهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ فَيَلْكَ بُيُونَهُمْ خَاوِيكَةٌ بِمَا ظَلَمُوٓأً إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [النمل: ٥١] ، والدليل على هلاكهم أنه لم يبق منهم أحد ، وأصبحت بيوتهم خاوية لا أحد فيها .

### قوم ثمود في انتظار العذاب

أعطى الله تعالى ثمود العظات كلها ، لقد أرادوا آية ، فجاءتهم ناقة الله تحمل جنينها في بطنها ، كما طلبوا تمامًا ، وكانت معجزة مشهودة .. وأمرهم ألا يتعرضوا لها أو يمسوها بسوء ، وإلا أتاهم العذاب من الله سبحانه وتعالى ، فالحق جل جلاله حين يطلب منه الكفار آية ، ، ويحققها مشهودة لهم ، ولا يؤمنون بها ، يحق عليهم العذاب ، فماذا فعلت ثمود ؟ وجدوا الناقة تأكل من زرع الكفار فتمسحه مسحًا ، وتأتى لزرع المؤمنين فلا تقربه ، وإذا شربت كمية من الماء ، شربت بحيث لم يبق في الآبار إلا اليسير ، فإذا ما أتوا ليرووا في اليوم الثاني لم يجدوا ماء ، ويأتى اليوم الثالث فتمتلئ الآبار بالماء ، فقد حدد الله سبحانه وتعالى أن للناقة شرب يوم ، ولهم شرب يوم . . فلما لم يستطيعوا الاحتمال عقروها فأنذروا بعذاب الله .

واقرأ قوله تبارك وتعالى : ﴿ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَـمَنَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَنَهَ أَيَّامِرٌ ذَالِكَ وَعْذُ

CANNEL CONTRACTOR CONT

غَيْرُ مَكَذُوبِ ﴿ [هود: ٢٥] عندما عقروا الناقة قال لهم صالح: تمتعوا ثلاثة أيام لن يمسكم فيها شيء، ثم يأتي وعد الله بالعذاب في اليوم الرابع، يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْنُنا ﴾ [هود: ٢٦] ولم يقل: فلما جاءت الصاعقة أو الصيحة. بل جاء أمر من الله تعالى بالعذاب، وهو أمر واقع لا محالة ؛ لأن الحق سبحانه وتعالى له الأمر كله. يقول للشيء: كن فيكون.

والحق سبحانه وتعالى قال: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْتُنَا صَالِحًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَنُم بِرَحْمَةِ مِنْكَ ﴾ [هود: ٦٦] الفاعل واحد، هو الله سبحانه وتعالى، والأمر واحد. فكيف ينجو المؤمنون ويهلك الكافرون؟ هذه هى عظمة الحالق سبحانه وتعالى، يبطل طبائع الأشياء أو يمضيها، وهكذا كانت الصيحة أو الريح أو الرجفة. فالقوم كلهم موجودون في مكان واحد، كافرهم ومؤمنهم. تأتى الصيحة فيهلك الكافر وبجواره المؤمن لا يحدث له شيء ؛ لأن الله سبحانه وتعالى هو الآمر لكل خلقه.

ويسأل بعض الناس إذا كان الحق سبحانه وتعالى قد قرر إهلاكهم، فلماذا الإمهال ثلاثة أيام؟

نقول: إن العذاب إذا جاء انقطع الألم الحسى؛ لأن الإنسان يموت وعند موته ينقطع الألم، والله تبارك وتعالى يريد أن يعيشوا ثلاثة أيام ليعانوا قرب تنفيذ الوعيد الذى قال الله سبحانه وتعالى عنه: ﴿وَعْدُ عَيْرُ مَكَذُوبِ﴾ [هود: ٦٥].

الحق سبحانه وتعالى قال: ﴿ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلَنْهُ أَيَّالِمْ ﴾. في دياركم ؟ معناه أنها ديار متعددة ، فكأن الذين كفروا كانوا في أكثر من مكان ، بل إن المسافرين منهم لحقهم عذاب الله وتتبعهم حيثما كانوا ، فكأن العذاب نزل على الديار وعلى الذين كانوا خارج الديار ، ولم ينج من العذاب إلا شخص واحد اسمه . « أبو رغال » ، كان يحج بيت الله الحرام ، ولذلك ظل الحجر الذي سيضرب به أو الصيحة التي ستودى بحياته إلى أن خرج من الحرم فوقعت عليه ، فكل الكفار أهلكوا إلا هذا الرجل ، ظل العذاب ينتظره حتى خرج من الله الحرام فوقع عليه الحجر .

# بماذا أهلك اللَّه عز وجل ثمود ؟

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَنِيْمِينَ ﴾ وقوله سبحانه وتعالى: « بحاثيين » أى حين جاءت الرجفة أخذت كلا منهم على الحالة التى كان عليها ، فالذى كان واقفًا ظل على وقوفه ، والذى كان قاعدًا ظل على قعوده ، والذى كان نائمًا ظل على نومه ، أخذوا جميعًا على هيئاتهم ، مع أن الحق سبحانه وتعالى يخبرنا أن صالحًا كلمهم بعد أن أخذتهم الرجفة وعاتبهم وقال لهم: إنى نصحتكم ، فكيف كلمهم وهم أموات ؟ الميت يسمع كلام الحى ، ورسول الله على خاطب القتلى من كفار بدر ، وقال لهم: إنا وجدنا ما وعدنا ربنا حقًا فهل وجدتم ما وعدكم ربكم حقًا » ؟ . قال المسلمون : يا رسول الله ، أتكلمهم وقد جيفوا ؟ أى أصبحوا جيفة . قال رسول الله ﷺ : « والله ما أنتم بأسمع منهم ولكنهم لا يتكلمون » . وهكذا كان صالح يخاطب قومه بعد أن أخذتهم الرجفة فيقول لهم : لقد أبلغتكم رسالة الله ونصحتكم ولكنكم لم تقبلوا نصحى .

هؤلاء هم ثمود قوم صالح ، أخذتهم الرجفة أى الهزة التى تحدث رجة فى المهزوز ، ويعطى لنا القرآن الكريم صورًا مختلفة لتأديب الله لثمود ، فمرة يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الرَّجْفَكُةُ فَأَصَبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَنِثِينَ ﴾ ومرة يقول : ﴿ فَأَمَّا نَمُودُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ ﴾ [الحاقة: ٥] ومرة يقول : ﴿ وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾ [مود: ١٧] وسماها في سورة أخرى «الصاعقة » في قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلُ أَنذَرَتُكُمُ صَعِقَةُ مِثْلُ صَعِقَةٍ في سورة أخرى «الصاعقة » في قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلُ أَنذَرَتُكُمُ صَعِقَةً مِثْلُ صَعِقَةٍ عَلَيْ اللهِ المُعْمَد والصاعقة كلها تؤدى معنى الحدث .. وهو عذاب يفاجئهم ولا يمكنهم النجاة منه .

على أننا لابد أن نتنبه إلى قوله تعالى: ﴿وَأَخَذَ الَّذِينَ ظُلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾ وكان القياس السطحى يقتضى القول: وأخذت الذين ظلموا الصيحة ، ولكن الذى يتكلم هو الله تعالى ، فالذين يقولون كان لابد أن تكون أخذت بالتأنيث نقول لهم: إن الصيحة ليس معناها أنها حدثت مرة واحدة ؛ لأن التاء هنا تستخدم عندما تكون حدثت مرة واحدة ، ولكنها صياح وليست صيحة فقط ، والصياح فيه عزيمة الرجولة .

ولكن أراد الله سبحانه وتعالى أن يجمع الأمرين تكون صيحة وقوة . ولذلك قال تعالى :

﴿وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ﴾ ولم يقل أخذت؛ لأنها حدثت مرات متعددة .

وقوله تعالى: ﴿ فَأَصَّبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَرِثِمِينَ ﴾ أى ملقين على ركبهم وجباههم هامدين بلا حِراك ، وقوله سبحانه : ﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَوْاْ فِيهَا ﴾ [هود : ٦٨] مادة غنى كلها سواء ، غنى وغنى وغناء كلها تؤدى نفس المعنى ، واقرأ قوله سبحانه وتعالى : ﴿ حَتَى إِنَّا أَخَذَتِ ٱلأَرْضُ وَغَنَا وَغَنَا كَلَا أَنْ مَهُا اللهُ عَنَى اللهُ ال

وقوله تعالى فى الآية الكريمة : ﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَوْأُ فِيهَأَ﴾ [الأعراف: ٩٦]. أى : كأنهم لم يقيموا فيها ، بمعنى : كأنها أصبحت خالية ولم تكن مليئة بالحياة منذ ساعات .

وقوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ نَمُودًا كَ فَرُوا رَبَّهُمْ ﴾ [هود: ٦٨] هذه حيثية إهلاكهم بالصاعقة وهم لعنوا في الدنيا والآخرة، وقد قلنا: إن الحق سبحانه وتعالى أعطانا بشاعة جريمتهم حتى نعرف أن القصاص عدل ومناسب لبشاعة الجريمة.

وقوله تعالى : ﴿ كَفَرُواْ رَبَّهُمُ عادةً يقال : كفروا بربهم ، ولكن الحق تبارك وتعالى قال : ﴿ كَفَرُواْ رَبَّهُمُ ﴾ أى أن هناك فرقًا بين المعنيين .. كفروا ، أى ستروا وجوده وأنكروه ، وكفروا بربهم أى لم يؤمنوا به مع اعترافهم بأنه موجود ، هذا هو الفرق ، وعندما نرى الذنب الكبير الذي ارتكبوه نعرف أن إهلاكهم كان عدلًا ، ونقول كما قال اللَّه تبارك وتعالى : ﴿ أَلَا بُعَدًا لِنَمُودَ ﴾ .

\* \* \*

# ذكر قصة نبى اللَّه إبراهيم الطَّيِّلا

قال اللَّه تعالى : ﴿ وَأَذَكُرُ فِي ٱلْكِنْتِ إِبْرَهِيمَ ۚ إِنَّهُمْ كَانَ صِدِّيقًا نَّبِيًّا ﴾ [ مريم : ١٤] .

إبراهيم عليه الصلاة والسلام هو أبو الأنبياء، امتدحه الله تعالى فقال سبحانه: ﴿ إِنَّ لِهِيمَ كَانَ أُمَّةً فَانِتُا لِلَّهِ حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٠]. ومعنى: ﴿ كَانَ أُمَّةً ﴾ قالوا: إنه لا يوجد فرد يحتوى على خِصال الكمال ومواهب الفضل كلها؛ لأن مواهب الفضل وخصال الكمال أكبر من أن يحتويها فرد، لكن المجموع يحتويها، فهذا شجاع وقوى البنية، وهذا ذكى وهذا نظره قوى، وهذا سمعه مرهف، وهذا قوى الذاكرة، وهذه كلها وغيرها مواهب متفرقة، ولا يستطيع فرد أن يجمع كل هذه المواهب فكل فرد يمكن أن تكون فيه لمسة موهبة، وكذلك كل كمال موزع في خلق كثيرين، إلا إبراهيم التَلْيُكُانُ فقد كان وحده أُمَّة.

فكأنه أخذ المواهب والكمالات الموجودة في أمة كاملة .

وكلمة: «صديق» من مادة صدق، وصدق معناها: تكلم بواقع، وكذب معناها: تكلم بغير واقع، والذي صدق يسمى صادقًا أي يتكلم كلامًا له واقع ويوافق الواقع.

والصدِّيق هو الذي بلغ الغاية في تصديق ما يأتي من الحق، فهو يأخذ أمر اللَّه تعالى دون مناقشة .

وهناك فرق بين الصديق والنبى . فالصّديقية هذه ذاتية عنده وإشراقية من الله تعالى فيه ، أما النبى الرسول فجاءه تشريع من عند الله ، فقد يكون الإنسان صديقًا ولكن ليس عنده تشريع يقوله لنفسه ، ولكن النبئ الرسول يأتيه تشريع وهدى من اللّه تعالى ، ولذلك حينما قال إبراهيم عليه الصلاة والسلام لأبيه : ﴿ يَتَأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْنًا \* يَتَأْبَتِ عِلِهِ الصلاة والسلام لأبيه : ﴿ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْنًا \* يَتَأْبَتِ إِلَى قَدْ جَاءَنِي مِن الله يقل هذا إلى قد جَاءَني مِن الله عنه على هذا الكلام بوصفه صديقًا ، ولكن قاله بوصفه نبيًا ورسولا جاء ليعدل سلوك الناس واتجاهاتهم بما أوحاه الله تعالى له .

وكلمة «لأبيه » لم يذكر القرآن اسم العلم المشخص لوالد إبراهيم التَّلَيَّانُ ، فالأب هنا وصف ولكن اسمه لا نعرفه .

وإذا استعرضنا نصوص القرآن الكريم نجد أنه جاء بنصين: نص يسرد الآباء المباشرين

الابن عن الأب عن الجد عن أبِ الجد » وذكر آية أخرى مخالفة فجاء بالأعمام وأدخلهم فى الآباء ، ففى سورة « يوسف » مثلًا قال لصاحبيه فى السجن : ﴿ إِنِّى تَرَكَّتُ مِلَّةَ فَوْمِرٍ لَا يُؤْمِنُونَ إِلَا إِلَيْهِ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمُ كَنْفِرُونَ \* وَٱتَبَعْتُ مِلَّةَ ءَابَآءِى ٓ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ [يوسف : إلله وهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمُ كَنْفِرُونَ \* وَٱتَبَعْتُ مِلَّةَ ءَابَآءِى ٓ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ [يوسف : ٢٤، ٣٤] .

فهنا كلمة آبائي في قوله: ﴿ وَاتَبَعْتُ مِلَّةَ مَابَآءِي ﴾ ، فهي جمع أب وهؤلاء الآباء هم: إبراهيم ، ثم ابنه إسحاق ، ثم ابنه يعقوب . فالآباء جمع أب ، فذكر القرآن الآباء وعدد الآباء المباشرين فيوسف بن يعقوب . ويعقوب بن إسحاق ، وإسحاق بن إبراهيم عليهم جميعًا صلوات الله وسلامه .

والآية الأخرى هى قوله تعالى: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَنْهَكَ وَإِلَنْهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهًا وَبِينِهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَنْهَا وَإِلَنْهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهًا وَبِيدًا وَيَحْدُا وَيَحْدُ لَهُ مُسْلِمُونَ وَإِسحاق والده ، وَحِدُا وَخَلْ إِسماعيل هنا ؟ هو عم يعقوب فاعتبر العم أبًا .

إذن .. فالقرآن اعتبر العم أبًا ، فلو قال الحق في كل آيات القرآن بالنسبة لإبراهيم كلمة لِإَبِيهِ كان الأمر سينصرف لأبيه الحقيقي ، إنما ذكر في مرة واحدة أن أباه آزر ، ولا يؤتى بالعلم بعد الأبوة إلا إذا كان يقصد به العم .

### ما المقصود بملة إبراهيم الكيلا ؟

قال إبراهيم التَّخَيُّلُ لأبيه آزر: ﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ جَاءَنِي مِنَ ٱلْمِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَٱتَّمِعْتِي ٓ أَهْدِكَ مِرَطُا سَوِيًا ﴿ يَتَأْبَتِ لاَ تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنَ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيًا ﴾ يَتَأْبَتِ لِاَ تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنِ وَلِيَّا﴾ [مريم: ٤٣- ٤٥]. والصراط السوى هو الله يمسك عَذَابُ مِن ٱلرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيَّا﴾ [مريم: ٤٣- ٤٥]. والصراط السوى هو الطريق الذي يصل إلى الغاية بأقل مجهود وأقصر وقت، وكلمة: ﴿ تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنَ ﴾ . فالمسلان يسمع ويبصر، وإبراهيم سبق أن قال لعمه: لِمَ تعبد ما لا يسمع ولا يبصر؟ وهذا يسمع ويبصر، قالوا: لأن الشيطان هو الذي يسوّل للإنسان أن يعبد الصنم، فالمسألة كلها مردها للشيطان، ولكن إبراهيم حلل المسألة المباشرة، فعمه يعبد صنمًا لا يسمع ولا يبصر ولا يغنى [ عنه ] شيئًا، وهذا بشهادة عُبّاد الأصنام أنفسهم قال تعالى: ﴿ قَالَ هَلَ يَسْمَعُونَكُمْ إِذَ

تَدَّعُونَ ﴿ أَوَ يَنَفَعُونَكُمُ أَوْ يَضُرُّونَ ﴾ [الشعراء: ٧٧، ٧٣] هذا استفهام ، ولا يستفهم مجادل من يجادله عن شيء إلا وقد علم أن الجواب لابد أن يكون في صفه ؛ لأنه ائتمنه على الجواب . ﴿ يَتَأْبَتِ لَا تَعَبُدِ ٱلشَّيْطَنَ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّمْنَنِ عَصِيًّا ﴾ [مريم: ٤٤] . إذن . . العبادة لغير الله تعالى مردها إلى إغواء الشيطان الذي يجعل الإنسان يعبد صنمًا أو وثنًا أو شمسًا أو شجرة أو غير ذلك .

ومعنى: ﴿ عَصِدَيّا ﴾ : أى يعصى أوامر الله بِلدد، ثم قال له : ﴿ يَكُابُتِ إِنِيّ آخَافُ أَن يَمَسَكُ عَذَابٌ مِن الرّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشّيطَنِ وَلِيّا ﴾ المس : هو الالتصاق الخفيف . ولم يقل له يصيبك العذاب ولكن تلطف معه وقال : يمسك . مثلما تقول لإنسان عزيز عليك أنا أخاف عليك من نسمة الهواء ، ومعنى أخاف تفيد أن أمرك يهمنى فأخاف عليك أن يصيبك مكروه ، والولى هو التابع والقريب ، فولى الشيطان تابعه والقريب منه ، ومثلما يعذب معه ، أخشى عليك أن تعذب مثله . انظر إلى منطق الداعى كيف رتب الأمور هذا الترتيب الذي لا يثقل على أذن المجادل ، لكن المجادل له لدد ، ولذلك مطلوب منك حينما تجادل أحدًا ، أن تجادله بالتي هي أحسن ، لأنك تجادله لتخرجه عن الفساد الذي هو فيه ، وما دام عن فساد فهو اشتهى الفساد أولًا ثم اعتاد الفساد بالفعل ثانيًا ، فاشتهاه واعتاده فأصبح متمكنًا منه وعزيرًا عليه ، فحين تأتي لتخرجه من الفساد لا تخرجه بقسوة ، ولكن لابد أن تحتال عليه وتتلطف معه وتترفق به ، لأنك إذا نهرته فستجعله يعرض عنك ، وإذا أعرض عنك فلن يسمع لنصحك ، وإذا لم يستمع للنصح سيظل على فساده .

بعد ذلك يأتي رد آزر على إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ بِي يَتَإِبْرَهِمُ لَكِن لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمُنَكُ وَالْهَجُرْفِ مَلِيًا ﴾ [مريم: ٤٦] كلمة: ﴿ وَأَرَاغِبُ ﴾ يختلف معناها إلى المقابل بحرف الجر الذي يأتي بعدها تقول: رغب في كذا. أي أحبه ، و: رغب عن كذا. أي كرهه واعتزله ، مع أن المادة اللغوية واحدة هنا يقول تعالى: ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ فِي كَنَا مِنْ مَعْ أَن المادة اللغوية واحدة هنا يقول تعالى: ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ فِي يَتَإِبْرَهِمُ ﴾ والمعنى هل تريد آلهة غيرها يا إبراهيم ؟ وهناك آية تقول: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةِ إِبْرَهِمُ وَالمُعنى هل تريد آلهة غيرها يا إبراهيم ؟ وهناك آية تقول: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةِ إِبْرَهِمُ اللَّهِ مَن سَفِهُ نَفْسَمُ ﴾ [البقرة: ١٣٠] فرغب عنه أي تركه وذهب إلى غيره، ورغب فيه أحبه . إذن أنت راغب في كذا ولكنك لم تأخذ الوسيلة إليه ، فالرغبة في الشيء لا تفيد إلا إذا رغبت في الطريق الموصل إليه من الخير.

وهناك في اللغة رغب عنه ، ورغب فيه ، ورغب إليه . فالذي يرغب في حب اللَّه يرغب في الطريق الموصل إلى الله .

وقوله : ﴿ لَهِنَ لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمُنَّكُ ۗ وَالْهَجُرْنِي مَلِيًّا ﴾ [ مريم : ٤٦] أى إن لم تنته عن موقفك هذا من آلهتنا سأرجمنك . والرجم : هو الضرب بالحجارة .

وقوله: ﴿ وَاللَّهُ مُرْنِي ﴾ أى: ابتعد عنى ، وكلمة: ﴿ مَلِيًّا ﴾ الملَّى ، هى البرهة الطويلة من الزمن ، وهى من الملاوة التى هى الفترة الطويلة من الزمن ومنها سمى الليل والنهار الملوان . ولكن ماذا قال إبراهيم ردًّا على هذا الكلام القاسى ؟

إنه لم يخرج عن سمته العادل في عرض دعواه وأدبه مع عمه ، ولذلك رد عليه قائلًا: ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْكُ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيّاً ﴾ [مريم: ٤٧] فكأنه أراد أن يؤكد كلامه الذي قاله له سابقًا لأنه ينبه أنه يقول: وإن لم يستغفر له سيكون مصيره مؤلمًا فذكره بالله تعالى وأنه سيستغفر الله له لأنه لا يرضى له بهذا المصير. وظل يستغفر له: ﴿ فَلَمَّا بَيّنَ لَهُ وَ أَنْهُ أَنْهُ عَدُولٌ يَلَّهُ وَبَرُولِهِ مَن لَهُ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأَوْرَهُ عَلِيمٌ ﴾ . فمعنى أنَّ اللّه تعالى كان به ﴿ حَفِيمًا ﴾ : أي يزيد في إكرامه إكرامًا يحقق سعادته ، ومن سعادته أن يغفر اللّه لعمه الذنب الذي عمله .

فهو هنا يضخم شيئين: يضخم الذنب الذي فعله عمه ، ويعظم الرب الذي سيستغفر لعمه عنده ، وما دام ربي ﴿ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ سيكرمني ، ودليل إكرامه لي أنه جعلني نبيًا ، وهو في كل ذلك يؤكد معنى الصدق في كلامه فيقول له: اسمع كلامي لأنني ذو مكانة عند ربي .

ثم قال بعد ذلك: ﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا نَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَىٰٓ أَلَآ أَكُونَ بِدُعَآءِ رَقِى شَقِيًّا﴾ [مريم: ٤٨] كلمة: ﴿ اعتزال ﴾ معناها ترك صحبة إلى خير منها ولو كان ذلك في اعتقاده هو .

إذن .. فالاعتزال أمر مطلوب إن وجد الإنسان البيئة غير صالحة لنقاش الباطل من الحق حتى لا نؤصّل الجدل ، ولذلك قال الخليل التَّفِيَّةُ : ﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدَّعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ [مريم : ٤٨] فالمسألة مبدأ إيماني .

قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا أَعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ ۚ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ ۗ وَكُلَّا جَعَلْنَا

نَبِينًا ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِن رَحْمَيْنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِينًا ﴾ [مرج: 93، 00] فالقرآن ذكر إسحاق ويعقوب اللذين اسحاق ويعقوب اللذين منحهما الله لإبراهيم جزاء صبره ونجاحه في ابتلاء الرؤيا وذبح إسماعيل، ورد ذلك في قوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السّعْمَ قَالَ يَبُنَى ۚ إِنّ أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِي اَنْفُلُ مَاذَا تَرَكِئُ قَالُلُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَعَهُ السّعْمَ قَالَ يَبُنَى اللهُ مِن الصّافِل وصدًى الرؤيا وأطاع هو وابنه أمر الله تعالى، على السلام، على الابتلاء في ذبح ابنه إسماعيل وصدَّق الرؤيا وأطاع هو وابنه أمر الله تعالى، فَدَى اللهُ له إسماعيل وبشره بإسحاق أيضًا، وإسحاق سيكون من ذريته يعقوب فبشره الله تعالى به أيضًا وفي آية أخرى يقول تعالى : ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةٌ وَكُلًا جَعَكْنَا صَرَاهِمِينَ ﴾ [الأنباء: ٢٧] ؛ لأن إسحاق هو الابن الثاني لإبراهيم، ويعقوب هو ابن إسحاق، وحفيد إبراهيم ، ويعقوب هو ابن إسحاق ،

فكأن الحفيد نافلة في عطاء الذرية ، وقوله : ﴿ وَكُلَّ جَعَلْنَا نَبِيتًا ﴾ [مريم : ٤٩] تفيد أن الامتنان هنا ليس لأن إسحاق ولد أو يعقوب ولد ، ولكن الامتنان بأنهما سيكونان نبيين ، فبشر إبراهيم بأنهما سيكونان نبيين ؛ لأن هذا هو حظ إبراهيم أن يرى الدعوة حيًا ، ويريد أن تنشأ ذريته على هذه الحال امتدادًا للدعوة إلى دين الله تعالى ، ليس من أجل الكثرة والعزوة ، ولكن للقيام على أمر الدعوة واستمرار منهج الحق ، ولذلك فالحق سبحانه وتعالى حينما قال : ﴿ وَإِنِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الوجه على الأكمل . فكان جزاؤه أن اللَّه تعالى جعله للناس إمامًا .

ولكن رغبة إبراهيم في امتداد هذا الشرف في الذرية جعلته يطلبها لذريته أيضًا ، أي إنه يريد أن يكون من ذريته أئمة ، فوضع الله تعالى مبدأ هو : أن النبوة باختيار الله تعالى واصطفاؤه سبحانه لمن يشاء من خلقه .

ولما كان تبارك وتعالى يعلم أزلًا بعصيان الكثير من الذرية فقال لحليله التَّلَيَّىٰ: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ﴾ .

## إبراهيم اللي وتأملاته في أسرار الكون

قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِي إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَكَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الأنعام : ٥٧] وإذا سمعت كلمة ﴿ وَكَذَالِكَ ﴾ فاعلم أن الحق يريد أن يلفتنا إلى أنه كما اهتدى إبراهيم إلى أن عبادة الأصنام ضلال مبين ، فإن الله سيكرمه ما دام ارتبط بالإله الحق ، وسيريه أسرارًا في الكون .

وقوله: ﴿ مَلَكُوْتَ ﴾ : من صيغ المبالغة ، فهناك رحمة ورحموت ، ورهبة ورهبوت ؛ وعندما تضاف التاء تدل على المبالغة ، والذى يتبع الأسباب المشهودة فى الكون ، أن الملك هو ما تحسه وتشهده أمامك ، أما الملكوت فهو ما وراء هذا الملك ، ولذلك نلاحظ أن إبراهيم الطّينين ما تحسه وتشهده أمامك ، أما الملكوت فهو ما وراء هذا الملك ، ولذلك نلاحظ أن إبراهيم الطّينين عندما تحدث عن الأصنام التى يعبدها قومه قال : ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِنَ إِلّا رَبّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَالْمَي مَلُونُ لِنَ إِلّا رَبّ الْعَلَمِينَ ﴾ واللّوي مَوْ يُطّعِمُني وَيَسّقِينِ ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشّفِينِ ﴾ والشعراء: ٧٧- ٨١] ولابد أن نلاحظ الأساليب المختلفة التي جاء عليها يُمِيتُني ثُمّ يُحْيِينِ ﴾ [الشعراء: ٧٧- ٨١] ولابد أن نلاحظ الأساليب المختلفة التي جاء عليها قول إبراهيم لقد قال : ﴿ اللّذِي خَلَقَنِي ﴾ . ولم يقل : الذي هو خلقني . لأن الحلق قضية محسومة لله سبحانه وتعالى لا يستطيع أحد أن يدعيها ، وهي قضية مسلّم بها لا تحتاج إلى محسومة لله سبحانه وتعالى لا يستطيع أحد أن يدعيها ، وهي قضية مسلّم بها لا تحتاج إلى

ولكن في قوله: ﴿ فَهُو يَهُدِينِ ﴾ . استخدام « هو » للتأكيد ؛ حتى لا يدعى أحد من بشر كذبًا أنه جاء بمنهج هداية للناس ، فاستخدم كلمة ﴿ فَهُو ﴾ تأكيد بأن الله سبحانه وتعالى بيده وحده الهداية ، وإذا جاء قول الحق : ﴿ وَاللَّذِي هُو يُطّعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴾ . نجد أن هناك عودة لاستخدام كلمة « هو » ؛ لأن هناك أسبابًا وضعها الحق جعلت للإنسان عملًا في الطعام والشراب .

وقوله : ﴿وَٱلَّذِى يُمِيتُنِى ثُمَّ يُحْيِينِ﴾ ؛ لأن الموت والحياة بيد اللَّه تعالى وحده لا ينازعه فيهما أحد؛ ولذلك قال تعالى : ﴿وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِى وَفَّتَ﴾ [النجم: ٢٧] .

وقال سبحانه وتعالى: ﴿وَالِذِ ٱبْتَكَنَ إِبَرَهِءَمَ رَبُّهُ بِكَلِمَتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَّا﴾ [البقرة: ١٢٤] كأن اللَّه قد اثتمنه على الدين فجعله إمامًا للناس.

حينما سمع إبراهيم ذلك قال ببشريته ﴿وَمِن ذُرِّيَّتِيُّ ﴾ [البقرة: ١٢٤] أي : يا رب اجعل

من ذريتي أئمة . وحينئذ أراد اللَّه تعالى أن يلفته إلى الملك والملكوت فلا يتحدث بظواهر الأمور فقال الحق سبحانه تعالى : ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّللِمِينَ ﴾ [البقرة : ١٢٤] .

ونلاحظ في الآية الكريمة أن اللَّه سبحانه وتعالى يقول : ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِيَ ۚ إِبْرَاهِيـمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَـنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِـينَ﴾ [الأنعام : ٧٥] .

## واليقين ينقسم إلى ثلاث مراحل:

يقين بعلم من تثق فيه ، ويقين بعين ما تخبر به ، ثم يقين بحقيقة ما تخبر به . فاليقين هنا بمراحله الثلاثه قد دخل نفس إبراهيم ورسخ فيها .

وتمضى الآيات تقول: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كَوَّكُبُّا ﴾ [الأنعام: ٧٦] كلمة ﴿جَنَّهُ تفيد الستر والتغطية ، ولذلك فإن الجنون ستر للعقل ، ﴿جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ﴾ . بمعنى أظلم وستر ما حولك ، فغيرُك لا يراك وأنت لا ترى غيرك . والجّنة سميت بهذا الاسم ؛ لأن فيها أشجارًا تستر من يمشي فيها ، أما كلمة ﴿ كَوَّكُبُّ ﴾ فمعناها أنه ياخذ ضوءه من مصدر آخر ، ولقد أتي اللُّه تعالى بهذا المثل لأنهم في زمن إبراهيم التَّكِينُ كانوا يعبدون القمر والنجوم والشمس والأصنام ، ﴿ قَالَ هَاذَا رَبِّ فَلَمَّا ٓ أَقَلَ قَـالَ لَآ أُحِبُ ٱلْآفِلِينَ \* فَلَمَّا رَمَا ٱلْفَمَرَ بَازِعُنَا قَالَ هَاذَا رَبِّي فَلَمَّا ۖ أَفَلَ قَالَ لَين لُّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّآلِينَ﴾ [الأنعام: ٧٦، ٧٧] هنا وقف العلماء عند هذه الآيات وتساءلوا: كيف يجرى إبراهيم على لسانه لفظ الشرك؟ وبدأ العلماء يبررون ويفسرون هذا ، ونحن نقول لهم : إن الذي قال عن إبراهيم إنه قال : ﴿هَلَا رَبِّيُّ ﴾ هو الذي قال : ﴿ وَإِتْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَّى ﴾ [ النجم : ٣٧] وهو الذي قال : ﴿ ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَىٰ إِبْرَهِمَر رَبُّهُ بِكَلِمُنتِ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًّا قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِيٌّ قَـالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [ البقرة : ١٢٤] إذن .. فمقولة إبراهيم هذه لا تخدش وفاءه الإيماني ، ولكن لابد أن لها معنَّى آخرَ ، ذلك أن القوم كانوا يعبدون الكواكب والشمس والقمر، ويريد إبراهيم أن يلفتهم إلى فساد العقيدة ولكن يلفتهم بأدب النبوة ، وليس بالشتائم ولا بالسب ؛ ولذلك فإن هذا الأسلوب يقتضي أن يذكر الشيء وفيه نقص والناس لا تلتفت إليه ولكن سياق الحركة يدل عليه .

فكأن إبراهيم حين يقول: هذا ربى. يبدى استنكاره أن يكون هذا الكوكب إلها، وهو
 يتهكم على الذين يعبدونه، والدليل على ذلك هو سياق الحوار حين يقول: ﴿ فَلَمَّا أَفَلَ ﴾

وأفول النجم والقمر وغروب الشمس ، أمور قد شهدها إبراهيم قبل ذلك مئات المرات ، فلا يمكن أن يكون قد فوجئ بأن النجم قد أفل ، أو أن الشمس قد غابت ولكنه كان يعلم ذلك جيدًا .

على أننا لابد أن نلاحظ ملاحظة هامة فى قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا الشَّمَسَ بَازِعَكُ قَالَ هَلَذَا رَقِي ﴾ [الأنعام: ٧٨] المنطق اللغوى كان لابد أن يقول: « هذه » لأن الشمس مؤنث ، يمكن أن يكون السياق هنا على أساس قوله هذا عن الكوكب وعن القمر ، فحمل الأمر على السياق أو الحال ويمكن أن يكون لأن الشمس ضياء ، ويكون المعنى هذا الضياء . والله سبحانه وتعالى أراد أن ينزه كلمة الرب أن تلحق بها علامة التأنيث ؛ لأن التأنيث فرع للتذكير ، ويمكن أيضًا أن نقول: إن الشمس مؤنث مجازى .

والعلماء يفطنون إلى هذه المسألة في كل الصفات التي تتحدث عن الحق سبحانه وتعالى ، فأنت إذا أعطيت أحدًا صفة العلم تقول: فلان عالم ، وإذا أردت أن تعطيه صفة أكبر من العلم تقول: عليم ، ولذلك يقول الحق: ﴿وَفَوْقَ كُلِ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٧٦]. فإذا أردت أن تعطيه وصفًا أكبر - وصف المبالغة - تقول: علّامة ، ولكن عندما يتحدث الله تعالى عن نفسه يقول: ﴿عَلَامُ اللهُ تلحق به تاء التأنيث ولو كانت للمبالغة.

وينهى إبراهيم قوله لقومه بعد أن رأى النجوم والقمر والشمس تغيب أو تأفل ﴿ يَكَفَّرِ إِنِي بَرِيَ ۗ مِنَا تُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ٧٨] فلماذا قال إبراهيم: إنى برىء مما تشركون. ولم يقل لهم: كونوا جميعًا براء مما تشركون ؟ لآن طبيعة المنذر أو المباشرة أو المبلغ أو الرسول أن يحمل نفسه أولًا على الأمر قبل أن يحمل مخاطبيه، وألًا يأمرهم بأمر يخالفه هو ؛ ذلك لأن الإنسان إذا غش الناس فإنه لا يغش نفسه.

والبراءة من الشرك: هي التخلي عن المفسد، أو الانقطاع عن العمل المفسد والدخول في العمل المفسد والدخول في العمل الصالح، أمَّا قول إبراهيم الطَّيِّلاً ﴿ إِنِّ وَجَهَّتُ وَجَهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا ﴾ [الأنعام: ٢٩]. فمعنى ذلك أننى توجهت لله الإله الحقيقي لهذا الكون الذي خلق السماوات والأرض. ولكن لماذا استخدم إبراهيم الطَّيِّلاً السماوات والأرض

كمظهر للكون، ولم يقلُ مثلًا: إنى توجهت للذى خلق النجوم والكواكب والشمس والقمر؟

[ والجواب في نقاط] :

أولًا: لأن هذا التعبير أعم .

ثانيًا: لأنه ظاهر للناس جميعًا لا يحتاج إلى دليل.

ثالثًا: لأنه لا أحد من البشر منذ بدء الخليقة حتى الآن زعم أنه هو الذي خلق السماوات والأرض.

رابعًا: لأن خلق السماوات والأرض يشعر بالقدرة الحارقة للإله الذى خلق هذا كله، وفى هذا يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْبُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْبُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَ أَكْبُرُونَ ﴾ [غافر: ٧٥].

وحين أعلن إبراهيم التَّخِيلاً وبينَّ للناس أن ما يعبدون هو مجرد إفك ، وأن ما اتخذوه آلهة لا ينفع ولا يضر ولا يخلق شيئًا ؛ بل هو مخلوق أو مما صنعته أيديهم هل اقتنع القوم بذلك ؟ [الجواب]: لا ، بل أخذتهم العزة بالإثم . وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَحَآجُهُم قَوْمُهُم قَالَ التَّكَجُّوتِي فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَئنَّ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلّا أَن يَشَاءَ رَبِي شَيْئًا وَسِع وَمُهُم قَالَ اللّه الذي الحق سبحانه وتعالى أن يبين رَبِي حَلَّل شَيْءٍ عِلمًا أَفَلا تَتَذَكَّرُونَ وَ [الأنعام : ٨٠] . هنا يريد الحق سبحانه وتعالى أن يبين لنا أن قوم إبراهيم مصرُون على الضلال ، ولذلك فقد بدءوا يجادلونه في نقاش ، كل واحد يُدلى بكلامه ليحاول أن يُبطل كلام الآخر ، وهم هنا يجادلون إبراهيم في الله جل جلاله ، وكأنه قد عز عليهم أن يعلن إبراهيم أنه توجه إلى الله الذي فطر السماوات والأرض ، أي يريدون أن يصرفوا إبراهيم عن دينه الحنيف .

ما هى حجتهم ؟ وهل يملكون حجة ؟ بالطبع لا ، إذن . . فكيف يواجهون إبراهيم وماذا يقولون ؟ إنهم لا يستخدمون الحجة والمنطق ؛ بل يستخدمون الخرافة ، ولذلك فإن الجدل هنا يقوم على أساس التخويف أى يقولون لإبراهيم : لو كفرت بآلهتنا فإنك ستتعرض لانتقامها وستفعل بك هذه الآلهة كذا وكذا ، وسيحل بك غضبها وسخطها فتمرض ولا تشفى ، أو تجوع ولا تجد طعامًا أو تسلبك الحياة .

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

هذه هي الحجة التي يقولها من لا حجة له ، وما دام قد جاءت كلمة الخوف ونفاها إبراهيم التَّكِيُّة عن نفسه فكأنه حدث تهديد وقالوا له : إن آلهتنا لن تتركك . حتى يخوفوه ليترك عبادة الله ، إنهم ينذرونه بأشد العواقب . وهنا يرد إبراهيم عليهم بالحجة : ﴿وَلَا آخَافُ مَا تُشْرِكُونَ لِله ، إنهم ينذرونه بأشد العواقب . وهنا يرد إبراهيم عليهم بالحجة : ﴿وَلَا تَضَر ولا تَحْيف أَحدًا ؟ بِهِ عَه . أَى أَن هذه الكواكب والأصنام والشمس والقمر لا تنفع ولا تضر ولا تخيف أحدًا ؟ ذلك أن إبراهيم يقول للكفار : إنه قد يحدث الضرلي ، ولكن الضرهنا لا يأتي من آلهتكم التي تحاولون إخافتي منها ؟ لأن النافع والضارهو الله تعالى ، فإن أصابني الضرفهذه مشيئة الله تعالى وليست مشيئة أحد غيره .

ثم يقول إبراهيم الطَيْلا: ﴿ أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ ﴾ كلمة ﴿ أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ ﴾ تدل على أن قضايا العقائد مأخوذة بالفطرة ، ولكن إقبال النفس على الشهوات هو الذي يحاول أن يغطى هذه الفطرة فليس مطلوبًا من الإنسان أن ينشئ فكرة عقائدية ، ولكن المطلوب منه في قضايا الإيمان أن يتذكر فقط .

ثم يمضى إبراهيم التَظِيَّلِةً في حجته : ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا آشَرَكَتُمْ وَلَا تَخَافُونَ آنَّكُمْ أَشَرَكَتُم وَلَا تَخَافُونَ آنَّكُمْ أَشَرَكَتُم وَاللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلَ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلطنناً فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِالْأَمْنِ إِن كُنتُمُ تَعَلّمُونَ ﴾ [الأنعام: ٨١] وهنا يعطى اللّه تعالى إبراهيم التَظْيُلِةُ الحجة على الكفار فيقول له : أنتم عبدتم ما لا يضر ولا ينفع ، وأنا آمنت بمن يضر وينفع . فمن منا الذي يجب عليه أن يخاف ؟ الذي أشرك بالضار والنافع أم الذي آمن به ؟

إذن .. يريد الله سبحانه وتعالى أن يجذبهم إلى الإيمان دون أن يهيج فيهم الذاتية التي قد تجعلهم يمتنعون مع اقتناعهم .

# قصة الذي حاجٌّ إبراهيم في ربه

يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِى مَلَجَّ إِبْرَهِتُمَ فِي رَتِهِ ۚ أَنْ ءَاتَنَهُ اللّهُ الْمُلْكَ إِنْ هِنَهُ رَقِي تَبَالُهُ الْمُلْكَ إِنْرَهِتُمُ وَفِي اللّهِ عَلَيْ إِنْرَهِتُمُ فَإِنَ اللّهُ يَأْنِي اللّهُ يَأْنِي اللّهُ عَلَيْ أَنْ أَتِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِتُمُ فَإِنَ اللّهُ يَأْنِي اللّهُ يَأْنِي اللّهُ يَأْنِي اللّهُ يَهْدِى الْقَوْمُ الظّليلِمِينَ ﴾ بالشّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهُتَ اللّذِي كَفَرُّ وَاللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمُ الظّليلِمِينَ ﴾ والبقرة : ٢٥٨] وساعة تسمع ﴿ أَلَمْ تَكَ ﴾ فيجب أن تعلم أنها مكونة من ثلاثة هي : الهمزة البقرة : ٢٥٨] وساعة تسمع ﴿ وفعل منفي هو ﴿ تَرَ ﴾ . والهمزة تأتى هنا لشيء اسمه الإنكار ،

والإنكار نفى بتقريع ، كأن تقول للابن على سبيل المثال : أتضرب أباك ؟ ! . إن الهمزة هنا جاءت لا لتستفهم وإنما لتنكر الفعل المثبت بعدها . وما دام الإنكار نفيًا وقد دخلت الهمزة على قعل منفى فهى « نفى النفى » ونفى النفى إثبات .

إذن .. فقول الحق: ﴿ أَلَمْ تَكَرَ ﴾ يكون المقصود به - أنت رأيت. وقد يسأل سائل: ولماذا لم يقل الحق « أرأيت » ؟ والرد على مثل هذا السؤال هو: إن الحق سبحانه وتعالى أورد هذا المعنى بأسلوب نفى النفى من أجل أن يكون أثر المعنى أوقع فى نفس السامع ؛ لأن مجىء الإثبات فقط قد يعطى أثر التلقين .

وعندما يقول الحق: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَآجٌ إِبْرَهِهُم ﴾ . فالمخاطب الأول بالقرآن الكريم هو الرسول ﷺ ، فهل رأى الرسول الكريم حادث الرجل الذى حاج إبراهيم في ربه ؟ طبعًا لا ، فكأن : ﴿ أَلَمْ تَكَرَ ﴾ هنا تأتى بمعنى ﴿ أَلَمْ تعلم ﴾ . وقد يقول قائل : ولماذا لم يقل الله : ﴿ أَلَمْ تعلم ﴾ ؟ والرد على مثل هذا القول : إن الله تعالى يخبرنا بخبر ، وعلينا كمؤمنين أن نصدق الخبر كأننا رأيناه بعيوننا . . لماذا ؟ لأن العين وهي حاسة قد تخدع ، ولكن ربك لا يخدع أبدًا . إذن . . فمجيء ﴿ أَلَمْ تَكَر ﴾ هنا تكون بمعنى ﴿ أَلَمْ تعلم علم اليقين بأن هناك رجلًا قد حاجً إبراهيم في ربه ؟ ﴾ .

واستعمال حرف « إلى » هنا يشير إلى أمر عجيب قد حدث .

وعندما ننظر إلى كلمة : ﴿ عَلَجٌ إِبْرَهِتُمَ فِي رَبِّهِ ﴾ . فإننا نجد أن كلمة : ﴿ عَلَجٌ ﴾ أصلها « حاجج » مثلما نقول : « قاتل » و « شارك » . وفي اللغة العربية عندما يكون في الكلمة حرفان متماثلان نقوم بتسكين الأول ونضغم الثاني فيه .

ومثل ذلك : « حاجج » فننطقها « حاج » وهي من مادة « فاعل » وتأتى للمشاركة .

وما معنى المشاركة فى اللغة ؟ إنها مثلما نقول: «قاتل زيد عمرًا » والمعنى هنا يتسع لأن يكون عمرو قد قاتل زيدًا .. لماذا ؟ لأن كليهما قد تقاتلا ، وكليهما من حيث المعنى فاعل ومفعول به فى نفس الوقت ، لكننا نغلب الفاعل فى جانب ونغلب المفعول فى جانب آخر ؛ وعادة ما نغلب الفاعلية فيمن بدأ بالفعل ونغلب المفعولية فى الثانى .

وفى قول الحق سبحانه : ﴿ أَلَمْ تَكَ إِلَى ٱلَّذِى حَاجَّ إِبْرَهِتُمَ فِي رَبِّهِ ۗ نحن نلاحظ أن

?;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;\$\\$;\$\\$;\$\\$;\$\\$;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$;;\$\\$

كلمة: ﴿ إِبْرَهِيمَ ﴾ في الآية الكريمة منصوبة بالفتح ، أى يغلب عليها المفعولية فمَن إذن الذى حاجَّ إبراهيم ؟ إنه شخص ما ، وهو الفاعل ؛ لأنه الذى بدأ بالمحاجَّة ، هكذا تدلنا الآية الكريمة وتصف الآية ذلك الرجل: ﴿ أَنْ عَاتَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وحاج هذا الرجل إبراهيم في ربه ، فكان جواب إبراهيم على هذه المحاجة ﴿ رَبِي اللَّهِ اللَّهُ يَحْي عَلَي عَذَا الرجل إبراهيم في ربه ، فكان جواب إبراهيم على هذه المحاجة ﴿ وَبِي اللَّهِ عَلَى يُحْي وَمَن إعجاز وَمِن إعجاز وَمِن هذا الجواب نفهم أن الرجل قد حاج إبراهيم بأن سأله : من ربك ؟ ومن إعجاز القرآن الكريم أنه يترك للسامع في أن يرد كل شيء إلى أصله ؛ لذلك لم يورد الحق سؤال الرجل الذي حاج إبراهيم إنما أورد جواب إبراهيم : ﴿ رَبِي اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

فكيف أعان اللَّه تعالى إبراهيم هذا الرجل؟ إن الرجل الذي آتاه اللَّه الملك يدخل مع إبراهيم الطَّيْكِلْ في محاجة بهدف السفسطة أي إطالة الجدل ، فألهم اللَّه تعالى إبراهيم أن يقول هذا القول الحكيم: ﴿ رَبِّي ٱلَّذِي يُحْيِم وَيُمِيتُ ﴾ ، لماذا جاء إبراهيم الطَّيْكِمْ بهذه الحجة ؟ لأن أحدًا لم يجرؤ أن يدعى القدرة على الإحياء والإماتة ، إلا أن الخصم الذي حاج إبراهيم يريد ألا ينهي الجدل فقال الرجل ناقلًا المحاجَّة إلى لون من السفسطة : أنا أحيى وأميت . فسأله إبراهيم التَلْكِلَّةُ : كيف تحيى وتميت؟! ، فقال الرجل : إن عندي من المسجونين عددًا وأستطيع أن أقتل منهم من أشاء ، وأن أمتنع عن قتل من أشاء ، فمن لم أقتله كأني أحييته ، ومن قتلته فأنا أمته . لم يقل له إبراهيم التَلْكِئلُة : لنتفق أولا ما الحياة ؟ وما الموت ؟ ذلك أن إبراهيم التَلْكِئلُة لم يرد أن يطيل هذا المجادلة، إنما أراد أن يأتي بالحجة التي تسقط للرجل كل ما يحاجج به .. فجادله بما يُلْجمه ، لقد كان من الممكن أن يدخل إبراهيم مع الرجل في جدل ، فيقول إبراهيم التَّلْكُلُمُّا للرجل: ما الحياة ؟ ولم يكن قادرًا على أن يجيب بأن الحياة بالنسبة للإنسان هي إعطاء المادة ما يجعلها متحركة حساسة مريدة مختارة ، إذا سأل إبراهيم الرجل : ما الموت ؟ فما كان الرجل قادر على التفرقة بين الموت وبين القتل ، فالرجل قد ظن أن الموت إخراج الروح من الجسد بجرح أو بنقض بنية بأن يهشم لإنسان ما رأسه ، إن هذا هو القتل وليس هو الموت ؛ لأن الموت هو إخراج الروح من البدن بدون جرح أو نقض بنية أو أي عمل في بدن الإنسان ، ولا يقدر على ذلك إلا واهب الحياة الحق بأن يقول بقدرته للإنسان : مت فيموت .

انتقل خليل الرحمن بالحوار إلى أمر مشهود فماذا قال ؟ ﴿قَالَ إِبْرَهِــُمُ فَإِنَ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهِتَ ٱلَّذِى كَفَرٌّ ﴾ [البقرة: ٢٥٨].

حينئذ واجه الذى حاج إبراهيم فى ربه أمرًا لا قيل له به ، لقد بهت الذى كفر ولم يجرؤ على الرد على مقولة إبراهيم التَلْيَكُل ، بأن الله تعالى يأتى بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب . إنه يكون غاية فى الذكاء ؛ لأنه إذا كان قد علم أن الله يسند إبراهيم التَلْيُك ، لذلك لم يقل : ما دام الله يأتى بالشمس من المشرق فاجعله يأتى بها من المغرب ، إنه فى هذه الحالة يعلم قدرة الله وإن كان قد أنكرها وأعلن الكفر بها ، وقد يكون هذا الذى حاج إبراهيم غبيًا ، لذلك لم يرد على إبراهيم ويقول : ما دام الله يأتى بالشمس من المشرق فاجعله يأتى بها من المغرب ، وهو فى هذه الحالة قد فقد القدرة على مراجعة إبراهيم . . لقد بهت لأنه كفر .

## والبهت يأخذ ثلاث صور :

الدهشة أولاً ، ثم الحيرة ثانيًا ، ثم الهزيمة ثالثًا . لقد انتقل الذي كفر من القدرة على المواجهة إلى مفاجأة الدهشة ، هذه هي الصورة الأولى ، ومن المفاجأة والدهشة انتقل إلى التحير ؛ لأنه يبحث عن مخرج لنفسه فلم يجد مخرجًا من ورطته ، وهكذا تلقى النتيجة وهي الهزيمة ، ويلخص لنا الحق كل ذلك في جملة واحدة : ﴿ فَبُهِتَ اللَّذِي كَفَرُّ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الطَّالِمِينَ ﴾ وحدوث البهت لمن كفر أمر ليس بعجيب ؛ لأنه بلا ولاية من الله ، إنما أولياؤه هم الطاغوت .

## ابتلاء إبراهيم في ولده

إبراهيم التليخان لم يبتل بالنار وحدها ؛ بل ابتلى في آخر أيامه بأن أمره الله تعالى بذبح ولده الوحيد ، والإنسان في أول حياته تكون ذاتيته ، هي المسيطرة على نفسه ولكنه في أواخر حياته تكون ذاتية أولاده فوق ذاتيته . فقد اقتربت حياته من النهاية ولذلك فهو يريد أن يعطى أولاده كل شيء ، ويريد أن يحقق لهم مالم يحققه لنفسه ، وهكذا عندما كبر إبراهيم وصار شيخًا جاءه الابتلاء الثاني بأن يذبح ولده .

وإبراهيم التَّخْيُلِنَ يعلم يقينًا أن الحق سبحانه لا يطلب من خلقه إلا الاستسلام لقضائه ؟ ولذلك إذا رأيت إنسانًا طال عليه القضاء في أى شيء ؟ في مرض ، في مصيبة ، في مال ، فاعلم أنه لم يرض بما وقع له ، ولو أنه رضى لانتهى القضاء .

ولكن حب إبراهيم لابنه جعله لا يريد أن يجعل إسماعيل يمر بفترة سخط فلا يفوز برضا

الله، ولذلك لم يأخذه رغمًا عنه ويذبحه؛ لأن في هذه الحالة قد يكون إسماعيل غير راض، فيحرم من الجزاء على هذا الابتلاء، فيقول إبراهيم الطّين لولده: ﴿ يَبُنَى ۚ إِنِّ أَرَىٰ فِي اَلْمَنَارِ أَنِ اَلْهَ عَلَى مَا الْجَرَاء على هذا الابتلاء، فيقول إبراهيم الطّيخ لولده: ﴿ يَبُنَى ۚ إِنِي اَلْمَنارِ أَنِ السلام: ﴿ يَكَا أَبَتِ اَفْعَلْ مَا تُوْمَرُ مَا سَتَجِدُنِ إِن شَآء الله مِن الصّنبِينِ ﴿ والصافات: ١٠٢] ولم يقل: يا أبت افعل ما تريد؛ حتى يأخذ الابن ثواب عبودية الطاعة، ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ ﴾ والصافات: ١٠٠ تا ناداه الله تعالى: ﴿ أَن يَتَإِبَرُهِيمُ فَي قَدْ صَدَّقَتَ الرُّونيا أَن الله تعالى: ﴿ أَن يَتَإِبَرُهِيمُ فَي قَدْ صَدَّقَتَ الرُّونيا أَن الله تعالى: ﴿ وَالله الذبح العظيم من السماء ليفتدى به إسماعيل؛ بل وأكثر من ذلك نولت معه البشارة بأن إبراهيم سيرزق بولد آخر مصداقًا لقول الحق: ﴿ وَيَثَرَنُكُ بِإِسْحَقَ بَيْتًا مِن الشماعيل من السماعيل؛ بل وأكثر من ذلك المَنْ إبراهيم سيرزق بولد آخر مصداقًا لقول الحق: ﴿ وَيَثَرَنُكُ بِإِسْحَقَ بَيْتًا مِن الشماعيل من الشماع ليفتدى فقط من الله بإنجاء إسماعيل من الشبحين فقط من الله بإنجاء إسماعيل من الذبح؛ بل كانت أيضًا بأن إبراهيم سيرزق بولد ثان، وهذا الولد سيكون نبيًا من الصالحين. الذبح؛ بل كانت أيضًا بأن إبراهيم سيرزق بولد ثان، وهذا الولد سيكون نبيًا من الصالحين.

### البشرى بإسحاق ويعقوب عليهما السلام

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِزَهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمًا فَمَا لَبِثَ أَن جَاءً بِعِجْلٍ حَنِيذٍ ﴾ [ هود: ٢٩]. وقال أيضًا: ﴿ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ [ هود: ٧] هذا معنى الوجدان ، قوله تعالى : ﴿ فَمَا لَبِثَ أَن جَاءً بِعِجْلٍ حَنِيذٍ ﴾ ، ﴿ فَمَا لَبِثَ أَن جَاءً بِعِجْلٍ حَنِيذٍ ﴾ ، ﴿ فَمَا لَبِثَ أَن مَا مرت فترة فبمجرد أن دخلوا وسلموا أحضر العجل ، والعجل هو ولد البقرة ، أى أحضر عجلًا صغير السن ، و﴿ حَنِيذٍ ﴾ معناها مشوى على الحجارة . فالشواء : يشوى مرة على اللهب ومرة يشوى على الحجر ، بأن يُعرض الحجر للهب شديد حتى يحمر ثم يشوى على العجل . هم يسمونه في البلاد العربية بالسلاج ، يأتون بحجر رقيق مثل الصاح ، يضعونه على نار حتى يُحمى ، ويُصبح لونه أحمر من شدة الحرارة ، ثم يلقون عليه اللحم ، ذلك أن الحجر لا يتفاعل مع اللحم ، ولكن الحديد واللهب والفحم تخرج منه تفاعلات ، ولذلك فإن الشواء على الحجر هو أنظف أنواع الشواء ، و﴿ حَنِيذٍ ﴾ قد تعنى كثرة الدهن يسبح فوق اللحم .

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلِ حَنِيذٍ ﴾ . تدلنا على أن الخليل

ĠĸŶĠĸŶĠĸŶĠĸŶĠĸŶĠĸŶĠĸŶĠĸŶĠĸŶĠĸŶĠĸŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĠŶĸŶĠŶĸŶĸŶĸ

إبراهيم ، أنه كان يحب الضيوف ، واليوم الذى كان لا يأتيه فيه ضيف يحزن ، وساعة رأى وجوهًا جديدة قدِمت عجَّل بالطعام ، وهذا أيضًا يمثل الكرم ؛ لأنه عندما يأتيك ضيف لم تعرف كم ساعة مضت عليه وهو لم يأكل ، فتأتى له بالطعام بعد أن يدخل عندك ، فإن كان جائمًا أكل ، وإن كان شبعانًا لم يأكل .

وعندما قدَّم إبراهيم لضيوفه العجل المشوى ، لم يمدوا أيديهم للأكل . ويقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ فَلَمَّا رَءَا أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ ﴾ وما داموا لم يمدوا أيديهم إما أنهم غير جائعين ، وإما أنهم جاءوا يقصدون شرًا ، فيرفضون ما يقدم إليهم .

ولذلك يقول الحق: ﴿ فَلَمَّا رَءًا آيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ [هود: ٧٠] ولكن هؤلاء كانوا من الملائكة ، لم يمدوا أيديهم للأكل من العجل ، والضيف إذا جاءك وقدمت له طعامك فأكل فقد استأمنك على طعامه ، أما إذا قدَّمت له الطعام ولم يأكل فإنه لا يستأمنك على طعامه أو جاء يقصد شرًا .

فعندما لاحظ إبراهيم التَّلِيَّةُ أنهم لا يأكلون خاف منهم، ولكن هذا الخوف ظل حبيسًا في نفسه ولم يقم بأى فعل يظهر خوفه، ولكن الملائكة أحسوا بخوف إبراهيم، فأرادوا أن يطمئنوه بأنهم لم يأكلوا، ليس لأنهم جاءوا يقصدون الشَّر، ولكن لأنهم ملائكة لا يأكلون ولا يشربون، جاءوا لينفذوا مهمة كلَّفهم اللَّه تعالى بها. فقالوا: ﴿لاَ تَخَفُ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ فَوْرِ لُوطِ ﴾ . ولكنهم لم يقولوا: إنا رسل ربك، مثلما قالوا للوط التَّلِيَّةُ، وعندما قالوا لإبراهيم: ﴿ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ فَوْرِ لُوطٍ ﴾ . فهم أنهم ملائكة ، مع أنهم كانوا في هيئة رجال.

والملائكة يتشكلون بشكل الرجال ، فجبريل الكلا جاء إلى رسول الله على على هيئة رجل . والجن أيضًا لهم قدرة على التشكل ، ولكن الجن إذا تشكل تحكمه الصورة التي تشكل بها ، ولكن الملك لا تحكمه الصورة .

وقوله تعالى : ﴿ فَلَمَا رَءَا ۚ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ ﴾ [هود: ٧٠] مادة النون والكاف والراء معناها أنه لم يعرفهم ، وهناك نكر وأنكر ، وتأتى بالاشتقاق .

وقوله تعالى : ﴿ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ وفى آية أخرى : ﴿ قَالُواْ لَا تَخَفّ إِنَّا أَرْسِلْنَا ۚ إِلَىٰ قَوْمِ لُوطِكِ . الآية الأولى كشفت الانفعال النفسى ، والآية الثانية أحضرت المعنى النزوعى ،

AND THE PROPERTY OF THE PROPER

فلما قالوا: ﴿لَا تَخَفَ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطِ ﴾ . عرف إبراهيم الطَّيْ أنهم من الملائكة . وأنهم أرسلوا ليعذبوا قوم لوط خصوصًا أن امرأة إبراهيم كانت قد قالت له : ألا تضم ابن أخيك لوطًا إلى كنفك ؛ لأن قومه يوشك أن يعمهم الله بالعذاب . ولذلك عندما سمعتها الملائكة سرت من فراستها فضحكت ، وذلك قول الحق تبارك وتعالى : ﴿وَأَمْرَأَتُهُمْ قَابِمَةٌ فَضَحِكَتْ ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿ فَهُنَشَّرْنَهُا بِإِسْحَنَى وَمِن وَرَآءِ إِسْحَنَى يَعَقُوبَ ﴾ [مود: ٧١] هذه البشارة بينت لإبراهيم أنهم لم يأتوا لعذاب عنده ، ولكنهم جاءوا لعذاب قوم يكرهونهم وهم قوم لوط ، ولقد بشرت الملائكة امرأة إبراهيم بشيء كانت تتمناه وإن كان وقته قد فات ؛ لأنها كانت قد تقدَّمت في العمر ، ولكنهم بشروها بأنها بعد هذا العمر الطويل ستلد ابنًا ، وأنها ستكون جدة وسيكون لها حفيد هو يعقوب ، فاستقبلت البشارة بالدهشة ، قالت كما جاء في القرآن الكريم : ﴿ قَالَتَ كَمَا جَاءُ وَهُنَذَا بَعْلِي شَيْعًا فَي هَنَا لَشَيَءٌ عَجِيبٌ ﴾ القرآن الكريم : ﴿ قَالَت كَمَا عَامُونُ وَهَنَذَا بَعْلِي شَيْعًا فَي هَنَا لَشَيَءٌ عَجِيبٌ ﴾ [مود: ٧٢] ساعة تقول : يا ويلتي فإنك تفهم أن الفاجعة صعبة عليها ، كيف سيحدث لها أن عمل وهي عجوز وزوجها شيخ كبير ؟ !

قولها: ﴿ وَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزُ ﴾ أى إن مهمتى انتهت فى الحمل. ﴿ وَهَلَذَا بَعْلِي شَيْخًا ﴾ يعنى زوجى شيخًا .

وكذلك الزوج يقوم بأمر الزوجة ولا يعوزها لأحد . والبعل : هو النخل الذي لا يحتاج إلى زارع ليسقيه ، وإنما يكتفي بما يمتصه من الأرض وما ينزل من مطر السماء .

قولها : ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَشَىٰءٌ عَجِيبٌ ﴾ الشيء العجيب : هو الذي يقع على غير انتظار ، ويخالف سنة من سنن الكون .

### هجرة إبراهيم الطيئة إلى مكة المكرمة

لقد أخذ إبراهيم هاجر وابنها إسماعيل عليهم السلام وخرج بهما ليضعهما في هذا المكان ، فماذا قالت هاجر لزوجها : قالت : هل أنزلك الله هذا المنزل أم أنه من اختيارك ؟ إنها تعرف أن مكونات الحياة هي الماء والهواء والقوت ، وهذا المكان لا توجد به حتى المياه ، لذلك قالت هاجر سائلة إبراهيم : كيف تتركنا هنا ؟ وهل أنزلتنا هنا برأيك أم بتوجيه من الله ؟ فقال لها إبراهيم التَلْكُلُمْ : إنه توجيه من الله ؟ عالى . حينئذ اطمأنت وقالت : والله لا يضيعنا أبدًا . إنه

الإيمان العالى ؛ لذلك لم تقلق هاجر ، لأن إبراهيم اتجه إلى ما أمره اللَّه تعالى به .

هكذا نرى الإيمان في قمته ، ولو لم يكن الإيمان على هذه الدرجة الرفيعة فأي قلب لأم تترك الزوج يذهب بعيدًا عنها ويتركها هي وابنها الرضيع في هذا المكان الذي لا يوجد به طعام أو ماء ، إنها لا تؤمن بإبراهيم ، ولكنها تؤمن بربِّ إبراهيم .

#### البيت الحرام

قال تعالى حكاية عن إبراهيم الطَّيْئِلان : ﴿ زَبُّنَّا ۚ إِنِّي أَسْكُنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرِّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ فَٱجْعَلْ ٱفْتِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِئَ إِلَيْهِمْ وَٱرْزُفْهُم مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَكُ [إبراهيم: ٣٧].

من هذه الآية الكريمة نعرف أنه ساعة إسكان إبراهيم لذريته كان هناك بيت الله الحرام، وعندما نقرأ عن رفع قواعد البيت الحرام نجد أن إبراهيم الطِّيِّيِّ لم يرفع قواعد البيت بمفرده ، بل شاركه ابنه إسماعيل التَلْخِيلِ فيها ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِكُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّآ ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧].

هكذا نتيقن أن البيت المحرم كان موجودًا من قبل إبراهيم التَّلْيَكُلُمْ ، وعندما ندقق النظر في معنى كلمة : « بكة » التي وردت في قول الله سبحانه وتعالى :﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكُّهَ مُبَارَكًا وَهُدُى لِلْعَكْمِينَ﴾ [آل عمران : ٩٦] ونحن نعرف أن هناك اسمًا لمكان البيت الحرام هو « بكة » وهناك اسمًا آخر هو مكة ، وبعض العلماء يقول : إن « الميم » و« الباء » يتعاونان ، ونلحظ ذلك في الإنسان الأخنف أو المصاب بزكام أنه ينطق « الميم » كأنها « باء » و « الميم » و« الباء » حرفان قريبان من طريق النطق والألفاظ منها تأتي مع بعضها .

ولننظر إلى اشتقاق «مكة» واشتقاق «بكة»، إننا نقرأ «بك المكان» أي: ازدحم المكان ، وهكذا نعرف أن قول الحق : ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا ﴾ . أي : أنه المكان الذي ازدحم، وهو مكان الازدحام الذي يأتي إليه كل الناس وكل الوفود ؛ لتحج بيت الله الحرام، ولا أدل على ازدحام البيت الحرام من أن الرجال والنساء يختلطون بعضهم بالبعض أثناء الطواف. و« بكة » هي المكان الذي فيه الطواف والكعبة. و « مكة » هي اسم مكان البيت الحرام ، و« مكة » مأخوذة من « مك الفَصِيل الضرع » أي امتص كل ما فيه من

ÄNNEN KANDEN KANDEN

لبن ، والفصيل كما نعرف هو صغير الأبل أو صغير البقر ، وما دام الفصيل قد امتص كل ما في الضَّرع من لبن ، فمعنى هذا أنه جائع ، وكما نعرف أن مكة ليس فيها مياه والناس تكاد تمتص المياه القليلة عندما تجدها .

وقوله: ﴿ مُبَارَكًا ﴾ مأخوذة من « الباء والراء والكاف » والمادة كلها تدور حول شيء اسمه الثبات . و « الثبات » هل هو الثبات الجامد أو الثبات المعطى النامى الذى مهما أخذت منه فإنه ينمو أيضًا ؟ ، ونحن في حياتنا العادية نقول : إن هذا المال فيه بركة مهما أنفقت منه فإنه لا ينتهى . أى أنه ثابت لا يضيع ويعطى ولا ينفد . وكلمة « يرْكَة » في حياتنا تعنى أنها تجمعٌ من الماء نأخذ منه بعض الماء ولكن الماء يأتي إليها مرة أخرى وكلمة « تبارك الله » تعنى « ثبت الحق » ولم يزل أزلا ولا يزال هو واحد إنه الثبوت المطلق . وهكذا نجد أن الثبات في معنى البيت الحرام ، إن البيت الحرام مبارك ، وإذا سأل أحد كيف ؟ نرد على هذا القائل : أليست تضاعف فيه الحسنة ؟ وهل هناك بركة أفضل من أنه بيت تجبى إليه ثمرات كل شيء ولا تنقطع . فقد كان قاصد البيت الحرام يأخذ معه حتى الكفن ، ويأخذ الإبرة والخيط ، والملح ، والآن فإن الزائر لبيت الله الحرام يذهب ليأتي بكماليات الحياة من هناك .

وقوله: ﴿ وَهُدُكُ لِلْقَالَمِينَ ﴾ ما هو الهدى ؟ قلنا: إن الهدى هو الدلالة الموصلة للغاية ؟ ومن يزر البيت الحرام يخرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه ، فهل اهتدى للجنة أم لا ؟ إنه يعرف بحج البيت الحرام الطريق إلى الجنة . وحينما ننظر إلى هذه المسألة نجد أن الحق سبحانه وتعالى لما تكلم عن البيت ، لم يتكلم إلا عن آية واحدة فيه مع أن فيه آيات كثيرة قال الحق : ﴿ فِيهِ مَالِنَتُ بَيِّنَكُ مُقَامُ إِرَاهِيمُ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ مَامِنَا وَلِلّهِ عَلَى النّاسِ حِبُّجُ الْبَيْتِ مَنِ استَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كُفَر فَإِنَّ اللّهُ عَنِي عَنِ الْمَلْمِينَ ﴾ [آل عمران : ٤٧] . إننا نجد أن صيغة الجمع موجودة في قول الحق : ﴿ فِيهِ مَايَنَتُ بَيِّنَتُ ﴾ وبينات هي وصف الجمع ، وبعد ذلك قال الحق : ﴿ مَقَايرِ إِرَهِيمَ كُون المحتى لم يذكر إلا مقام إبراهيم بعد الآيات والمقام آية واحدة ، وهكذا نجد أن هم مقام إبراهيم بعد الآيات والمقام آية واحدة ، وهكذا نجد أن الأمان الممنوح لمن دخل البيت مع مقام إبراهيم ؛ لتكون هذه هي الآيات الموجودة في البيت الحرام ؟ لكن الآيات الموجودة في البيت الحرام أكثر من هذا بكثير ؟ بل إننا عندما نرى مقام إبراهيم نجد الآيات البينات ، ونحن نقرأ : ﴿ مَقَايرِ إِبْرَهِمَ كُونُ هذه عليم الأولى في كلمة «مقام إبراهيم نهد الآيات المينات من عدم مقام إبراهيم أبد الحرام ؟ لكن الآيات في البيت الحرام أكثر من هذا بكثير ؟ بل إننا عندما نرى مقام إبراهيم نجد فيه الآيات البينات ، ونحن نقرأ : ﴿ مَقَامِ إِبْرَهِمَ كُلُ بِهُ فَيْعِ المِياتِ الْبِينات ، ونحن نقرأ : ﴿ مَقَامِ إِبْرَهِمَ كُمْ فَيْعَ المِيمَ المَامِلُ فَيْ كلمة «مقام» ولا

ننطقها «مقام» بضم الميم الأولى؛ لأن «المُقام» بضم الميم تعنى مكان إقامة إبراهيم، أما «مَقام» بفتح الميم فهي مكان القيام.

لماذا كان قيام إبراهيم التلخيخ؟ لقد كان إبراهيم يقوم ليرفع قواعد البيت الحرام، وكان إبراهيم يقوم على « حجر » وعندما تنظر إلى ﴿ مَقَامِ إِبْرَهِ عَمَ فَإِنكَ تَجد فيه كل الآيات الدينية لماذا ؟ لأن الله تعالى طلب من إبراهيم التلخيخ أن يرفع قواعد البيت، وكان يكفيه حين يرفع قواعد البيت أن يعطيه الارتفاع الذي يؤديه طول يديه، وبذلك يكون إبراهيم التلخيخ قد أدى مطلوب الله تعالى، لكن إبراهيم التلخيخ تعود أن يؤدى كل تكليفات الله تعالى بحب وإكمال وتمام ؛ لذلك تساءل إبراهيم التلخيخ ، ولماذا لا أرفع البيت أكثر مما تطول يداى ؟ ولم تكن هناك في ذلك الزمن القديم فكرة « السقالات » ولم يكن مع إبراهيم التلخيخ إلا إسماعيل، وأحضر إبراهيم التلخيخ حجرًا ووقف عليه، وعندما يأتي إبراهيم بحجر يضعه تحت قدميه ليقف عليه، فإنه يرفع القواعد قدر الحجر.

إذن .. فإبراهيم خليل الرحمن أراد أن ينفذ أمر الله بالرفع للقواعد لا بقدر الاستطاعة البدنية فقط ، ولكن بقدر الاستطاعة والاحتيال ، وهذا يوضح لنا معنى قوله تعالى : ﴿ إِنَّ وَإِذِ البَّدَيَةِ فَقَط ، ولكن بقدر الاستطاعة والاحتيال ، وهذا يوضح لنا معنى قوله تعالى : ﴿ إِنَّ وَإِذِ البَّدَيَةِ إِنَّ مِكْلِمَاتٍ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِيَّتِيِّ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِمِينَ ﴾ [البقرة : ١٢٤] أى أنه أدى مطلوب الله أداءً كاملًا ، ولا أدل على الأداء من أنه أتى بحجر منها ليقف عليه وليزيد من ارتفاع البيت قدر هذا الحجر ، نحن نعرف أن إسماعيل قد شارك في رفع القواعد للبيت الحرام ، وعندما ننظر إلى الحجر نجده لا يسع إلا وقوف إنسان واحد عليه .

وهكذا نفهم أن إسماعيل كان يساعد ويناول والده الأحجار .

أما مكان الأقدام الموجودة في هذا الحجر فهذا يعنى أن إبراهيم عندما كان يقف ويحمل حجرًا من المفروض أن يحمله اثنان كان لابد من ثبات القدمين في مكان آمن ، وكان إسماعيل يساعد فقط في نقل الأحجار وكان إبراهيم هو الذي يحمل الحجر ، وعندما يحمل إبراهيم وزنًا لا يحمله إلا اثنان ويقف ليرفعه فلعله خاف أن يقع من على الحجر ، فهل يا ترى أن الله سبحانه وتعالى جلت قدرته ساعة أن رأى إبراهيم يحتال هذه الحيلة قال لخليله - سأكفيك

مئونه ذلك ، وجعل قدميه تغوصان في الحجر غوصًا يسندها إن هي زلت ، والذي لا يتسع ذهنه إلى أن الله تعالى ألان لإبراهيم الحجر ، نقول له : إن إبراهيم قد احتال وخاف أن ينزلق أو تزل قدمه من على الحجر فنحت مكانًا في الحجر على قدر قدمه ، حتى يستطيع أن يحمل ويرفع الحجر الذي يحمله اثنان ، وهذه آيات بينات .

### إبطال دعوى اليهود والنصارى في إبراهيم

يقول الحق عز وجل: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لِمَ تُحَاّجُونَ فِى ۚ إِبْرَهِيمَ وَمَاۤ أُنزِلَتِ ٱلتَّوْرَكَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِوءً أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ [آل عمران: ٦٥].

إذن .. فإبراهيم التَّلِيَّانُ لا يمكن أن يكون يهوديًّا كما يدعى اليهود ؛ لأن اليهودية جاءت من بعد إبراهيم ؛ وكذلك النصارى لا يمكنهم الادعاء بأن إبراهيم كان نصرانيًّا ؛ لأن النصرانية جاءت من بعد إبراهيم فلمّ المحاجَّة إذن ؟

لقد أُنزلت التوراة والإنجيل من بعد إبراهيم ، فكيف يكون تابعًا للتوراة أو الإنجيل ؟ !
ويقول الحق بعد ذلك : ﴿مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا
كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [آل عمران : ٦٧] . لم يكن إبراهيم يهوديًّا ؛ لأن اليهودية جاءت من بعده ،
ولم يكن إبراهيم نصرانيًّا ، لأن المسيحية جاءت من بعده ﴿وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا ﴾ . أى
أنه مائل عن طريق الاعوجاج .

قد يقول قائل: ولماذا لم يقل الله تعالى: إن إبراهيم كان على طريق الاستقامة بشكل مباشر؟ تكون الإجابة: حتى لا يضل أحد ويظن أن هذا اللون من الاستقامة مشابه لما كان موجودًا في عصره. إنه مسلم، وكلمة مسلم تقتضى مُستلَّمًا إليه وهو الله تعالى، إنه أسلم زمامه إلى الله، ومسلَّمًا: هو نحن، ومسلمًا فيه: وهو الإيمان بالمنهج، ولذلك نسمى شريعتنا المسلمة: الحنيفية السمحة، أى التي مالت عن زيغ. كما يقول الحق تعالى: ﴿ حُنَفَآ يَلَّهِ غَيْرَ السَّمَآ فَ فَتَخَطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيمُ فِي مَكَانِ سَجِي اللهِ عَن ريغ. كل زيف أو زيغ.

إذن .. كان إبراهيم التَلَيْئِلاً ﴿ حَنِيفًا مُسْلِمًا ﴾ أى أنه كمسلم ألقى زمامه إلى مسلَّم إليه ، في كل ما ورد في « افعل » و « لا تفعل » .

وقال سبحانه وتعالى : ﴿قُلْ صَدَقَ ٱللَّهُ فَٱتَّبِعُواْ مِلَّةَ ۚ إِبْرَهِيمَ حَنِـيفًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ [آل عمران : ٩٥] .

وكلمة «اتبعوا» توضح أن هناك مقدمًا كما أن هناك تابعًا، «والملة» تشمل المعتقدات والتشريعات العامة، ونحن نعرف أن الشريعة تشمل الأحكام، والدين يوضح العقائد، والصدق هو أن يطابق القول ما وقع فعلًا، وإذا ما قال الحق سبحانه فلابد أن يوافق ذلك ما هو واقع، فليس من المعقول أن يتكلم الله تعالى كلامًا يأتي على لسان رسول، وبعد ذلك يأتي واقع الحياة مخالفًا لهذا الكلام.

إن الحق العليم أزلا ينزل من الكلام ما هو في صالح بقاء الدعوة ؛ لذلك فحين يطلق الله قضية من قضايا الإيمان ، فإنه لابد أن نعلم أنها سوف تحدث على وفق ما قال ، حتى إذا كان الظرف الذي قبلت فيه لا يشجع على أن يصدق الإنسان أنها تحدث .

إن المؤمنين كانوا في أول الأمر مضطهدين ومرهقين وإذا لم يكن لأحد منهم عشيرة تحميه فهو يهاجر عن البلاد ، وإن لم يستطع الهجرة فإنه يعذب ويضطهد ، وفي هذه الأثناء وفي قمة اضطهاد المؤمنين ينزل القول الحق : ﴿ سَيُهُمْ مُ لَجَمَعُ وَيُولُونَ الدَّبُرَ ﴾ [القمر: ٤٥] وعندما يسمع عمر بن الخطاب رضى الله تعالى عنه هذا القول يتساءل : أي جمع هذا ؟ إن الواقع لا يشجع على التصديق ، وبعد ذلك جاءت بدر ، وهزم المؤمنون الجَمْعُ .

## إبراهيم الطِّيِّلاً . . وإحياء الموتى

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ أَرِنِ كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْقَى قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنٌ قَالَ بَنَهُنَ وَلَكِن لِيَظْمَبِنَ قَلْمِ عَلَى كُلِ جَبُلِ مِنْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْمَلَ عَلَى كُلِ جَبُلِ مِنْهُنَ فِلْكِن لِيَظْمَبِنَ قَلْمِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةُ مِنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرَّهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْمَلَ عَلَى كُلِ جَبُلِ مِنْهُنَ جُرْهُ أَنَّ اللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٠]. إيراهيم الطَيْكُن مُؤمن بقدرة اللّه تعالى ، لكنه يريد أن يعرف الكيفية ، إن إبراهيم الطَيْكِن لم يكن شاكًا ؛ لأن رسول اللّه ﷺ قال : ﴿ رَبِّ أَرِنِي كَيْفُ تُحِي ٱلْمَوْنَ قَلْمِي وَنَحْن المسلمين لم نشك في هذا الأمر . قَالَ أَوْلَمُ تُؤْمِنٌ قَالَ بَلَنْ وَلَكِن لِيَطْمَبِنَ قَلْمِيْ فَاحِن المسلمين لم نشك في هذا الأمر .

إذن .. فإبراهيم التَّلِيَّةُ لم يشك من باب أولى أن الرسول الكريم قال ما معناه : إن كان هناك شك فنحن أولى بالشك من إبراهيم ، وإبراهيم التَّلِيَّةُ لم يشك بدليل منطق الآية السابقة .

إن إبراهيم التَلَيِّة يسأل ربه: ﴿ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْقَة ﴾ ؟ أى أنه يطلب الحال التى تقع عليها عملية الإحياء ، إن إبراهيم التَلَيِّة لا يتكلم فى القدرة على الإحياء ، ولنضرب هذا المثل فى حياتنا ، ولله المثل الأعلى من قبل ومن بعد . والمثل لتقريب المسألة من العقول ؛ لأن الله منزه عن أى تشبيه . إن أحدنا يقول للمهندس المعارى : كيف بنيت هذا البيت ؟ إن صاحب السؤال يشير إلى حدث وإلى محدّث هو البيت وقد تم بناؤه . إن صاحب السؤال يريد أن يعرف الكيفية . ولنا أن نسأل : وهل معرفة الكيفية تدخل فى عقيدة الإيمان ؟ إن الإجابة هى : أن معرفة الكيفية لا تدخل فى عقيدة الإيمان ، إن عقيدة أن معرفة الأيمان ، إن علم المؤمن أن الله يحيى الموتى ، أما كيف يحيى الموتى ؟ فلا مدخل لها فى قضية الإيمان .

ولذلك نجد أن بعض السطحيين قالوا- والعياذ بالله- عن إبراهيم قال: أرنى كيف تحيى الموتى ، فقال الله له: ﴿ أَوَلَمْ تُؤْمِنُ ﴾ قال إبراهيم: ﴿ بَكِنَ ﴾ إن كلمة ﴿ بَكِنَ ﴾ حين نسمعها هي جواب بما بعد النفى . إنها جاءت هنا بمعنى محدد هو: بلى أنا مؤمن بقدرتك - سبحانك - على الإحياء والإماتة . وهذا هو القدر الكافى في العقيدة الإيمانية .

هذا البعض من الناس قال: إذا كان إبراهيم مؤمنًا، والإيمان كما نعرف هو اطمئنان القلب إلى قضية ما، بحيث لا تطفو لتناقش من جديد، ولذلك نسمى هذا الأمر عقيدة، أى أمر معقود، فكيف يقول إبراهيم التَلَيِّلاً: ﴿وَلَكِن لِيَطْمَهِنَ قَلْمِي ﴾ أليس هذا القول دليلا على أن قلبه لم يكن مطمئنًا ؟ ومعنى عدم اطمئنان القلب هو خلو القلب من الإيمان، لكن الرد على مثل هذا القول: هو سؤال محدد: إلى أي شيء أراد إبراهيم أن يطمئن قلبه ؟ إن إبراهيم التَلِيِّلا أراد أن يطمئن إلى الكيفية، ويطمئن إلى أنه أدار بفكره الكيفيات التي يكون عليه الإحياء، إنه لم يعرف على أي صورة يكون الإحياء، إن الاطمئنان هنا قادم لمراد في كيفية مخصوصة تخرجه من متاهات كيفيات متصورة ومتخيلة.

هنا قال الحق سبحانه لإبراهيم الطَّخِلا: ﴿ وَفَخُذُ أَرْبَعَةُ مِنَ ٱلطَّنْرِ فَصُرَّهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ أَجْمَلُ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ أَدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيَا ۚ وَآعَلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البفرة: ٢٦٠] إن الحق يعلم أن إبراهيم الطَّخِلامؤمن تمام الإيمان ولكنه يسأل عن الكيفية ، والكيفية لا يمكن أن يتم شرحها بكلام إنما يتم شرحها بعملية واقعية . إن الحق يأمر إبراهيم الطَّخِلاَ أن يأخذ أربعة من الطير الحي ويضمهن إلى صدره ليتأكد من ذوات الطير ، حتى لا يقول إن الحق – سبحانه – ربما أحضر إليه طيرًا آخر .

وقال المفسرون: إن الأربعة من الطير لم تكن من نوع واحد؛ بل مختلفة ففيها غراب وطاووس وديك وحمامة، وكل نوع له شكلية مخصوصة.

وأمر الحق سبحانه إبراهيم أن يجعل على كل جبل من هذه الطيور جزءًا ، بعد أن يذبحهن ويقطعهن ، ثم يوجه إلى هذه الطيور الدعوة ، فتأتى الطير إلى إبراهيم التَلْيَالِين سعيًا ، هذه العملية .. هل قام بها إبراهيم أم لم يقم بها ؟ هل اكتفى إبراهيم بما شرحه الله تعالى له بالكيفية ؟ إن القرآن الكريم لم يتعرض لهذه المسألة ، فإما أن يكون الله قد قال لإبراهيم التَلْيَلِين الكيفية فقال إبراهيم التَلْيِين بدلًا من أن أقوم بهذه العلمية فأنا مصدق لقولك يا ربى سبحانك وتعاليت ، وإما أن يكون إبراهيم التَلْيِين قد قام بهذه العلمية . إن الأمر في الحالتين جائز ؛ لأن القرآن الكريم لم يتعرض لذلك .

وعندما يقول الحق: ﴿ تُمْ اَدْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَا ﴾ وقد يقول قائل: ألم يكن من المقرر أن يقول الحق « يأتينكَ طيرانًا » ؛ لأن الحديث يدور حول الطير ، والطيران من خصائصه وليس السعى . إن الحق أراد بذلك أن يوضح الأمر بصورة محددة ؛ لأن الطير جاء طيرانًا ، فهو يطير في الجو ، وقد يقول إبراهيم ، إن الطير قد اختلط على بعضه وجاء إليه ، إنما المجيء للطير بالسعى هو إيضاح كامل .

وذلك ليكون إبراهيم التَّكِيَّلِاً متأكدًا بالكيفية ، فجاءت الطير من أنواع مختلفة ، وهو الذي قام بذبحها وتقطيعها ، وهو الذي وضع على كل جبل جزءًا ، وهو الذي دعا الطير .

إذن .. إبراهيم الطِّيْكِلْ مؤمن إيمان الاستدلال ، والمطلوب له الكيفية ؛ لأنه يجهل الحالة التي تكون عليها كيفية الإحياء .

# واتخذ اللَّه إبراهيم خليلًا

قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَالنَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا﴾ [النساء: ١٢٥] ما هى حيثيات الحلة ؟ أن يتبع أفضل دين ، وأن يسلم وجهه لله ، وأن يكون محسنًا ، ويتبع الملة ، وأن يكون حنيفًا .. هذه هى حيثيات الحلة . وكان إبراهيم الطَّيْكُلُمْ فيه كل هذه الصفات ، فإبراهيم الطَّيْكُلُمْ

EN SANTANTAN SANTAN SANTAN

قد أسلم وجهه لله بدليل أن قومه عندما ألقوه في النار وجاءه جبريل التَلْخِلاَ وقال له: ألك حاجة . أى ألك حاجة تطلبها ؟ فقال إبراهيم : أما إليك فلا . أى أنه لا يطلب من جبريل بذاته شيئًا وفي ذلك قمة الإسلام لله .

ونحن نعرف مدى أنس الناس بأبنائهم، ونحن نعلم أن إبراهيم قد جاءه ولد فى آخر حياته، وقد ابتلاه الله فيه، وكان الابتلاء غاية فى الصعوبة بأن يذبح إبراهيم ابنه، إن الابن لا يموت ولا يقتله أحد، ولكن يقوم الأب بذبحه، ولنتأمل كم درجة من الابتلاء مر بها إبراهيم الظينية؟ إن إسماعيل هو الابن الوحيد الذى جاء إلى أبيه على كبر. ويكون الابتلاء بالقتل على نوع مخصوص .. أن يقتله الأب. وسارع إبراهيم لتنفيذ أمر الله، ولذلك نقرأ عن إبراهيم الظينية: ﴿ يَبُنُنَى إِنِي آرَىٰ فِي اَلْمَنَامِ آتِي اَذَبُكُ فَانظُرْ مَاذَا تَرَكِبُ وَ الصافات: ١٠٢] ويجعل الحقيد: ﴿ يَبُنُنَى إِنِي الله الله على الطابقية ، إنه لم يقل الفعل ما بدا لك يا أبى، ولكنه قال : ﴿ يَتَأْبَتِ افْعَلْ مَا نُوْمَرُ السَمَاعيل وإبراهيم استسلما معا لأمر الله . فماذا كانت النتيجة ؟ قال الله تعالى : ﴿ وَنَكَيْنَهُ أَن يَتَا بَرَهِيمُ \* قَدْ صَدَّقَت الرُّبَا إِنَّ الله . فماذا كانت النتيجة ؟ قال الله تعالى : ﴿ وَنَكَيْنَهُ أَن يَتَا بَرَهِيمُ \* قَدْ صَدَّقَت الرُّبَا إِنَّ كَنَالِكَ بَحْزِي الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّهُ مِنْ عَبَادِنَا الْمُوْمِينِينَ \* وَبَكَنَاكُ بَالِمُ الْمُحْسِنِينَ \* وَمُدَينَكُ الله والمِناد ، والبشارة بإسحاق ، الابتلاء . الابتلاء .

وقول الحق: ﴿ عَلِيلَا ﴾ [النساء: ١٢٥] كلمة: «خليل » مأخوذة من « الخاء واللام » و الحلل » : هو الطريق في الرمل ، وهو ما نسميه في عرفنا « مِدَقٌ » ، والمدق عادة يكون ضيقًا ، وحينما يسير فيه اثنان فهما يتكاتفان إن كان الود بينهما عاليًا ، وإذا لم يكن بينهما ود ، فأحدهما يمشى في الأمام والآخر يمشى في الخلف .

ولذلك سموا الاثنين اللذين يسيران متكاتفين « خليل » . كفلاهما متخلل في الآخر أي متداخل فيه ، والخليل هو من يسد خلله آخر ويسد هو خلل صاحبه . والخليل هو الاتحاد في الخلال والصفات والأخلاق . والخليل هو من يتخلل إليه الإنسان في مساتره ، ويتخلل هو أيضًا في مساتر الإنسان .

وكلمة خليل هنا معناها أن الله سبحانه وتعالى اصطفاه اصطفاء خاصًا، فالحب قد يشارك فيه، فهو قد يحب واحدًا وآخر وثالث ورابع. والحق سبحانه يحب كل المؤمنين. فالحق قد قال: ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦]. والحق يقول: ﴿ فَإِنَّ اللّهَ يُحِبُ المُتَوِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٦] وهو سبحانه يُعلمنا: ﴿ وَاللّهُ يُحِبُ الصّديرِينَ ﴾ [آل عمران: ٢١] وهو يُعلمنا: ﴿ وَاللّهُ يُحِبُ الصّديرِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٤] وهو سبحانه يُعلمنا: ﴿ وَاللّهُ يُحِبُ الصّديرِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٤] والحق أيضًا يقول: ﴿ إِنّ اللّهَ يُحِبُ المُقْسِطِينَ ﴾ [المائدة: ٢٤] ولكن الحق اصطفى إبراهيم خليلًا، أي لا مشاركة لأحد في مكانته. فالحب يعم، ولكن الحلة لا مشاركة فيها. ولذلك فنحن نرى رسول اللّه ﷺ يخرج على قومه قائلًا: ﴿ أَلا إِن ربى اتخذني خليلًا ﴾.

\* \* \*

# قصة نبيِّ اللَّه إسماعيل الطَّيِّلا

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَاَذَكُرْ فِي ٱلْكِنْكِ إِسْمَعِيلٌ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا

يَّيَا ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ ٱهْلَهُم بِالصَّلَوْةِ وَالزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَقِهِ مَرْضِينًا ﴾ [مريم: ٤٥، ٥٥] يقول الله سبحانه إن إسماعيل الطَّيِّة كان صادق الوعد، ومع أن كل الأنبياء كانوا صادقين في وعودهم، ولكن هنا صفة تبرز في شخصه الطَّيِّة وإن كانت موجودة في غيره؛ لأنك من الممكن أن تصدق مع إنسان في موعد أو لقاء أو قضاء مصلحة، ولكن إسماعيل صدق الوعد في حياته التي هي أغلى شيء عند الإنسان، فحينما أخبره أبوه أنه رأى في المنام أنه يذبحه، لم يتردد لحظة وقال لأبيه: ﴿ يَنَ أَبَتِ افْعَلْ مَا تُوْمَرُ السَيَجِدُنِ إِن شَاءَ ٱللهُ مِن الصَّهِ الوعد في أمر يتعلق وعد في القمة؛ لأن الإنسان يصدق الوعد فيما يملكه، لكن أن يصدق الوعد في أمر يتعلق بحياته وهو أمر رآه غيره ولم يره هو، ورآه في رؤيا، والرؤيا لا يثبت بها الحكم إلا عند الأنبياء، فشجع أباه على تنفيذ ما رأى، ووعده أنه سيكون من الصابرين وأسلم له رقبته ليذبحه.

فلما رأى الحق - سبحانه وتعالى - أن إبراهيم سلم أمره لله وكذلك إسماعيل ، رحمهما الله من هذا العذاب ، وعفا عن إسماعيل وفداه بكبش من أكباش الجنة ، فالله تعالى ابتلاهما بهذا البلاء العظيم فلما أظهرا الرضا بقضاء الله وقدره ، فدا الله الذبيح إسماعيل من الذبح ووهب لإبراهيم ولدًا آخر هو إسحاق ، وهذه لقطة قرآنية تعطينا فكرة : أن الإنسان إذا استسلم لقضاء الله وقدره ، يرفع الله عنه البلاء ، والذي يزيد من عذاب الابتلاء على الناس أنهم لا يرضون به . لكن الذي يرضى بالقدر إما أن يرفعه الله عنه ، أو يبين للمقدور عليه خير هذا القدر .

ومن هنا نعلم أن كل شيء ينزل علينا من قضاء الله لا رفع له إلا بالرضا فلا يُرفع قضاء عن خلق إلا إذا رضوا به . والرضا بقدر الله يكون في كل شيء ؛ مثل الموت وأقضية الحياة التي لا تسر الإنسان ولا تسعده ، فلو أن أحدًا أقل منك كفاءة في العمل ولكن أصبح رئيسًا عليك فلا تناصبه العداء وتحقد عليه ؛ لأنه لا أحد يأخذ شيئًا غصبًا من الله سبحانه ، فإذا لم تحترم هذا الإنسان لشخصه فاحترم قدر الله فيه . ولذلك الرسول على يقول : « اسمعوا وأطيعوا ولو ولي

عليكم عبد حبشي كأن رأسه زبيبة ﴾ .

ومن صفاته التليخ كما جاء في كتاب الله تعالى: ﴿ وَكَانَ يَأْمُ لَهُلَهُ بِالصَّلَوْةِ وَالزَّكُوةِ ﴾ . قد يكون هذا شيئًا عاديًّا بالنسبة للأنبياء ، ولكن ربنا سبحانه حين يذكر خصلة فلابد أنها كبيرة عنده تعالى ، فمن أراد أن يأخذ خصلة من خصال النبوة فليأمر أهله بالصلاة ، واختص الأهل بهذا الأمر ؛ لأنهم البيئة المباشرة التي إن صلحت للرجل صلح له كل بيته ، وصلحت له كل ذريته ؛ لأنه إذا كان يأمر أهله بأن يمثلوا بين يدى ربهم - سبحانه وتعالى - خمس مرات في اليوم والليلة فهذا لا يجعل للشيطان مجالًا للدخول بينهم ؛ ولذلك الرسول على يقول : «رحم الله امرأ استيقظ من ليل فصلى ركعتين ثم أيقظ أهله ، فإن أبت ينضحها بالماء لكى تقوم ، ورحم الله امرأة قامت من ليل فصلى ركعتين ثم أيقظت زوجها فإن أبي نضحت في وجهه ورحم الله امرأة قامت من ليل فصلت ركعتين ثم أيقظت زوجها فإن أبي نضحت في وجهه

ومن صفاته أيضًا: ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَوْةِ وَالزَّكُوةِ ﴾ هنا القرآن ذكر أن إسماعيلُ التَّلِيُكُ كان يأمر أهله بالصلاة والزكاة ، فلماذا تقرن الصلاة دائمًا بالزكاة ؟

قالوا: لأن الصلاة تأخذ بعض الوقت، والزكاة تأخذ بعض المال، والمال فرع العلم، العمل يحتاج إلى وقت، فكأن الزكاة محتاجة إلى وقت أيضًا، فإذا كانت الزكاة تأخذ شيئًا من نتيجة الوقت، والصلاة تأخذ الوقت نفسه تجد أن الصلاة فيها زكاة أقوى من الزكاة، فكما أن الزكاة نماء فكذلك الصلاة.

لأنك إذا أرسلت أى جهاز إلى صناعة لابد أنه سيعود إليك أفضل مما كان عليه ، فأنت صنعة الله ، فإذا وقفت بين يديه خمس مرات فى اليوم والليلة لابد أنك ستتزود بطاقة إيمانية تعينك فى حركة حياتك وتساعدك فى عملك وأدائك لواجبك ؛ لأن الصنعة التى يطلع عليها صانعها خمس مرات فى اليوم لا يمكن أن يوجد بها عطب أبدًا ، وإذا كان إسماعيل يأمر أهله بالصلاة والزكاة فهو يؤديها من باب أولى ؛ ولأجل هذه الصفات المذكورة فيه فهو مرضى عند الله ، وهو مرضى أيضًا لأن الله اختاره رسولاً .

# نبي اللَّه إسحاق اللَّكِيْ

َ وَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَبَشَرْنَكُ بِالْمِسَحَاقَ نَبِيتًا مِنَ ٱلصَّلْلِحِينَ ۞ وَبَكَرَّكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٓ السَّحَاقُ وَمِن دُرِيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِيَغْسِهِ. مُهِيثٌ﴾ [الصافات: ١١٢، ١١٣].

وقد كانت البشارة به من الملائكة لإبراهيم وسارة لما مروا بهما مجتازين ذاهبين إلى مدائن قوم لوط، ليدمروها عليهم لكفرهم وفجورهم، كما سيأتي بيانه في موضعه إن شاء الله تعالى.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَا ۚ إِنَّاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُواْ سَلَنَمَا ۚ قَالَ سَلَمَ ۚ فَمَا لِمِنَ أَنَّ بِعَجْلٍ حَنِيدٍ ۞ فَلَمَّا رَءَا أَيْدِيَهُمْ لَا نَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَدُ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ۞ وَامْرَانُهُ قَالُوا مُنْكِكَتُ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاهِ إِسْحَقَ فَعَنَا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ۞ وَامْرَانُهُ قَالِمَةٌ فَضَحِكَتُ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَاهِ إِسْحَقَ بَعْدُ إِنَّا عَجُوزٌ وَهَلَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَلَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ۞ قَالُوا لَا يَعْجُونُ وَهَلَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَلَا لَنَقَعُ عَجِيبٌ ۞ قَالُوا لَا عَجُوزٌ وَهَلَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَلَا لَنَهُمْ عَبِيبٌ ۞ قَالُوا لَا يَعْجُونُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَتُلُهُ عَلَيْكُو أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنّا لِمُعْلِي مَنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَتُلُهُ عَلَيْكُو أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّا لِمُ مِيدٌ مَجِيدٌ ﴾ [ هود: ٦٩-

وقال تعالى: ﴿وَنَيِقَهُمْ عَن صَيْفِ إِبْرَهِيمَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَنَمَا قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ۞ قَالُواْ لَا نَوْجَلَ إِنَّا بُنَشِرُكَ بِمُلَنَدٍ عَلِيمٍ ۞ قَالَ أَبَشَرْتُمُونِي عَلَىٰ أَن مَسَنِيَ الْكِبْرُ فَيِمَ تُبَشِّرُونَ ۞ قَالُواْ بَشَرْنَكَ بِٱلْحَقِّ فَلَا تَكُنْ مِّنَ ٱلْقَنْيِطِينَ ۞ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَحْمَةِ رَبِّهِ: إِلَّا الضَّالُونَ﴾ [الحجر: ٥١- ٥٦].

وقال تعالى : ﴿ هَلْ أَنَنَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَنَمُّ قَالَ مَسَلَمٌ قَوَّمٌ مُسَكَرُونَ ۞ فَلَرَهُ إِلَيْهِمَ قَالُ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ فَلَرَهُ مُ يَنْكُرُونَ ۞ فَلَرَهُ إِلَيْهِمَ قَالُ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ فَأَرْبَهُمْ خِيفَةٌ قَالُواْ لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيمِ ۞ فَأَنْبَلَتِ آمْرَأَتُهُ فِي صَرَّقِ فَصَكَّتَ وَجْهَهَا فَأَرْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ قَالُواْ لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيمِ ۞ فَأَنْبَلَتِ آمْرَأَتُهُ فِي صَرَّقِ فَصَكَفَ وَجْهَهَا وَقَالَتَ عَبُوزُ عَقِيمٌ ۞ قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ إِنَّهُ هُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الذاريات: ٢٤- وَقَالَتَ عَبُوزُ عَقِيمٌ ۞ قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ إِنَّهُ هُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الذاريات: ٢٤- وَقَالَتَ عَبُوزُ عَقِيمٌ ۞ قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ إِنَّهُ هُو ٱلْحَكِيمُ مُ الْعَلِيمُ ﴾ [الذاريات: ٢٤-

يذكر الله تعالى : أن الملائكة قالوا : - وكانوا ثلاثة : جبريل وميكائيل وإسرافيل لل وردوا على الخليل حسبهم أولًا أضيافًا ، فعاملهم معاملة الضيوف ، وشوى لهم عجلًا ثمينًا من خيار بقره ، فلما قربه إليهم وعرض عليهم لم ير لهم همة إلى الأكل بالكلية ؛ وذلك لأن الملائكة

BANGAN BANGAN

ليس فيهم قوة الحاجة إلى الطعام فنكرهم إبراهيم: ﴿ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ قَالُواْ لَا تَخَفّ إِنّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوِّرِ لُوطِ فَ أَى: لندمر عليهم. فاستبشرت عند ذلك سارة غضبًا لله عليهم، وكانت قائمة على رءوس الأضياف كما جرت به عادة الناس من العرب وغيرهم، فلما ضحكت استبشارًا بذلك، قال الله تعالى: ﴿ فَبَشّرَنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ أَى ضحكت استبشارًا بذلك، قال الله تعالى: ﴿ فَبَشّرَنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ أَى بشرتها الملائكة بذلك: ﴿ فَأَقْبَلَتِ الْمَرَاتُهُ فِي صَرَقِ ﴾ [هود: ٢١] أى: في صرحة: ﴿ فَصَكَتَ بشرتها الملائكة بذلك: ﴿ فَأَقْبَلَتِ الْمَرَاتُهُ فِي صَرَقِ ﴾ [هود: ٢١] أى: في صرحة: ﴿ فَصَكَتَ وَجُهُهَا ﴾ أى كما يفعل النساء عند التعجب، وقالت: ﴿ يَنُوتِلْنَيْ مَأْلِدُ وَأَنّا عَجُوزٌ وَهَنذَا بَعْلِي شَيْخًا ﴾ [هود: ٢٧] أى كيف يلد مثلى وأنا كبيرة وعقيم أيضًا، وهذا بعلى أى زوجى، شيخًا ﴾ [هود: ٢٧] أى كيف يلد مثلى وأنا كبيرة وعقيم أيضًا، وهذا بعلى أى زوجى، شيخًا ؟ تعجبت من وجود ولد والحالة هذه، ولهذا قالت: ﴿ إِنَّ هَلَا لَشَى مُ عَجِيبٌ \* فَالُوّا أَنْعَجَوِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَنْتُهُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتَ إِنَّامُ حَمِيدٌ تَجِيبٌ \* وَالَاتُ عَلَيْكُمُ اللّهُ الْبَيْتَ إِنَّامُ حَمِيدٌ تَجِيدٌ فَي اللّهِ وَبَرَكَنْتُمُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنّهُ حَمِيدٌ تَجِيدٌ فَي أَنْ أَنْ وَهِ عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنّهُ حَمِيدٌ تَجِيدٌ فَي اللّهِ وَرَكَنْتُهُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَامُ حَمِيدٌ تَجِيدٌ فَي مَنْ أَمْرِ اللّهِ وَرَكَنْتُهُ عَلَيْكُمُ أَهُلَ ٱلْبَيْتَ إِنْتُهُ حَمِيدٌ فَجِيدٌ فَعِيدُ اللّهِ وَالَعَلَمُ اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ أَمْ اللّهُ اللّهُ أَلْهُ اللّهُ الْمَالِقُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّ

وكذلك تعجب إبراهيم الطَّيِّ استبشارًا بهذه البشارة وتثبيتًا لها وفرمًا بها: ﴿ قَالُوا بَشَّرْنَكُونِ عَلَىٰ أَن مَّسَنِي ٱلْكُن مِّن ٱلْقَنْطِينَ ﴾ أَبَشَرْتُكُونِ عَلَىٰ أَن مَّسَنِي ٱلْكَوْر بَهِ فَيْمَ بُبَشِرُونَ ﴿ قَالُوا بَشَّرْنَكُ بِٱلْحَقِ فَلَا تَكُن مِّن ٱلْقَنْطِينَ ﴾ [الحجر: ٤٥، ٥٥] أكدوا الحبر بهذه البشارة وقرروه معه ، فبشروهما ﴿ بِعُلَامٍ عَلِيمٍ ﴾ وهو إسحاق أخو إسماعيل ، ﴿ غلام عليم ﴾ مناسب لمقامه وصبره ، وهكذا وصفه ربه بصدق الوعد والصبر ، وقال في الآية الأخرى : ﴿ فَبَشَرْنَكُهَا بِإِسْحَنَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ . وهذا المعدون المستل به محمد بن كعب القرظي وغيره على أن الذبيح هو إسماعيل ، وأن إسحاق لا يجوز أن يؤمر بذبحه بعد أن وقعت البشارة بوجوده ووجود ولده يعقوب المشتق من العقب من بعده .

وعند أهل الكتاب أنه أحضر مع العجل الحنيذ ، وهو المشوى رغيفًا من مكة فيه ثلاثة أكيال وسمن ولبن ، وعندهم أنهم أكلوا ، وهذا غلط محض ، وقيل : كانوا يرون أنهم يأكلون والطعام يتلاشى في الهواء .

وعندهم أن الله تعالى قال لإبراهيم: أما سارة امرأتك فلا يدعى اسمها سارا ولكن اسمها سارة ، وأبارك عليها وأعطيك منها ابنا ، وأباركه ويكون الشعوب وملوك الشعوب منه فخر إبراهيم على وجهه - يعنى ساجدًا - وضحك قائلًا في نفسه ، أبعد مائة سنة يولد لى غلام ، أو سارة تلد وقد أتت عليها تسعون سنة ؟! .

وقال إبراهيم لله تعالى: ليت إسماعيل يعيش قدامك، فقال الله لإبراهيم: بحق إن امرأتك سارة تلد غلامًا وتدعو اسمه إسحاق إلى مثل هذا الحين من قابل، وأوثقه ميثاقي إلى الدهر ولخلفه من بعده، وقد استجبت لك في إسماعيل وباركت عليه وكثرته ونميته جدًّا كثيرًا، ويولد له اثنا عشر عظيمًا، وأجعله رئيسًا لشعب عظيم.

فقوله تعالى: ﴿ فَبَشَرِّنَهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ لَهُ دليل على أنها تستمتع بوجود ولدها إسحاق ، ثم من بعده بولد ولده يعقوب . أى يولد فى حياتهما لتقر أعينهما به كما قرت بولده ، ولو لم يرد هذا لم يكن لذكر يعقوب وتخصيص التنصيص عليه من دون سائر نسل إسحاق فائدة ، ولما عين بالذكر دل على أنهما يتمتعان به ويسران بولده كما سرا بمولد أبيه من قبله .

وقال تعالى: ﴿ وَوَهَبَّنَا لَهُۥ إِسْحَنَقَ وَيَعْـقُوبَ ۚ كُلًّا هَدَيْنَا ۚ ﴾ [الأنعام: ٤٨]. وقــال سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَمَّا أَعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ ﴾ [مريم: ٩٤].

وهذا إن شاء الله ظاهر قوى ، ويؤيده ما ثبت فى الصحيح من حديث سليمان ابن مهران الأعمش ، عن إبراهيم بن يزيد التيمى ، عن أبيه ، عن أبي ذر ، قال : قلت : يا رسول الله ، أى مسجد وضع أول ؟ قال ( المسجد الحرام » . قلت : ثم أى ؟ قال : « المسجد الأقصى » . قلت : كم بينهما ؟ قال : « أربعون سنة » . قلت : ثم أى ؟ قال : « ثم حيث أدركت الصلاة فصل فكلها مسجد » .

وعند أهل الكتاب، أن يعقوب التَلْيَكُنَّ هو الذي أسس المسجد الأقصى، وهو مسجد «إيليا» بيت المقدس شرفه الله .

وهذا متجه ويشهد له ما ذكرناه من الحديث، فعلى هذا يكون بناء يعقوب النَّكِينَّ وهو إسرائيل بعد بناء الخليل وابنه إسماعيل المسجد الحرام بأربعين سنة سواء. وقد كان بناؤهما ذلك بعد وجود إسحاق؛ لأن إبراهيم النَّكِينَ لما دعا، قال فى دعائه كما قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ النَّكِينَ أَنْ نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ ۞ رَبِ الْجَعْلُ هَنْذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَأَجْنُبْنِي وَيَنِيَّ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ۞ رَبِ إِنْجَانُ مِن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِيٍّ وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ۞ رَبِّنَا إِنْجَانُ مَن تَبِعنِي فَإِنَّهُ مِنْيٍّ وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ۞ رَبِّنَا

إِنِّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعِ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ فَاجْعَلْ أَفْهَدَةً مِنَ ٱلنَّمَرُتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ۞ رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَن الشَّمَرُتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ۞ رَبِّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نَخْفِي وَمَا نَعْلِنُ وَمَا يَخْفَى عَلَى ٱللّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ ۞ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ مَا نَخْفِي وَمَا يَخْفَى عَلَى ٱللّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ ۞ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ٱلذِّي وَمَى لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَاقً إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَلَةِ ۞ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱللّهِ عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَاقً إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَلَةِ ۞ رَبِّ الْجَعَلْنِي مُقِيمَ اللّهَ لَوْ وَمِن ذُرِيَّتِيُّ رَبِّنَا وَتَعَبَّلُ دُعَالَةٍ ۞ رَبِّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَى وَالْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱللْمُسَابُ ﴾ [ابراهبم: ٣٠ - ١٤].

وما جاء في الحديث من أن سليمان بن داود عليهما السلام ، لما بني بيت المقدس سأل الله خلالا ثلاثًا كما ذكرناه عند قوله : ﴿ قَالَ رَبِّ اَغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلكًا لَا يَلْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْلِيَ ﴾ وهن عند قوله : ﴿ قَالَ رَبِّ اَغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلكًا لَا يَلْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْلِي أَنْ الله أعلم ، أنه جدد بناءه كما تقدم من أن بينهما أربعين سنة سوى ابن حبان في أن بينهما أربعين سنة سوى ابن حبان في التها أن القول لا يوافق عليه ، ولم سبق إليه ] (١) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من 3 قصص الأنبياء ¢ لابن كثير : (٢٠٠– ٢٠٣).

# نبى اللَّه لوط الطَّيْخَةُ

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اَتَأْتُونَ ٱلْفَنْحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا مِنْ أَحْدِ مِنَ ٱلْفَنْحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا مِنْ أَحْدِ مِنَ ٱلْفَنْحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا فَا اللّه الْحَلَ مِنْ الْعَالَى الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ اللّهِ عَاد أخاهم هودًا ، وإلى ثمود أخاهم صالحًا ، أرسل لوطًا إلى قومه ، وأرسل إلى عاد أخاهم هودًا ، وإلى ثمود أخاهم صالحًا ، أرسل لوطًا إلى قومه ، ولذلك جاءت منصوبة ، ولكن الحق بدأ الآية بقوله : ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ﴾ وربحا يقول قائل : ما دام لوط قد قال ، فلابد أنه أُرسل لقومه قبل حدوث هذا القول ، إذ كيف يرسله اللّه في وقت أن قال ؟ نقول : إن ﴿ إِذْ ﴾ بمعنى الزمن ، وإن معنى الآية : ولوطًا أرسلناه إلى قومه إذ قال .. فالحق سبحانه وتعالى يريد أن يبين لنا أنه بمجرد أن يقال للرسول : بلغ . فساعتها يقوم بالبلاغ ، فكأن الرسالة جاءت ساعة التبليغ لا فاصل بينهما .

وكلمة «قومه» تعنى أنه عاش معهم فترة ، وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَإِلَىٰ تَمُودَ أَهُمْ مُودًاً ﴾ [الأعراف: ٢٥] ولم يقل هنا وإلى قوم لوط أخاهم صنيلحاً ﴾ [الأعراف: ٢٥] ولم يقل هنا وإلى قوم لوط أخاهم لوطًا ، ولكنه قال : ﴿ لِقَوْمِهِ ، فكيف ذلك ؟ لابد أن نتنبه إلى أن لوطًا لم يكن من هذا المكان ، فلوط كان هو وإبراهيم في مدينة بعيدة ، ثم جاء إلى هذا المكان فرارًا من الاضطهاد هو وإبراهيم ، وفي هذه الحالة يكون طارئًا عليهم ؛ ولذلك لم يقل : أخاهم الذي كان يقيم معهم . ولكنهم قومه بمعنى أنه عاش معهم فترة فعرفوا أخلاقه وصفاته ، وأنسوا به لفترة من الزمان جعلتهم يعرفونه معرفة بعضهم لبعض ، وهكذا نرى دقة التعبير في القرآن ، لم يقل أخاهم لأنه لم يولد ولم يُزبَّ معهم ، ولكنه قال : ﴿ لِقَوْمِهِ ، ﴾ لأنه عاش معهم فترة فعرفوه .

ماذا قال لوط لقومه ؟ لم يقل لهم : إن ربى نهاكم عن العملية القذرة التى تقومون بها ، ولكن أدب النبوة جعله يقولها بأسلوب الاستفهام . ولكنه استفهام تقريع واستفهام استنكار . ولكن أدب النبوة جعله يقولها بأسلوب الاستفهام ! ولكن ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ التَّاتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا مِنْ أَحَلِهِ مِن ٱلْفَالِمِينَ ﴾ . وهكذا يحمل السؤال استنكارًا لما يحدث ، يقول لهم : إن العقل مِن أَحَلِهِ مِن ٱلمَامِينَ هذه العملية القذرة . وهذا شيء لم يسبقهم إليه أحد ، ولكنهم فعلوه للشهوة . إذن فرغم أنها عملية قذرة والفطرة السليمة تأباها ، فإنها كانت موجودة في هذا المجتمع بقصد

الشهوة والشذوذ عن الطبيعة ، وكلمة « فاحشة » هى التزيد فى القبح ؛ أى أن الشيء ليس قبيحًا فقط ولكن فيه زيادة فى القبح ، ولكن الذى يأتى أنثى بدون زواج مثلًا تكون فاحشة . ولكن يمكن أن يتزوجها بعد ذلك وتصبح حلالًا ، أما إتيان الرجل الرجل ففاحشة بمعنى مركب ؛ لأنه ليس مخلوقًا لهذه العملية ، ولا يمكن أن يصير حلالًا أبدًا .. فهو فحش مركب .

<sup>3</sup>%q\$<sup>\$%q\$\$</sup>%q\$<sup>\$%q\$\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>%q\$<sup>\$</sup>

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ الْعَنكِينَ ﴾ يقول بعض الفقهاء إن ﴿ مِنْ ﴾ زائدة ! ولكن بالنسبة لكلام الحق سبحانه وتعالى فلا يوجد شيء زائد ، فلو أننا قلنا : ما سبقنا واحد أو اثنان . أى عدد قليل جدًّا لا يعتد به . ولكن إذ قلنا من أحد ، فمعناه أنه لم يسبقنا أحد بالنفى القطعى . تمامًا كما تقول لإنسان : ما عندى مال ، فقد تملك عشرة قروش أو عشرين قرشًا ، ولكنك لا تعتبرها مالاً . ولكن إئا قلت له : ما عندى من مال ، أى من بداية ما يقال له مال ولو مليمًا واحدًا . فقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِن الْعَلَمِينَ ﴾ أى : من بداية ما يقال له أحد ، وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ مَا صَدَالَى اللهُ أَكْلَمِينَ ﴾ أى : ما يطلق عليه اسم العالمين . فالحق سبحانه وتعالى سماها أولاً : فاحشة أى تزيد في القبح ، ثم أكد لنا أنه لم يسبق قوم لوط إليها من أحد ، أى أنها بدأت بينهم وهذا استنكار فظيع .

ولنبحث المسألة عقليًا ، لما جعل الله الإنسان خليفة كان لابد من بقاء النوع وخصوصًا أن الأعمار محدودة . وبقاء النوع مضمون بالزواج فهو الوسيلة لإبقاء النوع ، والله تعالى تكفل للإنسان بالقوت الذي يقيم به صلبه .

إذن .. فالإنسان خليفة في الأرض يريد إنجابًا ويريد قوتًا ؛ ولذلك حين خلق الله تعالى الأرض قدر فيها أقواتها ليبقى الإنسان ، وخلق فيها الذكر والأنثى لبقاء النوع ، والإنسان لا يولد ومعه كل مقومات الخلافة ؛ بل يمر بخمس مراحل . فهو يكون في أول الأمر نطفة في ظهر أبيه ، ثم جنينًا في بطن أمه ، ثم يولد وهناك فترة طفولة محتاجة إلى عناية ، وفترة تربية حتى يبلغ رشده ويصلح للخلافة في الأرض .

إذن .. فالمسألة تأخذ مراحل عدة بين الحمل والولادة ورعاية الطفل وهو صغير . وأطول الأجناس طفولة هو الإنسان ، ما الذي يجعل الإنسان يتحمل كل هذه المتاعب ؟ إنها الشهوة

التى وضعها الله تعالى فى الذكر والأنثى ؛ لكى يحفظ بها النوع ، وعندما توضع فى مكانها ويتم منها الإنجاب تتحمل المتاعب فى التربية ، وإذا عزلت الشهوة عن بقاء النوع تكون قد أفسدت فى سنة الكون ؛ لأنك عطلت الإنجاب وعطلت عمارة الأرض ، وهذا يتم حين تكون الشهوة فى غير موضعها ولا يستفاد منها فى الإنجاب .

والحق سبحانه وتعالى عبن تحدث عن الفاحشة لم يفصلها لنا في الآية الأولى ، إذ قال سبحانه وتعالى : ﴿ أَتَأْتُونَ الْفَخِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِن الْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف : ١٨] ومعنى ذلك أنها أمر معلوم بالفطرة ، ولكن بعض الناس قد يطلب التفصيل ، ولذلك فسرها في الآية الثانية في قوله تعالى : ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِن دُونِ اللِّسَآةِ بَلَ أَنتُد قَوَمٌ مُسرِفُونَ ﴾ [الأعراف : هو تجاوز الحد ، والله وضع لنا مُسرِفُونَ ﴾ [الأعراف : هو تجاوز الحد ، والله وضع لنا مصرفًا للشهوة وهي المرأة وجعلها وعاء للإنجاب فهي تعطينا الشهوة وتعطينا الإنجاب . ولكن إذا كانت هذه العملية مع الرجال فهي تجاوز للحد ؛ لأنها بُعدٌ عما شرع اللَّه تعالى ، وانقياد لشهوة الإنسان في غير ما أحل الله ؛ لذلك فهم مسرفون لأنهم تجاوزوا الحد .

ويقول الحق سبحانه وتعالى فى آية أخرى فى سورة «الشعراء»: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُوانَ مِنَ الْمُكْلِمِينَ ﴾ [الشعراء: انتها النقل الشائن الذى انفرد به قوم لوط على سائر الناس. ولذلك يقول الله عز وجل فى آية أخرى: ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُم مِن أَزْوَا مِكُمْ بَلْ الناس. ولذلك يقول الله عز وجل فى آية أخرى: ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُم مِن أَزْوَا مِكُمْ بَلْ أَنتُم قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: ١٦٦] يقول لهم نبيهم لوط: لماذا تفعلون الفاحشة وعندكم حرثكم الذى أنعم به عليكم ربكم، زوجاتكم ؟!!

عندكم مندوحة فى تصريف الغرائز وهى الزوجات ، فلماذا تنقلون ما ينبغى فعله مع الزوجات ، إلى فعل حرام غير جائز مع الذكران من العالمين ؟ والآية تحتمل معنى آخر ، هو أنهم كانوا يأتون نساءهم فى مواضع حرمها الله ، كما يفعلون مع الذكران من العالمين .

إن الله جعل للأزواج محلًا للاستنبات في زوجاتهم ، قوم لوط تجاوزوا محل الاستنبات الحلال واستبدلوه بالموضع الحرام . محل الاستنبات الحلال الذي يجوز للرجل أن يأتي زوجته فيه هو الذي أشار إليه قول الله عز وجل : ﴿ نِسَآ قُكُمُ مَرْتُ لَكُمُ فَأْتُوا حَرْثَكُمُ أَنَى شِنْتُمُ ﴾ [ البقرة : عبد الناس فهم هذه الآية خطأ . فهموها على أن موضع الحرث مشاع في أي مكان إن

الآية واضحة وصريحة تقول: ﴿ مَرْفَكُمْ ﴾ ومعنى الحرث هو مكان استنبات الولد، والمرأة تضع الولد من مكان معروف من الأمام وليس من الخلف. ﴿ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونِ ﴾ [الشعراء: 177] العادى هو الذى شرع له شيء يقضى - إربته - حاجته فيه فتجاوزه إلى شيء آخر حرام.

فالجهل هنا ليس ضد العلم ، ولكنه مرادف السُّفه ، لأن الجهل له إطلاقات .

الناس يفهمون أن الجهل عدم العلم ، مع أن الأمية هي ألا تعلم ، والجهل أن تعلم قضية مخالفة للواقع ، ولذلك الذي يتعب في الدنيا هو الجاهل وليس الأمي ؛ لأن الأمي خالي الذهن ، تقول له القضية فيأخذها وكفي ، لكن الجاهل عنده قضية مخالفة ، فأنت تحتاج معه إلى عملين اثنين : أن تنزع منه قضية الباطل أولًا ، ثم تدخل له قضية الحق ، وهذا شيء يحتاج إلى جهد كبير ، فالذي يتعب العالم هو الجاهل لا الأمي .

### منطق أصحاب الفطر المطموسة

قال لوط التَّلِيَّةُ للمسرفين من قومه: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَةُ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ الْعَلَمِينَ \* إِنَّكُمْ مَ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةً مِن دُونِ ٱلنِسَاتُ مِنَ أَنْتُد قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ [الأعراف: ٨٠، ٨١] ماذا قال له قومه ؟ هل ناقشوه ؟ .. لا .. يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ \* إِلّا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَتِكُمُ إِنَّهُم أَنَاسٌ يَنَطَهَّرُونَ ﴾ كان جَوَابَ قَوْمِه بعقدة الذنب [الأعراف: ٨٢] . أي لم يكن في العملية أي منطق ، إلا أن قول لوط قد أشعر قومه بعقدة الذنب

وفحش ما يحدث ، فقالوا : الحل أن نخرج لوطًا وقومه من القرية ؛ لأنه جاء ليفسد علينا شيئًا نتمتع به . وحتى في علة الإخراج لم يكن هناك أي منطق ، إلا أن لوطًا ومن آمن معه يريدون أن يتطهروا من قذارة هذه القرية وما يحدث فيها .

\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$q\$\$\$

والحق تبارك وتعالى يقول فى آية أخرى: ﴿ قَالُواْ لَيِن لَرَّ تَنْتَهِ يَنْلُوطُ لَتَكُونَنَ مِنَ الْمُخْرَجِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٧] ما الذى يريدونه من نبيهم لوط؟ أن يكف عن لومهم ونهيهم عن فعل الفاحشة . و﴿ مِن ٱلْمُخْرَجِينَ ﴾ أى : من المطرودين خارج بلدتنا . ولذلك يقول الحق عز وجل فى موضع آخر : ﴿ أَخْرِجُواْ ءَالَ لُوطٍ مِن قَرْيَتِكُم ۗ إِنَّهُم أُنَاسٌ يَنَطَهَرُونَ ﴾ [النمل : ٥٥] لماذا أخرجوا لوطًا ومن اتبعه من قريتهم ؟ لأنهم يتطهرون بفعل الحلال وإتيان ما أمرهم الله به ، والعصاة الذين كذبوا لوطًا لا يريدون أن يكونوا من المتطهرين . وهكذا كل أهل الباطل ، لا يحبون أن يكون بينهم من يأمر بالحق وينهى عن فعل الباطل . يضبقون به ذرعًا ويحاولون بشتى السبل أن يتخلصوا منه . إما بالنفى أو الحبس أو السجن أو القتل .

ماذا كان موقف لوط من هؤلاء المكذبين؟ ﴿قَالَ إِنِّى لِعَمَلِكُمْ مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴾ هناك فرق بين من يعمل العمل، وبين من يكره العمل، وبين من يكره عامل العمل نفسه، لوط التَّلِيَّا قال لهم: أنا كاره لعملكم وكاره لمن يفعل الفاحشة منكم.

### خيانة امرأة لوط

قال تعالى : ﴿ فَأَنَجَنَنَهُ وَأَهَلَهُ ۚ إِلَّا آمَرَأَنَهُ ﴾ [الأعراف: ٣٨] إذا سمعنا ﴿ أَنجيناه ﴾ فإن ذلك يكون نجاة على أمر واحد . ولكن ﴿ نجيناه ﴾ يعنى من أشياء متعددة ، أى من أخطار متعددة . ولأن الله سبحانه وتعالى هو المنجى فإنه ينجى بكلمة ﴿ كُن ﴾ ومهما تعددت الأخطار فإنها لا تحتاج من الله سبحانه وتعالى إلا كلمة : ﴿ كُن ﴾ .

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَهْلَمُ ﴾ الأهل هنا: إما أن يكونوا أهلًا له بالنسب ، أو بالتدين والتبعية . فإذا قال الحق سبحانه وتعالى: ﴿ إِلَّا اَمْرَأَتَكُم كَانَتْ مِنَ الْغَنبِينَ ﴾ التدين والتبعية . فإذا قال الحق سبحانه وتعالى قد أنجى أهل بيت لوط وأتباعه الذين [الأعراف: ٣٨] . فهذا دليل على أن الحق سبحانه وتعالى قد أنجى أهل بيت لوط وأتباعه الذين هم أهل كل رسول ، فعندما حاول نوح التَّلِيُكُمُ أن يقنع ابنه بركوب السفينة ورفض الابن وأصر على كفره فغرق ، قال نوح وهو يدعو الله تعالى : ﴿ رَبِّ إِنَّ آبَنِي مِنَ أَهْلِي ﴾ [هود: ٤٥] فقال

له الحق سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ ۚ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَالِحٌ ﴾ [ هود : ٤٦] فأهل الرسول هم أصحاب الأعمال الصالحة الذين يتبعون منهجه .

إذن .. فزوجة لوط لم تدخل في الإنجاء .. لماذا ؟ لأنها كانت من الغابرين وغبر تأتى لمعان متعددة ، فمعناها أقام ، ومعناها مضى ، ولذلك يقال : هذا الشيء غبرت أيامه أى مضت . فأى معنى تتناوله الكلمة في هذه الآية الكريمة ؟ نقول : إن المعنيين ملتقيان ، فمادامت لم تخرج مع لوط وبقيت في مكانها ، فقد بقيت في المكان الذي سينزل فيه العذاب . ومادامت قد بقيت في المكان الذي سينزل فيه العذاب ، فقد أصبحت من الماضين لأنها ؟ ستهلك .. أصبحت تاريخًا .

والحق سبحانه وتعالى لم يذكر لنا التفاصيل فى هذه الآية عن أسباب هلاك امرأة لوط، ولكن المعنى يؤكد لنا أنها كانت مخالفة لمنهجه وغير مؤمنة به، ولكنه جاء بالتفاصيل فى آية أخرى فى قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ كَفَرُواْ الْمَرَأَتَ نُوجٍ وَالْمَرَأَتَ لُوطٍ كَانتًا فَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَكِلِحَيْنِ فَخَانتَاهُمَا فَلَرْ يُغْنِيا عَنْهُمَا مِنَ اللّهِ شَيْتًا وَقِيلَ ادْخُلَا النّارَ مَعَ الدّي ضِربه الله تعالى هنا أن يقال: إن المرأة لوط كانت زانية.

ولكن الحق سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا إلى أن الرسول مع أنه مرسل من الله لا يستطيع أن يفرض إيمانًا حتى على امرأته ؛ لأن حرية الاعتقاد وحرية العقيدة قد كفلها الله للإنسان ليكون الحساب عدلًا في الآخرة ، ولذلك فالله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ضَرَبَ اللهُ مُثَلَا لِلَهِ اللهِ عَلَى يقول : ﴿ضَرَبَ اللهُ مُثَلًا لِلَهُ عَلَى الله عَلَى الله الله الله الله الله ورفضوا أن يؤمنوا به ، والله سبحانه وتعالى لأنه أعطى كلًا منا حرية الاختيار ، أعطاها بعدله حرية أن تختار الكفر أو الإيمان ، ولم يقيد هذه الحرية حتى في زوجات الأنبياء . ويجب ألا يعتقد أحد أن امرأة لوط كانت متكبرة متسلطة على لوط ؛ لأن الحق سبحانه وتعالى نفى ذلك في قوله جل جلاله : ﴿كَانَتُ عَتَ عَبْدَيْنِ ﴾ على لوط ؛ لأن الحق سبحانه وتعالى نفى ذلك في قوله جل جلاله : ﴿كَانَتُ عَتَ عَبْدَيْنِ ﴾ ومعنى ذلك أن إمرة الرجل كانت عليها ، ولم يكن لوط هو الذي يطيع أوامرها ولكنها كانت خاضعة له ، ولكن حرية الاختيار جعلتها تختار الكفر على الإيمان .

ولذلك يجب ألا يأتي أحد ويقول: إن قول الحق سبحانه وتعالى لنوح الطَّيْكِينُ عن ابنه:

﴿إِنَّهُ لِيَسَ مِنْ أَهَلِكُ ﴾ [هود: ٤٦] معناه أنه ابن زنى ، لا ، ولكن معناه كما قال الله ويين: ﴿ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ مَنِلِجٌ ﴾ ، ولذلك لابد أن نتنبه إلى قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ كَانَتَا تَحَتَ عَبَّدَيْنِ ﴾ [التحريم: ١٠] ، لنفهم أن حرية الاختيار في العقيدة هي التي جعلت هذا يحدث ، وأن رسولين من رسل الله تعالى لم يستطيعا أن يرغما زوجتيهما على الإيمان ، فالمسألة في حرية العقيدة التي كفلها الله للإنسان ، ولا أحد يستطيع أن يجبر عليها أحدًا بالقوة . وفي هذا ضرب الله مثلًا للذين آمنوا امرأة فرعون ، ليرينا أن فرعون المتجبر مدعى الألوهية لم يستطع أن يجعل امرأته تؤمن ، ومدع للألوهية لم يستطع أن يجعل امرأته تؤمن ، ومدع للألوهية لم يستطع أن العقيدة أمر اختياري حماه الله تعالى بكل يستطع أن يجعل امرأته تومن على أساس قهر .

# نجاة لوط الطِّيِّة وأهله ، إلا امرأته

يقول تعالى : ﴿ فَأَنْجَيْنَكُ وَأَهْلُهُ وَ إِلَّا أَمْرَأَتُكُو كَانَتْ مِنَ ٱلْفَكِيدِينَ ﴾ [الأعراف: ١٨] كلمة ﴿ أنجينا ﴾ تشير أولًا إلى أن عذابًا سيقع ، وأن العذاب سيقع في المكان الذي فيه قوم لوط ، وأن النجاة لن تكون بقدرة لوط أو المؤمنين معه ، ولكن بقدرة الله سبحانه وتعالى ، فهو الذي سينجيهم من هذا العذاب ؛ ولذلك قال الحق سبحانه : ﴿ فَأَنْجَيَّنَكُ ﴾ ونسب الفعل إلى ذاته سبحانه وتعالى ، ولذلك فإن الله هو الذي أخرج آل لوط وأنجاهم من العذاب .

قوم لوط قالوا: ﴿ أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَرِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسُ يَنَطَهَرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٨] فجاءت إرادة الحق سبحانه وتعالى موافقة لما طلبه قوم لوط، أخرج الله لوطًا ومن معه فعلًا من القرية ، ولكنه أخرجهم لينجيهم من العذاب ، فكأن ما كان يحسبه قوم لوط خيرًا لهم بإخراج لوط ومن معه من المكان كان شرًا لهم ؛ لأنهم بإخراجهم نزل العذاب على قوم لوط.

والحق سبحانه وتعالى قال فى آية أخرى: ﴿قَالُوٓا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ بُجُوِمِينَ ﴾ إلاّ ءَالَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُوهُم أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٥٥، ٥٥]، والقوم المجرمون هم قوم لوط الذين عادوه وكذبوه، وهم الذين يفعلون المعاصى والمنكرات. وهل آل لوط كانوا ضمن القوم المجرمين؟ نحن نعرف أن الاستثناء هو إخراج ما بعد « إلا » مما قبلها. فآل لوط لم يكونوا فى القوم « المجرمين ؟ إذن فالاستثناء ليس من قوم لوط، ولكنه من مجرمين ؟ لأن القوم كان

أغلبهم فاسدين ، فصار « قوم لوط » اسم علم على القوم . والاستثناء في هذه الآية قضية لغوية أفاض فيها العلماء كثيرًا ، فقالوا : ﴿ قَالُوا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمٍ بُحْرِمِينِ أَى إِلَى مجرمين ﴿ إِلَّا مَالَ لُوطٍ ﴾ هذا استثناء ، فنحن لم نرسل لآل لوط ، إذا كنتم ستنجونهم فيكون الإرسال للإنجاء والإهلاك ، نعم ؛ لأنهم جاءوا في الأصل لكي يهلكوا قوم لوط المجرمين ﴿ إِلَّا عَالَ لُوطٍ ﴾ فاستثنى آل لوط من كلمة مجرمين .

ثم قال : ﴿إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ أى آل لوط ﴿إِلَّا اَمْرَأَتَهُم ﴾ . إذن فامرأة لوط لن تنجو ، بل ستدخل في عداد المجرمين ، ولذلك قالوا : إذا توالت الاستثناءات على مستثنى منه ، تأخذ المستثنى الأول من المستثنى منه ، والمستثنى الثانى من المستثنى الأول ، والمستثنى الثالث من المستثنى الثانى . وهنا الآية تقول : ﴿إِلَّا ءَالَ لُوطٍ ﴾ ، واستثنى من آ لوط امرأته فتكون قد دخلت في القوم المجرمين : ﴿قَدَّرُنَا إِنَّهَا لَمِنَ ٱلْفَنْهِينَ ﴾ [الحجر: ٦٠] .

ولكن هل الرسل هم الذين قدروا أم الذي قدر هو الله تعالى ؟

نقول: إن الفعل يصح أن ينسب إلى الآمر به وإلى المبلغ وإلى المباشر له ، فالله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ أَلَّهُ يَتُوفَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَ ﴾ [الزمر: ٤٢]. ويقول: ﴿ قُلُ يَنُوفَكُمُ مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ﴾ [السجدة: ١١] فمرة ينسب الفعل للآمر الأعلى سبحانه وتعالى ، ومرة للمبلغ ، ومرة لمن يباشر العملية ، وقوله تعالى : ﴿ قَدَّرُنَا إِنَّهَا لَمِنَ ٱلْفَنبِينَ ﴾ حين تسمع كلمة ﴿ غابر ﴾ تظن أن الزمن الغابر هو الذي مضى ، ولكن هنا غابر بمعنى باق ، أو هو من أسماء الأضداد ، فمعنى ﴿ لَمِنَ ٱلْفَنبِينَ ﴾ أي من الباقين فلن تخرج ولن تنجو ؛ لأن الذي سينجو سيخرج من القرية ، والذي سيقى هو الذي سيهلك .

وفى موضع آخر أشار القرآن إلى من تكون هذه العجوز التي أهلكها الله مع العصاة المكذبين من قوم لوط قال تعالى: ﴿ رَبِّ نِجِينِ وَأَهْلِي مِمّا يَعْمَلُونَ ﴿ فَنَجَيْنَهُ وَأَهْلُهُ أَجْمَعِينٌ ﴾ [الشعراء: ١٦٩- ١٧١]. العجوز معروف وهو من تقدمت به السن وتجاوز الستين في الْعَنبِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٩- ١٧١]. العجوز معروف وهو من تقدمت به السن وتجاوز الستين في عرفنا هذه الأيام ، و﴿ الْعَنبِينِ ﴾ أى الهالكين. كأن الله تعالى يخبر رسوله لوطًا ، بأن هذه الزوجة التي لم تكن أهلًا للزواج من نبي الله لوط وخانته في نبوته ، وأنها ستهلك مع العصاة المذنبين ، إنها ستظل في الدار ولا تخرج معك ؛ مع الذين اتبعوا لوط ، وسيصيبها ما يصيب غيرها من الهالكين. وفي المثل العربي « هذا أمر غبر وقته » أي : ذهب وقته ومضى .

#### الملائكة في بيت لوط

قال تعالى : ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا مِنَ ، بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ [ هود : ٧٧] أى : شعر في نفسه بالسواء . وضاق ذرعًا ، والذرع مأخوذة من الذراع . والذراع فيه الكف ، والكف فيه الأصابع التي تدفع بها الأشياء عن نفسك ، وأى شيء تستطيع أن تمد له ذراعك لتدفعه عنك فلا تصل ذراعك إليه يقال : ضقت به ذرعًا . أى أنت عاجز عن أن تدفع أذًى جاءك . ولذلك يقال : « لو أن ذراعي طالته لحدث كذا وكذا » أى : أنك عجزت عن أن تصل إليه ، أى أنه فوق طاقتك .

الملائكة جاءت إلى لوط فما الذى ساءه وجعله يحس بعجزه ؟ لأن الملائكة جاءت إليه على هيئة بشر، وهو يعلم ما يفعله قومه، ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَلَمَّا جَآءَتُ رَسُلُنَا لُوطًا سِيّ مَه بِهِم وَضَاقَ بِهِم ذَرّعًا وَقَالَ هَذَا يَومٌ عَصِيبٌ للذا ؟ لأنه عندما رأت امرأة لوط هؤلاء الرجال قادمين، صعدت إلى سطح البيت وأوقدت نارًا ؛ لتحدث دخانًا كثيفًا إشارة إلى القوم أن هناك ضيوفًا قد وصلوا، وأنهم حسنو المظهر يستحقون أن يفعل بهم آل لوط ما يفعلونه بالرجال. لوط حين وصل إليه القوم: ﴿وَقَالَ هَذَا يَومٌ عَصِيبٌ عَصِيبٌ يعنى يوم صعب ومنه العصابة التي يربطها الإنسان على رأسه في يوم يعاني فيه من تعب شديد، ومنه العصبة لأنهم جماعة يتكاتفون على فرد، فلا يستطيع أن يدافع عن نفسه، فيكون اليوم عصيبًا بالنسبة له ؛ لأنه يلاقي فيه أذي كثيرًا.

امرأة لوط أوقدت النار وارتفع الدخان ، وعرف أهل القرية أن عند لوط رجالاً حسان المظهر ، فلم يضيعوا وقتًا كما يروى لنا القرآن الكريم : ﴿وَبَهَاءُمُ فَوَمُهُمُ يُهُمَوعُونَ إِلَيْهِ ﴾ [هود : ٧٨] ومعنى ذلك أن قوم لوط جاءوا إليه مسرعين متدفقين ، والإنسان حين يتعود على الإثم يفعله بسهولة ويسرع إليه ، فالذى يسرق أول مرة يكون متهيبًا وخائفًا أن يمسك به ؛ لأنه ليس له دراية بالسرقة أما الذى يسرق كل يوم ، فهو يقدم على السرقة بجرأة ونشاط . وكلمة يُهرعون من ألفاظ اللغة العجيبة ، كل فعل له فاعل مثل : يضرب زيد عمرًا . من الذى ضرب ؟ زيد . وضرب من ؟ عمرًا . . هذا فاعل وهذا مفعول ولكن كلمة يُهرع إذا سمعناها فالضمة على الياء ، وهي ملازمة للبناء للمجهول ، يُهرع مثل جُن بضم الجيم ، ومعناها فلان أُصيب الياء ، وهي ملازمة للبناء للمجهول ، يُهرع مثل جُن بضم الجيم ، ومعناها فلان أُصيب

بالجنون ، ولكن هل هو أخضر لنفسه الجنون ؟ لا .. الجنون هو الذي جاءه ، ونحن لا نعرف للجنون سببًا فبنيت للمجهول ، مثلًا يقال : نكب فلان ، ولكننا لا نعرف ما الذي نكبه ؟ ولكن إذا جهل الفاعل بني للمجهول ، إنما ما بعده يكون فاعلًا .

قوله تعالى: ﴿ يُهُرَّعُونَ إِلَيْهِ ﴾ الإنسان إذا أقبل على شيء باندفاع فهو عاشق إلى أن يذهب إلى ذلك الشيء ، ولا يعشق إنسان أن يذهب إلى شيء إلا إذا كان يذهب إلى ما يحب ودون أية هيبة ، فيه اندفاع منه وفيه دفع من غيره ، فأى جماعة تكون مقبلة على أمر محبب إلى نفسها تندفع إليه . فإذا كان هناك نقص في مادة غذائية ، ثم عرف الناس أنها موجودة في محل معين هرعوا إليه ، أى اندفعوا إليه ودفعوا غيرهم ، وقوم لوط مدربون على هذا الإثم .

ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَمَاآءُ وَ قُومُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن فَبَلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَيْعَاتِ ﴾ [ هود: ٢٨] إذن فهم متدربون على هذا العمل، يعشقونه ويفعلونه بلا هيبة ولا حياء؛ لأن الحياء أن يفعل بعضهم ويخاف بعضهم، ولكن إذا كانوا كلهم يقومون بهذه السيئة، فلا أحد يخشى أو يمتنع؛ لأن ما يفعلونه مع الرجال من الفاحشة قد تعودوا عليه. أقبل قومه على بيته بسرعة واندفاع وفي أعداد كبيرة، وهو يعلم نيتهم من سوابقهم، ويريد أن يصرفهم عن ضيوفه انصرافًا من جنس اندفاعهم. ﴿ وَقَالَ يَنقَوْمِ هَنَوُلاَهِ بَنَاتِي هُنَ أَطْهَرُ لَكُمُّ وَشِيدُ ﴾ [ هود: ٢٨]، أيعرض لوط بناته عليهم ؟ وما المانع، فالمرأة معدة لهذا، ومن الممكن أن يتم الزواج بينها وبين الرجل. ولكن هؤلاء كافرون ولوط رسول الله، هل كان من الممكن أن يزوج الرجل ابنته لغير مؤمن؟ نقول نعم، ورسول الله يَعْفَيْ زوج ابنته رقية لابن أبي لهب، ولأبي العاص بن الربيع، ولم يكن في ذلك الوقت قد نزل التشريع بالتحريم.

لوط قال: هؤلاء بناتى. هل قالها بالنسبة لبناته اللاتى من صلبه ؟ أو لبنات أمته ؟ أو بنات المؤمنين به ؟ لوط لم يؤمن برسالته إلا هو وبنتاه. إذن فلم يكن المقصود بنتيه ؛ لأنهما لا يكفيان هذا العدد الكبير، إن لوطًا كان يحاول أن يهدى قومه ويدفعهم إلى الزواج، ولذلك فقوله بناتى يعنى بنات القرية، بدليل أنه قال: ﴿هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾، أى: أن زواجكم من البنات أطهر لكم مما ترتكبونه من فاحشة مع الرجال، فالزواج شريعة الله والفاحشة مع الرجال إثم

ثم عندما لم يجد اقتناعًا منهم بذلك ، حاول أن يستعطفهم بأن يحفظوا عليه كرامته بالنسبة لضيوفه ، فقال كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ فَاَتَّقُوا اللّهَ وَلَا يُحْرُونِ فِي ضَيَغِيّ ﴾ النسبة لضيوفه ، فقال كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ فَاَتَّقُوا اللّهَ وَلَا يُحْرُونِ فِي ضَيْغِيّ ﴾ [هود : ٧٨] ، كلمة ضيف مفردة وتطلق على الجماعة ، يعنى إن كان هناك واحد يقال : هناك ضيف ، فهو مفرد ضيف ، وإن كان هناك اثنان يقال : هذان ضيف ، وجماعة يقال : هؤلاء ضيف ، فهو مفرد للمذكر والمؤنث والمثنى والجمع ، والله سبحانه وتعالى يقول في آية أخرى : ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيّفٍ إِبْرَهِيمَ اللّهُ كُرُمِينَ ﴾ .

إذن .. فضيف كلمة مثلها مثل كلمة طفل تقال للمفرد والمثنى والمذكر والمؤنث والجمع . والله تبارك وتعالى يقول : ﴿ وَلَا يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ۚ وَلَيَصْرِيْنَ بِحُمْرِهِنَ عَلَى وَالله تبارك وتعالى يقول : ﴿ وَلَا يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَـرَ مِنْهَا ۚ وَلَيَصْرِيْنَ بِحُمْرِهِنَ عَلَى جُمُوبِينَ وَلَا يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ أَوْ لِمَا يَقِيمُ إِلَّا لِيَعْوَلِنِهِنَ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَوْ النَّالِيقِينَ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْنَاتُهُنَّ أَوْ النَّابِهِينَ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْنَاتُهُنَّ أَوِ النَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَبِ السِّلْقِ اللَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَبِ الشِيمِينَ عَيْرِ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّيَالِ أَوِ الطِفْلِ اللَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَبِ السِّلْقِ عَلَى المفرد والمثنى والجمع والمذكر والمؤنث .

قوله تعالى : ﴿ وَلَا تُخَرُّونِ فِي ضَيِّفِي ﴾ . ما هو الخزى ؟ الخزى هو الفضيحة أمام الناس ، فالإنسان حين يهان لو كان بمفرده فهذا هوان ، ولكن الخزى أن يهان أمام جمهرة من الناس . وقوله تعالى : ﴿ أَلَيْسَ مِنكُمُ رَجُلُ رَشِيدٌ ﴾ [ هود : ٧٨] ، أى : رجل يقف مع الحق ويمنع هذه المهزلة .

لما عرض لوط التَّلِيَّةُ على قومه الزواج من بناته ، قالوا له : ﴿ لَقَدُ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنَ حَقِي وَلِنَكَ لَنَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [هود: ٧٩] يعنى : أنت تعلم أنه ليس لنا حق في بناتك ، وأنت تعلم أننا لا نريد البنات ، ولكننا نريد ضيوفك هؤلاء ، الضيوف الرجال ذوى الهيئة الحسنة لنرتكب معهم الفاحشة . لوط أحس بالضيق الشديد وبالخزى والعجز ، فقال كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُونَ أَوْ عَاوِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ [هود: ٨٠] ساعة تسمع ﴿ لَوْ ﴾ الكريم : ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُونً أَوْ عَاوِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ [هود: ٨٠] ساعة تسمع ﴿ لَوْ ﴾ تكون للتمنى ، أى أتمنى أن تكون لى قوة أدفعكم بها عن ضيوفى ، لو أن عندى القوة لفعلت ، وإن لم يكن عندك القوة الذاتية . فإنك تبحث عن قوى أو أقوياء ، تستطيع أن تأوى إليهم ليدفعوا عنك السوء ، وقوله تعالى : ﴿ أَوْ عَاوِيَ إِلَىٰ رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ ، أى أجد من الأقوياء من ينصروني عليكم ، فآوى إليهم ليدافعوا عني .

والحق تبارك وتعالى يقول فى آية أخرى توضح موقف قوم لوط من الملائكة الذين جاءوا اليه بالبشرى والحوار الذى دار بينهم وبينه ، قال تعالى : ﴿وَجَآةَ أَهْلُ ٱلْمَدِينَ وَ يَسَبَّشِرُونَ ﴾ آلمه بالبشرى والحوار الذى دار بينهم وبينه ، قال تعالى : ﴿وَجَآةَ أَهْلُ ٱلْمَدِينَ وَ يَسَبَّشِرُونَ ﴾ آلمه بالله النفس إلى شيء مفرح وسار ؛ لأنهم حينما سمعوا بأن لوطًا جاءه جماعة فى غاية الحسن والجمال : تحركت نوازعهم المنحرفة وقالوا : هذه فرصة ، فجاءوا مستبشرين ومسرورين ؛ فكأنهم رأوا أن هذه فرصة يجب ألا تفلت من أيديهم ؛ لأنهم كانوا أهل منكر وانحراف ، لا يستحون منه ، بل كانوا يفعلونه بسرور واستبشار .

ولما جاءوا لوط قال لهم: ﴿ هَلَوُلاَ مَسْفِى فَلَا نَفْضَحُونِ ﴾ [الحجر: ٦٨] وكان من عادة العرب أن الضيف يأخذ كرامته واحترامه من المضيف، ولا يسمح لأحد أن يناله بسوء وهو عنده ؟ لأنه أخذ جواره، وأى اعتداء على الضيف يعتبر نقيصة وعارًا على المضيف. ﴿ هَلَوُلاَ مَسْفِى هُولاء جمع، وضيفى مفرد. وقوله: ﴿ فَلَا نَفْضَحُونِ ﴾ . الفضيحة هى هتك المساتير التي يستحى منها الإنسان ؟ لأن هناك أشياء يفعلها الإنسان ولكنه يستحى أن يظهرها، هذه تسمى المساتير.

لأنك لو عرفت لمحسن حسنات متعددة ، ثم اطلعت منه على سيئة فقد تلعنه وتقاطعه ، فتحرم نفسك من حسناته فالمولى سبحانه يستر عنك هذه السيئة حتى تنتفع بحسناته ولذلك يقولون :

اعمل بقولى ولا تنظر لأفعالي واجنِ الشَّمار وحلَّ العودَ للنار فهو يقول لهم: لا تفضحون لأنهم ضيفى، فهذه كرامتى. ثم يقول لهم: هو وَالنَّهُوا اللَّهَ وَلا تُحْرُونِ وَ الحجر: ٦٩] الفضيحة تكون أمام النفس، والخزى يكون أمام الناس، فردوا عليه بقولهم: هو أَوَلَمْ نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ وَلَم الله نقل لك لا شأن لك بهذا الموضوع. وعن العالمين: العالم ما سوى الله تعالى، أى دعنا نفعل فى الكون ما نشاء، وإياك أن تناقش هذا الأمر معنا لا فى هؤلاء ولا فى غيرهم.

عندما بلغ الضيق بلوط منتهاه تكلمت الملائكة ، فماذا قالوا ؟ ﴿ قَالُوا يَنْلُوكُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوا إِلَيْكُ ﴾ [هود: ٨١] لوط الطَيْكِين ، لم يكن يعرف أنهم رسل ؛ بل كان يعرف فقط أنهم ضيوف من البشر ، ولم يكن يعرف لماذا جاءوا .

عندما رأى الملائكة لوطًا في هذا الضيق الشديد ، يحاول أن يحمى ضيوفه ولكنه فرد أمام مجموعة من الشواذ لا يستطيع أن يفعل شيئًا ، أطلعوه على الحقيقة وهي أنهم لم يأتوا صيوقًا ، ولكنهم رسل من الله ، وأهل القرية لن ينالوا منهم شيئًا ولن يصلوا إليهم ، بل لن يصلوا إلى لوط نفسه .

لذلك: ﴿ قَالُواْ يَنلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكُ فَاسَرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِن اليَّلِ ﴾ الملائكة أعلموا لوطا ألا يخاف من هؤلاء المتجمعين، فهم لن يصلوا إليهم، بل لن يصلوا إلى لوط نفسه، ثم أبلغوه أوامر الله، بأن يسير بأهله ليلا، هم قالوا: ﴿ فَالَّسِرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِن اليّلِ سواء في أول الليل أو في اليّلِ ﴾ يعني إخرج من هذه القرية ليلا ولا يهم أي وقت من الليل سواء في أول الليل أو في آخره. إذن فهم أعطوه مهلة لكي يسير ويخرج من هذه القرية ليلا، ويقال قطع من الليل أي ما يقطع الليل أي منتصف الليل، ثم أكملوا له ما يجب أن يفعله: ﴿ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُمْ آحَدُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَالَيْكَ أَلُكُ ﴾ والالتفات هو الانصراف عن الشيء الذي أمامك، إلى الشيء الذي خلفك أو بجانبك، يكون الشيء أمامك فتنصرف عنه، وهل المقصود بذلك الالتفات الحسي أو الالتفات المحسى أو الالتفات المعنوي؟ إن لوطًا وأهله يخرجون من ديارهم ويتركون أموالهم ومتاعهم وما اعتادوا عليه من حياة. إذن الأمر معناه: إياكم أن تنجه قلوبكم أو أنظاركم إلى ما تركتم، اخرجوا وأتنم مصممون على الخروج، وسيعوضكم الله تعالى عما فاتكم، هذه هي اللفتة المعنوية، وأنهم لا ينظرون إلى ما تركوه وفي قلوبهم حسرة. واللفتة الحسية هي الفتة بالنظر، هي أن تلفت أنظاركم إليهم.

ويقول سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ ءَالَ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ قَالَ إِنَّكُمْ فَوْمٌ مُنكُونَ ﴾ أى: لا أعرفكم ، لم أركم من قبل . كما أن مجيئهم إليه حرك همومه وأثار في نفسه خواطر واسعة ؛ لأنه يعلم رذيلة قومه ، وهؤلاء ملائكة جاءوا على أجمل صورة ، فهذه المسألة ساءت لوط التَّيْكُ كثيرًا ؛ ولذلك يقول ربنا في آية أخرى : ﴿ وَلَمَا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيّ ءَ يَهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرَعًا وَقَالَ هَنذَا يَوَمُ عَصِيبٌ ﴾ [ هود: ٧٧] . ووَلَمَا جَآءَتْ رُسُلُنا لُوطًا سِيّ وَصَاقَ بِهِمْ ذَرَعًا وَقَالَ هَنذَا يَوَمُ عَصِيبٌ ﴾ [ هود: ٧٧] . لأنه يعرف ما سيحدث من قومه ، ولكن الملائكة طمأنوه ، قال تعالى : ﴿ قَالُوا بَلْ جِمَّنكَ بِمَا كَانُوا فِيهِ يَمْ تَرُونَ ويشكون في كَانُوا فِيهِ يَمْ تَرُونَ ويشكون في أن الله يأخذهم أخذ عزيز مقتدر ، فنحن جئنا لنحقق لك رغبتك في هؤلاء المفسدين ، الذين أن اللّه يأخذهم أخذ عزيز مقتدر ، فنحن جئنا لنحقق لك رغبتك في هؤلاء المفسدين ، الذين

يمترون ويشكون فى عذاب اللَّه أن يقع بهم فى الدنيا قبل الآخر ، ثم يقول تعالى ﴿وَأَنَيْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّا لَصَنْدِقُونَ﴾ [الحجر: ٦٤] مثل قولهم لإبراهيم : ﴿بَشَّرْنَكَ بِٱلْحَقِّ﴾ [الحجر: ٥٥] وبعد ذلك أعطوه المنهج الذى يتبعه حتى ينجو هو وأهله .

قال تعالى: ﴿ وَفَا سَرِ بِالْقَلِكَ بِقِطْعِ مِنَ الْيَلِ وَاتَّبِعُ أَذَبَكَوْمُمْ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُو أَحَدُ وَالْمَضُوا حَيْثُ ثُوْمُرُونَ ﴾ [الحجر: ٦٥]، ﴿ فَالَّسِرِ بِأَهْلِكَ ﴾ الفعلان «سرى» و «أسرى» يتواردان على معنى سريت أنا وأسريت، أى مشيت بالليل، ومرة أسرى تكون هي المتعدية، مثل قوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَنَ الَّذِي آَسَرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيَلَا ﴾ ، ﴿ بِأَهْلِكَ ﴾ الأهل كناية عن المرأة والأولاد وما يتبعهم، ولذلك فإن الناس عندنا في القرى لا يتكلمون عن نسائهم بأسمائهن، وإنما يقولون: الأولاد قالوا كذا، أو الجماعة يريدون كذا، ولا يذكرون اسم المرأة . يعنون بذلك نساءهم فكأن اسم المرأة دائمًا مبنى على الستر؛ ولذلك نجد المرأة في كثير من الأحكام مطمورة في حكم الرجل إلا فيما يتعلق بها خاصة .

وقوله تعالى: ﴿ يَقِطِع مِنَ ٱلْيَلِ ﴾ قطع: جمع أو اسم جمع ، مفرده قطعة . وعندنا الذى يدل على أكثر من واحد ، ننظر هل تغير فيه شكل المفرد أو لم يتغير ؟ فإن لم يتغير يطلق عليه : جمع سالم ، سواء كان مذكرًا أو مؤنثًا ؛ لأن المفرد سلم من التغيير وألحقت به علامات الجمع مثل : كاتب .. كاتبون أو كاتبات . أما إذا تغير المفرد فيسمى جمع تكسير مثل : رجل .. رجال ، قلم .. أقلام . فإن دل اللفظ على جمع وليس من هذا ولا ذاك ، يكون « اسم جمع » أى يدل على الجمع ، فيفرق بينه وبين مفرده بالتاء ، مثلا تقول : هذا تمر ، معناه شيء كثير ، مفرده تمرة وعنب مفرده عنبة ، فعنب جمع ولكن ليس من جموع التكسير ولا من الجموع السالمة ، فدل على جماعة وليس من واحد منها ، فهذا نطلق عليه « اسم جمع » .

إذن .. قطع جمع قطعة ، وقوله تعالى : ﴿ فَأَسَّرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلْيَّلِ وَٱتَّبِعُ ٱدَّبَرَهُمْ ﴾ هذا منهج النجاة ، يخبرون به لوطًا عما يفعله بالنسبة لأهله والمؤمنين به . ﴿ فَأَسَّرِ بِأَهْلِكَ ﴾ هذا أمر ﴿ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلْيَّلِ ﴾ هذا زمان الإسراء أى المشى أو الرحيل . و ﴿ وَٱتَّبِعُ ٱدَبَرَهُمْ ﴾ الدبر هو الخلف ، ولماذا يتبع أدبار القوم ؟ ليحثهم على السرعة ، وكان من طبيعة العرب أنهم إذا كانوا في مكان ورحلوا عنه ، فكل واحد منهم يضع رحله على ناقته وأهله فيها . وبعد ذلك يركبون ويبدءون السير ويتخلف رئيس القوم ، ويسمى « معقب » . لينظر هل نسوا شيئًا من يركبون ويبدءون السير ويتخلف رئيس القوم ، ويسمى « معقب » . لينظر هل نسوا شيئًا من

أمتعتهم أو سقط منهم متاع أو غيره ، ويطمئن عليهم . ﴿ وَاتَبِعْ أَدْبَكَرُهُمْ ﴾ كُنْ خلفهم ، لكى تحثهم على السير حتى يسروا بسرعة ، ولتحمى أمرًا سنأمرك به فى قوله تعالى : ﴿ وَلَا يَلْنَفِتَ مِن صَلَّمُ أَمَدُ ﴾ أى: لا يلتفت أحد منكم خلفه ، وحتى تراقب من يلتفت لابد أن تكون متخلفًا عنه .

ولماذا لا يلتفت منهم أحد ؟ لأن الالتفات يأخذ وقتًا فيؤخر السير ، ونحن نريد السرعة . وأيضًا فإن القوم إذا التفتوا إلى مواقع انتمائهم من الأرض التى نشئوا عليها وعاشوا فيها واعتادوها قد ينتابهم الحنين إلى بلادهم ويقوى عندهم الانتماء . ونحن لا نريد ذلك ، بل نريد أن تسرعوا إلى الأمام ﴿ وَامْضُوا حَبَّتُ ثُوْمُرُونَ ﴾ أو : أن الحق سبحانه لا يريد أن يلتفت أحد خلفه ؛ حتى لا يشهد عذابًا أو مقدمة عذاب للقوم ، فتأخذه بهم الشفقة . ولذلك يقول سبحانه في إقامة حد من حدوده : ﴿ وَلا تَأْخُذَكُم بِهِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ اللّهِ ﴾ [النور: ٢] . يدل على أن الموقف سيؤثر في النفس ، مع أنهم فعلوا جريمة ، ولذلك قلنا إن بشاعة الجريمة بمرور الوقت تزول وتبقى بشاعة العقوبة . أو أنه سبحانه يريد أن يعجل بهم قبل أن يوجد العذاب ولو بالتفزيع فقط ، من هول ما يرون من إنزال العذاب بالقوم .

فهنا كم أمر؟ ﴿ فَأَشَرِ بِأَهَلِكَ ﴾ والظرف ﴿ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلَّيْلِ ﴾ والكيفية ﴿ وَأَتَّبِعُ أَدْبَكَرَهُمْ ﴾ ، و﴿ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُمْ أَحَدُ ﴾ ، ﴿ وَآمَضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾ . ولماذا لا نأخذ ﴿ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُمْ أَحَدُ ﴾ مؤكدة لقوله : ﴿ وَآمَضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾ ؟ أى : لتكن وجهتكم الأمامية والغاية ، وليس لكم شأن بمن تركتموهم .

# عاقبة المجرمين من قوم لوط

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَّطَوُّا فَأَنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٤] والمطر عادة هو الذي يأتي بالماء، والماء أساس كل خير، ولكن هذا المطر لم يكن خيرًا ولم يكن ماء، بل كان حجارة انهالت عليهم من السماء؛ لأن الحق سبحانه وتعالى يقول في سورة « هود » : ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَيلِيهَا سَافِلُهَا وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَّنشُودٍ ﴿ هُو لَا مُسَوَّمَةٌ عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِي مِن ٱلظَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن النار .

الحق سبحانه وتعالى يلفتنا إلى أن نعتبر بما حدث لقوم لوط حتى لا نقع فى نفس المعطية أو نقترب منها فيقول: ﴿ فَأَنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَنْقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ أى: اعتبر يا من تسمع هذه القصة بما يحدث للمجرمين الذين يصادمون ويعاندون دعوة الله تعالى ويصرون على المعصية فينزل عليهم غضب الله. ويقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَ المعصية فينزل عليهم غضب الله. ويقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَ دَابِرَ هَلَوُلاَةٍ مَقْطُوعٌ مُصِّحِينَ ﴾ [الحجر: ٦٦] و﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ﴾ أى: إلى لوط، بمعنى أوحينا إليه أو أعلمناه. مثل قوله تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَتِهِ بِلَ فِي ٱلْكِنْبِ لَنُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرِّتَيْنِ ﴾ [الإسراء: ٤].

بعد أن تكلم سبحانه عن الإنجاء لآل لوط ، تكلم عن العذاب لقومه المنحرفين . أى أوحينا اليه أن ﴿ وَالِم مَن وَالِم مَن قُول : أخرجه من اليه أن ﴿ وَالِم مَن أَلَو مَن أَلَا مَن أَلَا مَن أَلَا مَن أَلَا مَن أَلَا مَن أَخره كما نقول : أخرجه من جذوره . أو أن الدابر هو الأصل ، ولذلك في القرآن الكريم : ﴿ وَقَطْعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْمَام : ٥٤] . أي : أن هؤلاء القوم مأخوذون عن آخرهم ، أو مخلوعون من جذورهم فلا يبقى منهم أحد .

متى يحدث ذلك؟ ﴿ مُصَيِحِينَ ﴾ فأنتم ستسيرون بقطع من الليل وهم سيُؤخَذون مصبحين ، وأخذ الصبح هذه طريقة العرب ، وطريقة الحروب عندهم : « إنا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المُنذَرين » .

فالصبح ؛ لأنهم يكونون نائمين ومسترخين ، وليس عندهم استعداد للمقاومة ، فيؤخذون على غرة . ومُشيِحِينَ أَى : في حاله صباح وهي لا تتناقض مع قوله تعالى : و فَأَخَذَتُهُمُ الشّيْحَةُ مُشْرِقِينَ [ الحجر : ٢٣] فكأن بدء الصيحة كان صبحًا وأخذهم ونهايتهم كان في الشروق . والصيحة : كما نرى الآن في الألعاب العنيفة مثل الكاراتيه والجودو ، كلها تبدأ بالصياح ، فهذه الحركات الإرهابية للخصم تبدأ بالصيحة فيحدث اضطراب للخصم يفقده توازنه الفكرى ، وكذلك أيضًا عند التحام الجنود في القتال .

ولذلك يقول الحق سبحانه: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِفِينَ ﴾ ويقول في آية أخرى: ﴿ إِنَّا الْمَشْرَفِينَ ﴾ ويقول في آية أخرى: ﴿ إِنَّا الْمَشْرَفِينَ ﴾ وقت أَرْسُلْنَا عَلَيْهِمْ الله عَلَيْهُمْ بِسَحَرِ ﴾ [القمر: ٤٣] و﴿ مُشْرِفِينَ ﴾ أى وقت الشروق. ثم يقول تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيْهَا سَافِلَهَا وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ ﴾ [مود: ٨٢] أى: قُلبت رأسًا على عقب. وكون هذا الانتقام جعل عاليها

سافلها ، فلابد أنه كان انتقامًا منظمًا ومدبرًا بدقة . ﴿ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِن سِجِّيلِ ﴾ [الفيل: ٤] مثل حادثة الفيل . ثم يقول تعالى : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِآمْتَوَسِمِينَ ﴾ [الحجر: ٢٥] المتوسم : هو الذي يدرك حقائق المستور بمكشوف المظهور ، أي يتوسم من الظاهر فيقول مثلًا : أنا توسمت في فلان كذا . فأخذ من الظاهر ما يدل على الحقيقة .

وما حدث لقوم لوط لا يحتاج إلى توسم ولا فراسة ؛ لأن المسألة واضحة . لذلك يقول تعالى: ﴿ وَإِنَّهَا لِيَسَبِيلِ مُقِيمٍ ﴾ [الحجر: ٧٦] و﴿ وَإِنَّهَا ﴾ أى: قرية سدوم التي نزل بها العذاب ، ﴿ لِبَسَبِيلِ مُقِيمٍ ﴾ أي : على الطريق ، والطريق ثابت ؛ لأن هناك سبيلًا عارضًا . مثل إقامة مدن في أكثر من جهة من الطريق . ولكن « سبيل مقيم » أي طريق مستقيم وثابت . كما نسميه الآن مرصوف، ويقول في آية أخرى: ﴿ وَإِنَّكُمْ لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينٌ ۞ وَبِٱلَّيْلُ﴾ [الصافات: ١٣٧، ١٣٨] أي : أنكم ترونه ؛ لأنه ما دام طريقًا ثابتًا فإن التغير وعوامل التعرية لن تخفيه؛ لأنه محكم التكوين والرصف والتثبيت. ثم يقول تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَّيَةً لِّلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الحجر: ٧٧] بعدما قال سبحانه: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِّلْمُتُوِّسِمِينَ﴾ فكأن من حق المؤمن أنْ يتفحص في أدبار الأشياء ، ويعرف الأشياء بسيماها ، ويكون عنده فراسة . ولذلك قيل : « اتقوا فراسة المؤمن ؛ فإنه ينظر بنور الله » . والحق تبارك وتعالى قال في آية أخرى في سورة « الشعراء » : ﴿ ثُمَّرُنَا ٱلْآخَوِينَ ۞ وَأَمَطَرُنَا عَلَيْهِم مَطَرٌّ فَسَلَّهَ مَطَرُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ [الشعراء : ١٧٢، ١٧٣] كلمة « مطر » تعنى الماء النازل من السماء إلى الأرض ، وهو في غالب الأحوال « غيث » يغيث الناس وينقذهم من الجدب والعطش ، يروى الأرض ويشرب الناس منه ، هذا المطر يكون مطر رحمة . [ أما ] المطر الذي أصاب قوم لوط ، مطر من نوع آخر ، مطر عذاب ، ولذلك قالوا عنه : ﴿ هَٰذَا عَارِضٌ ثَمُطِرُنَا ﴾ فرد عليهم بقوله : ﴿ بَلِّ هُوَ مَا ٱسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ ۗ ربيحٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ \* تُكَمِّرُ كُلُّ شَيْءٍ بِأَمَّرِ رَبِّهَا﴾ [الأحفاف: ٢٤، ٢٥] لماذا جاء الحديث عنها بلفظ « مطر » الذي هو بشير خير ؟ ذلك للإيناس ؛ حتى يظنوا أنه بشير خير ، فيخيب ظنهم وينقلب عليهم نذير شر، كما قالت الآية : ﴿ فَسَآءَ مَطَرُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ .

ويقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا ﴾ [ هود: ٨٦] قوله سبحانه: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا ﴾ أى: جاء أمر الله بالعذاب، يدل على أن الأمر حين يصدر من الحق جل جلاله يستجيب كل شيء قهرًا. القرى التي كان يعيش فيها لوط وقومه خمس قرى. قرية اسمها دومة ، وقرية اسمها سدوم ، وقرية اسمها حيوان ، وقرية اسمها عاموراء ، وقرية اسمها عاموراء ، وقرى أخرى . الله سبحانه وتعالى قال عن هذه القرى : ﴿جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا﴾ أى : انقلبت فأصبح أعلى مكان فيها هو الأسفل ، والأسفل هو الأعلى ، واقرأ قول الله تعالى : ﴿وَالْمُؤْنَفِكَةَ أَهْوَىٰ﴾ [النجم: ٥٣] المؤتفكة : من الإفك ، والإفك هو الكذب المتعمد . أى : أن تعرف الحقيقة وتقول ما يخالفها .

وقوله تعالى: ﴿وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ﴾ [هود: ٨٦] ﴿وَأَمْطَرْنَا﴾ تأتى دائمًا فى العذاب، وأمطرنا عليها حجارة يعنى نزلت كالمطر. وفى آية أخرى يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿حِبَارَةٌ مِن طِينِ﴾ [الذاريات: ٣٣] هل هى حجارة صلبة أم طين لين؟ نقول إن الطين الذى يمطره الله عليهم من المساء يكون أصلب من حجارة الأرض.

وقوله تعالى: ﴿ مُسَوَّمَةً ﴾ [هود: ٢٣] أى: معلمة كل حجر ينزل على صاحبه مثل الصورايخ الموجهة . كل صاروخ متجه لهدف معين بدقة لا ينحرف عنه ، نحن البشر استطعنا أن نصنع صورايخ نوجهها للهدف الذى نريده . الله سبحانه وتعالى جعل هذه الحجارة كالصواريخ الموجهة ، كل حجر منه يعرف صاحبه ويصيبه بدقة . قوله تعالى : ﴿ مَنضُودٍ ﴾ وهود : ٢٨] أى منظمة ولها أوامر خاصة بها من الله سبحانه وتعالى ، متى أمر انهمرت ، معدة من قبل وموجودة . على أنه في أيات وردت : ﴿ حِجَكَارَةً مِن سِجِيلِ ﴾ [هود : ٢٨] . وفي سورة ١ الفيل ٤ قال الحق جل جلاله : ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِن سِجِيلٍ ﴾ [الفيل ٤ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةً مِن

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا هِى مِنَ الظَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [ هود: ٨٣] . قلنا : إن القصص القرآنى قد جاء لتثبيت الرسول والمؤمنين بأنباء من سبق من الرسل ؛ لذلك يقول اللّه سبحانه : ﴿ وَكُلَّا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنَبُآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ مَ فُوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَلَاهِ الْحَقِّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ عَلَيْكَ مِنْ أَنَبُآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ مَ فُوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَلَاهِ الْحَارِكُ التي قامت بين الرسل المؤيدين [ هيد: ١٢٠] ولذلك يقص علينا القرآن الكريم أنباء المعارك التي قامت بين الرسل المؤمنين على بعجزات من اللّه تعالى ، وبين الكافرين وهذه القصص تنتهى دائمًا بانتصار المؤمنين على الكافرين ، إلا أن الرسل السابقين لم يكلفوا هم ومن آمن بهم أن يقاتلوا من أجل نصرة الإيمان ويحاربوا الكفر . ولذلك كان اللّه يعاقب المخالفين ويهلكهم . أما أمة الحبيب محمد رسول اللّه ويحاربوا الكفر . ولذلك كان اللّه يعاقب المخالفين ويهلكهم . أما أمة الحبيب عنهم من الاستفصال ، ببركة دعاء نبينا الحبيب على .

# نبى اللَّه شعيب الطَّيِّلاَ

قال الله تعالى: ﴿وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْـبُأَ﴾ [ هود: ٨٤] قصة أخرى من القصص التي أخبرنا بها الله تبارك وتعالى عن موكب الرسالات التي بدأت من عهد آدم الطّيكان، واختتمت برسالة النبي الخاتم محمد ﷺ.

كلمة ﴿مَدْيَنَ ﴾ اسم قبيلة سكنت هذه المنطقة منذ عهد إبراهيم ، فكأن خطاب الله تبارك وتعالى موجّه إلى أهل هذه القبيلة أو القرية ، أما نبيهم فهو شعيب الطّيكلا ، والله سبحانه وتعالى فى القرآن الكريم يخاطب المكان ويقصد به المكين ، المكان هو البقعة من الأرض التى يقع فيها الحدث ، والمكين هم أولئك الذين يقيمون فى هذا المكان . ولذلك تجد مثلا فى سورة «يوسف » الطّيكلا قوله تعالى : ﴿ وَسَنَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنّا فِيهَا وَٱلْمِيرَ ٱلَّتِي آَلَيْنَ أَقَلْنا فِيهَا وَالله به المدن الله المرة وهل نسأل العير أو الذين ولموا بالعير ؟ المفروض أن نسأل أهل القرية والذين قدموا بالعير ؟ المفروض أن نسأل أهل القرية والذين قدموا بالعير .

إذن فقوله تعالى: ﴿وَإِلَىٰ مَدَيَنَ ﴾ أى: وإلى أهل مدين ﴿ أَخَاهُم شُعَيْبًا ﴾ وشعيب التَّكِينَ كل رسول جاء إلى قومه ، اختير من أهله وعشيرته ؛ ليكون معروفًا لهم قبل الرسالة وبعد الرسالة ، فيستطيعوا أن يشهدوا له قبل الرسالة بالخلق الكريم والصدق والأمانة ، فيكون تكذيبهم له بعد الرسالة حجة عليهم وسببًا لهلاكهم ، وتسقط حجتهم في عدم تصديقه .

شعيب جاء ككل رسول بقضية التوحيد ، وهي أن اعبدوا اللَّه وحده لا شريك له ولا إله غيره . هذه هي قمة الدعوة الإيمانية .. وحدانية الألوهية التي جاء بها كل الرسل .

شعيب حين أُرسل لقومه قال : ﴿ أَعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَنْهِ غَيْرُهُۥ ﴿ أَى : اعبدوا الحق سبحانه وتعالى ، والعبادة ليست هى الصلاة والصوم والزكاة والحج فقط. هذه هى أركان الإسلام ، ولكن لابد أن نتنبه إلى أن كل تكليف إيمانى لا يتم الواجب إلا به فهو واجب.

وقوله تعالى: ﴿مَا لَكُمْ مِنْ إِلَكِمْ غَيْرُهُو ﴾ [هود: ٨٤] يعنى إياك أن تأخذ الأمر بـ افعل ولا تفعل و الله عنه الله سبحانه وتعالى ، فلا تكليف من أحد آخر ؛ لأن هناك إلها واحدا ، وإياك أن تستدرك حكما على الله جل جلاله . وإلا فكأنك تقول : إن هذا الحكم فات على الله . . بمعنى أنه حكم جديد .

إذن .. فالأمر الأول لكل رسالة هو التوحيد: ﴿ أَعَبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَامٍ غَيْرُهُ ﴾ منذ آدم حتى خاتم المرسلين محمد ﷺ ، الذين في أصلة واحد ، إلهنا إله واحد أحد ، نتجه إليه جميعا ، هذا هو جوهر الرسالات كلها والتي أكملتها وختمتها رسالة رسولنا محمد ﷺ .

# شعيب يطلب من قومه عدم الإفساد في الأرض

ولكى لا يأخذ أحد حق غيره لابد من ميزان لكل حركة الحياة ؛ حتى تأخذ الناس حقوقها بالكامل ؛ وحتى لا يقوم العالم على الظلم فينتشر فيه السحت وأكل أموال الضعفاء والفتن وغير ذلك ؛ ولأن الحياة كلها تمضى بميزان فالتعامل بين الناس غنيهم وفقيرهم ، جاهلهم ومتعلمهم لابد أن يتم بميزان ، ولو اقتنع كل إنسان أنه أخذ حقه تمامًا لاعتدل المجتمع بكل ما فيه . والكيل والميزان يكون بالزيادة وبالنقص . ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَا نَنقُصُوا الْمِكِيالُ وَالْمِينَانُ فَيْ إِنْ النَّافِ مَنْ اللَّهِ الْمَافِ الْمِكْيَالُ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ ا

المِكْيَالُ وَالْمِيزَاكَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَتْبَخُّسُوا النَّاسَ أَشْبَآءَهُمْ وَلَا تَعْفَوا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ﴾ [هود: ٨٤، ٨٥] وهذان أمران مختلفان ؛ لأن الكلام ليس في المكيل أو الموزون ، وإنما الكلام في المكيال والميزان سواء وفيته أم لم توفه . فالآية الأولى تنص على عدم الإنقاص ، والثانية تنص على الوفاء.

على أننا لا بد أن نلتفت إلى قوله تعالى : ﴿ إِنِّي أَرَبْكُمْ بِخَيْرِ﴾ ما هو الخير في هذه المعصية ؟ نقول : إنه لا خير في معصية أبدا ، ولكن : ﴿ إِنِّي أَرَىٰكُمْ بِحَيْرِ ﴾ لأن عندكم ما يكفيكم من مال لحياتكم ، وما يغنيكم عن سرقة غيركم ، فاكتفوا بالخير الذي أمدكم الله به ، وليأخذ كل واحد منكم حقه ، وهذه قضية يغفل عنها كثير من الناس ، فالبائع .. يبيع صِنفًا واحدًا أو صِنفين، فهو إن غش في صنف أو صنفين، سيغشه غيره في كل ما يَشترى وهو كثير ، فإذا كنت مثلا قَصَّابًا تُنقص الوزن في اللحم ، فسوف ينقص لك كلِّ من يبيعك كلما استريت تكون أنت الحاسر. فقوله تعالى: ﴿ إِنِّ أَرَىٰكُم بِخَيْرِ وَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِر ثُجِـيطِ﴾ لأن حقوق الناس تضيع هنا ، والله وكيل على حقوق عباده جميعا ، لا يظلم أحدا ولا يتقرب إليه أحدٌ إلا بالتقوى . ولذلك فإذا اختلس منك أحد حقًّا من حقوقك فماتبُه ، وإذا بغي عليك وظلمك فحسابه ، ولذلك يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿وَلَا تَحْسَبُكَ ٱللَّهَ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلْلِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَئْرُ ﴾ [إبراهيم: ٤٦].

إذن .. فالمسألة أن اللَّه تعالى يسمع ويرى ، وأن الميزان في الحياة إذا اختل فسدت الحياة وضاعت الثقة بين الناس ، حتى يقال في بنى فلان رجل أمين .

ولذلك الحق سبحانه وتعالى في سورة «الرحمن» يقول: ﴿وَٱلسَّمَآةُ رَفَعُهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاٰتَ ۞ أَلَّا تَطْغَوَا فِي ٱلْمِيزَانِ ۞ وَأَقِيمُوا ٱلْوَزْتَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَخْيِمُوا ٱلْمِيزَانَ ۞ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِـ﴾ [الرحمن: ٧- ١٠].

في هذه الآيات البينات ، يلفتنا الحق سبحانه إلى أن الكون كله لا يستقيم إذا اختل الميزان فيه ، ولا يظن ظان أن المقصود هنا ميزان الجرام والدرهم فقطٍ ؟ لا . إنما يقصد ميزان الحياة ، فالعبرة بالميزان وليس بالموزون، فالميزن يجب أن يكون دقيقاً في كل الأمور .

الحق تبارك وتعالى حين يقول : ﴿عَذَابَ يَوْمِر تُجِـيطِ﴾ [ هود : ٨٤] أي : عذاب يوم لن

يفلت منه أحد ، فإذا أفْلَت في الدنيا أو احتمى فيها بذى نفوذ ، كان عذاب الله تعالى ينتظره في الآخره ، فعذاب الدنيا من الممكن أن يحتال البعض للنجاة منه ، ولكن في الآخرة لن ينفع شيء من هذا .

فى هذه الآية يقول: ﴿ أَوْقُواْ﴾ والاثنان مطلوبان؛ لأنه ليس المقصود هو المكيال وإنما الكيل بإطلاقه وليس المقصود هو الموزون ولكنه الميزان بإطلاقه فاعدل ولا تنقص ولا تزد، واقرأ قوله عز وجل: ﴿ وَيَلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ اللَّذِينَ إِذَا الْكَالُواْ عَلَى النّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَرَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ والمطففين: ١- ٥]، أو وَرَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ والمطففين: ١- ٥]، إذن .. فالمطلوب لا إفراط ولا تفريط، لا زيادة ولا نقص؛ ولذلك قال الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَنُونُواْ الْمِكْبَالُ وَالْمِيزَاكَ بِالْقِسْطِ ﴾ . أى بالعدل .

ويقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا تَبَخْسُوا ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ وَلَا تَعَثَّوَاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ [هود: ٨٥] هذا كلام عام ليس فيه كيل ولا مكيال ولا ميزان ولا موزون ، في كل شيء خذ حقك وأعط الناس حقوقهم.

قوله : ﴿ وَلَا نَبْخُسُوا ٱلنَّـاسَ أَشْـيَآءَهُمْ ﴾ [ هود : ٨٥] البخس هو الضرر ، إما بالنقص إذا كان للشيء وزن أو حجم أو كم أو كيل ، وإما بإنقاص القيمة المعنوية للشيء .

وقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَعْتُواْ فِ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ من المعلوم أن الإنسان مطالب بعمارة الأرض وإصلاحها ، وأقل الصلاح أن تترك الصالح على صلاحه ، فإن استطعت أن ترقى به فافعل . وقول الله تعالى : ﴿ وَلَا تَعْتُواْ فِ اللَّهُ مُفْسِدِينَ ﴾ تدل على أن المجتمع مأمور كله بعدم الإفساد في الأرض ، وبذلك يكون على كل واحد منا أن ينفذ ذلك على نفسه وأهل ولايته ، إنما الآفة أن كل واحد منا يريد أن ينفذه على غيره .

الحق تبارك وتعالى يقول: ﴿ يَقِيَّتُ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ أى: ما يبقى لكم من الأمر الحلال خير من كل ما تحصلون عليه من حرام. وأنت تتوهم أنك عندما تحصل على مال من حرام قد ربحت، ولكنك في الحقيقة أخذت من المال الحلال بركته، فلو أبقيت مالك كله حلالًا لكان خيرا لك من أن تضيف إليه حراما ؟ لأن الذي أخذ غير حقه من أي شيء يسلط الله عليه أبوابا تنهب منه الزائد الذي لم يأخذه حلالا.

ويقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿إِن كُنْتُم مُؤْمِنِينَ﴾ أى: إن كنتم مؤمنين بأن اللّه رقيب عليكم، وأن اللّه في الله في أن يواكم فراقبوا اللّه في أعمالكم، واقنعوا بما آتاكم حلالاً.

وقوله تعالى : ﴿وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظِ﴾ أى : أنا لا أستطيع أن أحافظ عليكم من النار ، بل كل واحد يحافظ على نفسه . ولذلك فإن كل عمل تعمله لا تنظر إلى قيمته الدنيوية ، بل احرص على قيمته في الآخرة . ومادمت قد رضيت ببقية من الله لها بركة ؛ فهذا خير لك من الحرام الذي لا يأتي إلا بالشرّ ، ولا يعطيك إلا كل ما يؤذيك في الدنيا والآخرة .

# الغش أهلك أمة

ماذا كان داء قوم شعيب ؟ الداء الذى كان منتشرا فيهم علمناه من قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ \* وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ \* وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ وَأَنْهُمْ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ \* وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ \* وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ الشيء الشيء مَنْ وَلَا تَعْشُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ والسعراء: ١٨١- ١٨٣]. الكيل: ما يقدر به الشيء المكيل. ومثله «الكيلة» في تقدير الحبوب. والميزان في تقدير أوزان السلع والبضائع. هناك شيء يكال، وهناك شيء يوزن. ﴿ وَأَوْنُوا الْكَيْلَ فِي يعني اجعلوا ما تكيلون به صحيحًا ولا تغشوا فيه . ﴿ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ فِي الحُسر: هو الذي يُخَسِّر الذي يقابله، إن كان يشترى فهو يزيد في وزن السلعة التي يشتريها. وإن كان يبيع فهو يجعلها أنقص من وزنها الحقيقي. فالذي يقابله خسران سواء اشترى منه أو باع له، هو مخسر في كلتا الحالتين.

قوله تعالى: ﴿وَزِنُوا بِٱلْقِسَطَاسِ ٱلمُسْتَقِيمِ ﴾ «زنوا» أى: اجعلوا آلة الوزن مضبوطة . «القسطاس » هو العدل المطلق الذى فى قدرة البشر . لماذا جاء بالكيل والميزان ؟ هل وسائل العيار أو البيع والشراء هى الكيل والميزان فقط ؟ لا .. فهناك أشياء كثيرة يمكن قياسها بالمتر أو بالذارع . المهم هو العدل فى أداء الاستيفاء فى كل شىء له تقدير .

الآيات ذكرت الكيل والميزان فقط ؛ لأن الأمم في ذلك الوقت كانت بدائية لا تعرف إلا هذين اللونين من التعامل ، ونحن نعرف أن المبادلات كانت هي وسيلة البيع والشراء في الأزمنة الماضية ، ولذلك كان الإنسان بائعا ومشتريا في نفس الوقت ، يعرض سلعة يملكها ويأخذ مقابلها سلعة يحتاجها ، وبالتالي لا يكون البائع بائعا على حدة ، ولا المشترى مشتريا على

حدة . ولم يعرف الناس البيع والشراء بأثمان إلا بعد صكّ العملة .

والسلع التى فيها مقايضة كان فيها انتفاع مباشر ، كل واحد يقايض بالسلعة التى يحتاج إليها . كل سلعة كان فيها بيع وشراء . ولذلك قال الله تعالى فى سورة « يوسف » : ﴿ وَشَرَوْهُ مِعْ أَنهم باعوه . بِشَمْنِ بَغْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةِ ﴾ [ يوسف : ٢٠] قال الله سبحانه : ﴿ وَشَرَوْهُ ﴾ مع أنهم باعوه . وهكذا لو قدرت أن كل واحد فى الصفقة بائع ومشتر لقلت : شرى وباع . هذا النوع من التعامل الذى كان سائدا فى زمن شعيب التَّنِيُّ ورد ذكره بتفصيل أكثر فى سورة كاملة هى سورة « المطففين » وفيها يقول الله عز وجل : ﴿ وَيْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ الله عنه وكال له . . ما يَسَتَوْفُونَ ﴾ وإذا كان عليه وكال له . . ما الفرق بينهما ؟ « كال » يعنى أعطى و « اكتال » أى : أن غيره يعطيه . إذا كانت الآية وصفتهم بأنهم ﴿ يَسَتَوْفُونَ ﴾ فما ذنبهم ؟

اللوم عليه ؛ لأنه يستوفى عندما يكون الأمر لنفسه وعندما يكون لغيره يطفف و«المطفف» هو الذى يأخذ شيقًا طفيفًا ، فإذا كان الويل لمن أخذ شيئًا يسيرا فكيف يكون عذاب من أخذ الكل ؟ إذن .. فالويل للقوم الذين أرسل إليهم شعيب لأنهم كانوا يأخذون الوزن كاملا عندما يشترون لأنفسهم ويبيعونه بالنقص إذا كان لغيرهم . والأصل الشرعى فى البيع والشراء أن تعدل ، فتوفى لنفسك عندما تشترى من غيرك ، وتوفى لغيرك عندما يشترى منك ، والحديث الشريف يقول : « لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه » . فلا تكن « أنانيًّا » تحب لنفسك الخير وتكرهه لغيرك ، هذا هو الحال المطلوب فى الأخذ والعطاء فى البيع والشراء . فما هو حال من يعطى أكثر ، بمعنى إذا اشترى منه واحد قدرًا معينًا من السلع أعطى له زيادة عليه ؟ مثل هذا أجره على الله : ﴿ مَا عَلَى اللّه عَيْنِ مِن سَبِيلٍ وَاللّهُ عَنُورٌ وَحَيْمٌ ﴾ [التوبة : ٩١] .

قول الحق سبحانه: ﴿وَزِنُواْ بِالْقِسَطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ۗ [الشعراء: ١٨٢] يدخل فيه ضرورة القياس المضبوط العادل أيضًا: ﴿وَلَا نَبَخُسُواْ ٱلنَّكَاسَ ٱشْسَيَآءَهُمُ ﴾ البخس معناه النقص. ﴿أَشْسَيَآءَهُمُ ﴾ حقوقهم.

الآيات تنهي عن النقص في الكيل والميزان عند البيع والشراء . فما هو حال من يغتصب

السلعة كلها؟ أو يتصرف فيها من غير أمر صاحبها؟ هذا كله يدخل في إطار النهي عنه في قوله تعالى: ﴿وَلَا نَبَخُسُوا ٱلنَّكَاسَ أَشْمِيآءَهُمْ ﴾ . إذن .. كل شيء ينقص بالأخذ منه ، أو بغصبه ، أو بالتصرف فيه عن غير رأى وإذْنِ صاحبه ، كل ذلك يسمى بخسًا للشيء .

### سؤال قوم شعيب

بماذا رد قوم شعيب على ما قاله شعيب لهم ؟ قالوا كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ قَالُواْ يَكُمُ مُنَا لَكُونَا مَا نَشَكُواْ كَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُنَا أَوْ أَن نَقَعَلَ فِى آمُولِنَا مَا نَشَكُواْ ﴾ يَعْبُدُ ءَابَآ وُنَا أَوْ أَن نَقَعَلَ فِى آمُولِنَا مَا نَشَكُواْ ﴾ وإنما قالوا : أصلاتك وهد : ١٨٧ هنا نلاحظ أن قوم شعيب لم يقولوا له أولهك أو أدينك يأمرك ، وإنما قالوا : أصلاتك تأمرك .. لماذا ؟ لأن الصلاة هي الركن الدائم في الإسلام الذي لا يسقط أبدا . فالإسلام بني على خمس : شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلا .

إيتاء الزكاة يشترط فيه وجود فائض من المال ، ولذلك فإن الزكاة تسقط عن الفقير ، وصوم رمضان يشترط فيه الصحة وعدم السفر ، فالمريض لا يصوم وكذلك المسافر لا يصوم . وحج البيت يشترط فيه الاستطاعة ، فغير المستطيع يسقط عنه الحج .

إذن .. فالزكاة قد تسقط ، والصوم قد يسقط ، والحج قد يسقط ، وقول : لا إله إلا الله محمد رسول الله يكفى أن تقال مرة واحدة فى العمر ، ولم يبق من أركان الإسلام إلا الصلاة . الركن الذى لا يسقط أبدا ؛ ولذلك يقول رسول الله على الله على الصلاة عماد الدين من أقامها أقامه ومن تركها ترك الدين » والصلاة هى الركن الوحيد الذي يعلن العبد فيه الولاء لربه خمس مرات كل يوم ، ودوام الولاء لله لا يتوقف ، فالمؤمن يصلى قائمًا ، فإن عجز يصلى قاعدا ، فإن عجز يصلى قاعدا ، فإن عجز يصلى مضطجعا ، فإن عجز عن الحركة يصلى إيماء بعينيه وبرمش عينيه ، ويجرى الصلاة على قلبه ، حتى في حالة الحرب والقتال دائر لا تسقط الصلاة ولكن تقام صلاة الخوف .

إذن .. فقولهم : ﴿ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُ كَ ﴾ لأن الصلاة هي الركن الدائم الذي لا يسقط أبدا ، أعطاها الله سبحانه في التشريع ، ما يناسب كل تكليفات الإسلام . وكان دين الله من أوله إلى آخره بوحي من الله تعالى لجبريل ، ثم ينزل جبريل بالوحي إلى رسول الله على الصلاة الصلاة السندعي اللله الما السلام الصلاة السلام اليا السندعي الله السلام الصلاة السلام اليا السدرة المنتهى الها السلامة السلام المنابعة ، وهناك

عند سدرة المنتهى كلف اللَّه تبارك وتعالى رسوله ﷺ بالصلاة ، فكانت وحدها بالتكليف المباشر لأهميتها وعظم أمرها .

سؤال قوم شعيب : ﴿ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ ﴾ نعم الصلاة تأمر ؛ لأنك إن أثبت لشيء حكما فإنك أثبت له مقابله ، والله سبحانه وتعالى يقول عن الصلاة : ﴿ إِنَّ ٱلصَّكَافَوْةَ تَنَّهُنَ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِّ ﴾ [العنكبوت: ٤٥] ومادام الشيء له نهى فله أمر ، إذا كانت الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، فلابد أنها تأمر بالإيمان وبالالتزام وبالمعروف، ولابد أنها تأمر بالخير.

إذن .. فقول قوم شعيب: ﴿ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ ﴾ كان لابد أن يقول لهم: نعم صلاتي تأمرني ، إن أردت بالصلاة عماد الدين ورمزه ، وبماذا تأمره الصلاة في هذه الحالة ؟ تأمره بألا يقلد آباءه والناسَ تقليدا أعمى ؛ لأن إيمان المقلد لا ينفع .

قولهم: ﴿ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتَرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَّآ ﴾ هي رد على قول شعيب: ﴿ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَامٍ غَيْرُهُۥ ﴾ [ هود : ٨٤] وقولهم : ﴿ أَوْ أَن نَفْعَـلَ فِي أَمَوْلِنَا مَـا نَشَتَوَّاكُهُ رِدًّا عَلَى قُولَ شَعِيبٍ : ﴿ وَيَعَوْمِ أَوْفُواْ ٱلْمِكْيَالُ وَٱلْمِيزَاكَ بِٱلْقِسْطِ ﴾ والله سبحانه وتعالى قد حدد حركة الحياة التي تفسد في الأرض، فلو أنه أباح الربا مثلا .. لازداد الغني غني ، وازداد الفقير فقرا ، وهذا ما نراه في عالمنا اليوم ، فالدول الغنية تزداد غني ، والدول الفقيرة تزداد فقرا، مما خلق فجوة كبيرة في العالم تعدد الكتلتين: الغنية والفقيرة، وبدأت المؤتمرات في محاولة للوصول إلى حل وسط، هذا إحدى نتائج الربا: الغني الفاحش والفقر المُدْقِع الذي يخل بميزان الحياة وتنشأ عنه الحوادث والكوارث والإرهاب والعداء المستحكم بين الشعوب والأفراد . ولذلك قيد الله حركة المال هنا . كذلك تقييد حركة المال في الميزان حتى لا ينتشر الفساد في المجتمع، وتبنى العمارة فتسقط فوق ساكنيها، وتفسد المرافق ويعاني

إذن .. فقوانين الله سبحانه وتعالى في حكم المال وحركته في الحياة هي لصالح البشر، وكان يجب عليهم أن يطالبوا بها .

وكلام قوم شعيب هنا : ﴿ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ ﴾ موجودة هنا على شكل تهكم ، فالمنافقون

مثلا كما قال عنهم الله سبحانه وتعالى لرسوله ﷺ: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَنفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَنفِقِينَ لَكَيْدِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١] كيف يكذب المنافقون وقد شهدوا أن محمدًا رسول الله؟ ، الله تبارك وتعالى أراد أن يلفتنا إلى أن المنافقين ينطقون بألسنتهم ما ليس فى قلوبهم ، فهم بألسنتهم يشهدون لمحمد ﷺ بالرسالة ، ولكن هذا الكلام لا يوافق ما فى قلوبهم من كفر .

ثم يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّكَ لَأَنَتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴾ [هود: ٨٧] ومادام قوم شعيب يعترفون بأنه الحليم الرشيد، كان من الأولى أن يتبعوا آياته؛ لأنه جاءهم بالحق، ولكنهم لا يريدون الحق؛ لأنهم يريدون أن يوافقهم على عبادة غير الله ونقص المكيال والميزان، ويتعجبون كيف يأمرهم بترك هذا وهو الحليم والرشيد.

وأسلوب التهكم يأتى كثيرًا فى القرآن الكريم ، واقرأ قول الحق تبارك وتعالى عن عذاب ذلك الرجل ، المذى طغى وتجبر وماذا يحدث له فى الآخر ، الملائكة يقولون لهذا الرجل وهم يعذبونه : ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَـزِيزُ ٱلْكَـرِيمُ ﴾ [الدخان : ٤٩] أيذيقونه كل هذه الذلة ، ثم يقولون له أنت العزيز الكريم .

وفى موقف آخر عن أهل النار: ﴿وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ ﴾ [الكهف: ٢٩] فكأنهم يبشرونهم بأنهم ماداموا قد استجاروا، واستغاثوا من العذاب، فإن الله سيغيثهم، ثم يأتى الغوث، واقرأ قوله سبحانه وتعالى: ﴿ يُغَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوُجُومُ ﴾ [الكهف: ٢٩] إذن .. فهم استغاثوا من العذاب، فجاءتهم الإغاثة أشد من العذاب.

وقول قوم شعيب : ﴿ إِنَّكَ لَأَنَتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ﴾ . هم يتهكمون ، فلو كانوا يؤمنون فعلا بأنه حليم ورشيد لاتبعوه وعلموا أنه لا يمكن أن يأتي بافتراءات أو أكاذيب .

#### إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت

بماذا كان رد شعيب الطَّيِّلاً على قومه ؟ ، وماذا قال لهم ؟ : ﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَهَ يَتُمْ إِن كُنْتُ عَلَى بَيْنَةِ مِن رَبِّي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أَرِيدُ إِنْ أَنْهَالِكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أَرِيدُ إِنْ أَنْهَا لَهُ عَنْهُ إِنْ أَرِيدُ إِنْ كُنت على يقين وحجة ومنهج صادق من ربى ، إلا ألإضلاح كله النبوة . ثم جاء شعيب بالحجة وأعطاني قبل ذلك كله النبوة . ثم جاء شعيب بالحجة

الدامغة لصاحب المذهب الحق، صاحب الرسالة الصحيحة: ﴿وَمَمَا أُرِيدُ أَنَ أُخَالِفَكُمُ إِلَى مَا أَنْهَاكُمُ عَنْفُكُ وَ ذَلك أَن صاحب المنهج المعوج والرسالة غير الصادقة ، يأمر الناس أن يفعلوا شيئًا وهو يفعل عكسه ، يأمرهم مثلا بأن يتبرعوا بأموالهم للفقراء ثم يأخذها هو ليصبح غنيًا ، يأمرهم بأن يقاتلوا ويختبئ هو في مكان أمين ، فإذا انتصروا خرج وأخذ الغنائم بلا قتال . وهكذا كل أوامره لا ينفذها هو ، وكل نواهيه يفعلها هو ، فكأن شعيبًا يقول لقومه : أنا آمركم ألا تنقصوا المكيال والميزان ، ثم بعد ذلك أحله لنفسى .

وقوله تعالى: ﴿وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنْهَلَكُمْ عَنَهُ ﴾ هناك خالفه إلى كذا وخالفه عن كذا ، فهنا أنا لا أريدكم أن تتركوا نقص المكيال والميزان لأذهب أنا إليه . فمثلًا إذا وجدت إنسانًا يشرب الخمر ، ونهيته ثم شربت أنت ، فأنت خالفته إلى ما نهيت عنه . ولكن إذا قمت وتوضأت وأذن للصلاة وفات الوقت ولم تصل ، ثم جئت إلى رجل تأمره بالصلاة ، قال لك تأمرني بأمرٍ وأنت لا تفعله . إذن . . فالمخالفة هنا عن أن تأمره به .

شعيب يقول: الله سبحانه وتعالى اصطفانى بالنبوة وتلقيت الوحى منه، وربى كلفنى بإبلاغ المنهج وسأكون أول مطبق له، ولن تجدونى أفعل أبدًا ما أنهاكم عن فعله.

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا آسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلَّا وَاللّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ أى: لا أريد إلا الصلاح .. صلاح مجتمعكم وإصلاح أموركم بقدر استطاعتى ، والله لا يكلف نفسًا إلا وسعها ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلَّا وَاللّهِ لا يكلف نفسًا إلا وسعها ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلَّا وَاللّهِ عَلَيْهِ عَريد الحق تبارك وتعالى : أن يلفتنا بها إلى أن هناك فرقًا بين العمل وبين أن توفق في العمل ، قد تشغل جوارحك بأى عمل ليست فيه نية خالصة لله سبحانه وتعالى ، وفي هذه الحالة لا يأتيك التوفيق ؛ لأن الأعمال بالنيات وبالإخلاص لله .

وقوله تعالى: ﴿ عَلَيْهِ تَوكَلَّتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ حين تسمع إنسانًا يقول: على الله توكلت، قل له: أتوكلت على الله وحده ؟ فإن قال لك: وعليك أيضًا، فاعلم أن مسألته لن تقضى، أما إذا توكل على الله وحده فلابد أن يقضى الله حاجته، ذلك مثل الرجل الذي يدخل المسجد؛ لأنه يريد أن يتكلم مع فلان الذي دخل إلى المسجد في أمر من أمور الدنيا، ساعة يحدث هذا يجب أن تقول له: إن الله لن يقضى هذا الأمر. تمامًا كالذي جاء يبحث عن ناقته التي ضلت في

المسجدِ ، فقال له رسول اللَّه ﷺ ما معناه : « لا رد اللَّه عليك ضالتك » . والذي جاء لعقد صفقة في المسجد قال له عليه الصلاة والسلام ما معناه : « لا أربح اللَّه لك صفقتك اتسحب الدنيا معك داخل المسجد ؟ » .

وقوله تعالى : ﴿ عَلَيْتِ مِ تَوَكَلْمُ ۗ عَير قول : « توكلت عليه » فإذا قلت توكلت : على الله . قد تعنى أنك توكلت على الله وعلى فلان وعلى فلان . ولكن قولك عليه توكلت ، أى : لا أتوكل على أحد غيره . ﴿ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴾ . أى أرجع إليه ، فالله سبحانه وتعالى خلقنا من عدم في البداية ثم إليه مرجعنا جميعًا في النهاية .

يقول شعيب لهم: ﴿ وَيَنقُورِ لَا يَجْرِمَنّكُمْ شِقَافِى آن يُصِيبَكُمْ مِثْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوجِ أَوَ قَوْمَ صَدَلِحِ وَمَا قَوْمُ لُوطِ مِنكُمْ بِبَعِيدِ ﴾ [هود: ٢٩]. قوله: ﴿ لَا يَجْرِمَنّكُمْ فَوَمَ هُودِ أَوْ قَوْمَ صَدَلِحِ وَمَا قَوْمُ لُوطِ مِنكُم بِبَعِيدِ ﴾ [هود: ٢٩]. قوله: ﴿ لَا يَجْرِمَنُونِ إلى يعنى لا يجعلكم تنحرفون إلى الإجرام؛ لأن عداء قد نشب بينى وبينكم، أنى جئتكم بجنهج من الله تعالى وأنتم تريدون منهجا من عند أنفسكم، فالعداوة من هنا بدأت، لأنكم تريدون عبادة الأصنام ونقصًا فى المكيال والميزان وإفسادا فى الأرض؟!. الخلاف واضح بين المنهجين وشعيب يحذر قومه: لا تقفوا من منهج الله موقف العداء؛ لأن الذين سبقوكم عندما فعلوا ذلك أنزل الله عليهم العذاب، منهم من أغرقوا بالطوفان، ومنهم أهلكوا بالصاعقة ومنهم من أخذتهم الصيحة، لا تغريكم العداوة لى أن تجرموا جرمًا يصيبكم به مثل ما أصاب قوم نوح أو قوم هود أو قوم صالح.

ويذكرهم: ﴿وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنكُم بِبَعِيدِ﴾ [هود: ٨٩] أى أن قوم لوط قريبون منكم مكانًا وزمانًا ، ولو أنكم فكرتم قليلًا لعدتم إلى الله تبارك وتعالى ، ذلك أنه إذا كان العبد مصرًا على شىء من المعصية ، فالله تعالى لا يغلق أمامه باب التوبة أبدًا ، يكون العبد عاصيًا ولكن كما أخبرنا رسول الله ﷺ: ﴿ إن اللَّه أَفْرح بتوبة العبد من أحدكم وقع على بعيره وقد أضله في

فلاة » وانظر إلى الصورة جيدًا لتتأمل عمقها ، عندما يكون هناك إنسان معه بعير ٥ جمل » وعليه كل ما يملك ، طعامه وماله وملابسه وشرابه ، ثم يتوه منه البعير في صحراء قحلة ليس فيها أى شيء ، ويبحث الرجل عنه فلا يجده ، وينام ثم يستيقظ فيجد البعير الذي عليه كل ما يملكه واقفًا إلى جواره ، كيف تكون فرحته بعودة هذا البعير إليه ؟ الله سبحانه وتعالى أشد فرحًا بتوبة عبده من صاحب هذا البعير بعودة بعيره .

ولذلك يقول شعيب لقومه كما يقص علينا القرآن الكريم: ﴿ وَالسَّعَ فِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواً إِلَيَّهِ إِنَّ رَفِ رَحِبُ وَدُودٌ ﴾ [هود: ٩٠] أى: رغم كل ما فعلتموه فإن باب التوبة مفتوح، ولا يتطلب منكم إلا أن تستغفروه. ومادمتم طلبتم المغفرة فسيقبلكم فتوبوا إليه، أى استغفروا من الذنوب التي سبقت، وتوبوا إليه فلا تعودوا لهذه الذنوب أبدًا. والله تبارك وتعالى رحيم ودود، لا يرد من يقف ببابه، رحمته سبقت عذابه، ومغفرته تسع الذنوب جميعًا. والله رحيم واسع المغفرة، ودود محب لعباده.

كان المفروض وقد لفتهم شعيب إلى الطريق إلى الله سبحانه وتعالى والعودة إليه أن يعودوا ؟ لأن الله تبارك وتعالى محب لهم عطوف عليهم . وفي الحديث القدسي يقول الله عز وجل : « يا ابن آدم لا تخف من ذى سلطان مادام سلطاني باقيًا فسلطاني لا ينفد أبدًا ، يا ابن آدم لا تخش من ضيق الرزق وخزائني ملآنة وخزائني لا تنفد أبدًا . يا ابن آدم خلقتك للعبادة فلا تلعب وضمنت لك رزقك فلا تتعب . فوعزتي وجلالي إن رضيت بما قسمته لك أرحت قلبك وبدنك و كنت عندى محمودًا ، وإن لم ترض بما قسمته لك فوعزتي وجلالي لأسلطن عليك الدنيا تركض فيها ركض الوحوش في البرية ، ثم لا يكون لك منها إلا ما قسمته لك ، يا ابن آدم خلقت السماوات والأرض ولم أعي بخلقهن أيعييني رغيف عيش أسوقه لك ! ! يا ابن آدم لا تسألني رزق غد كما لم أطلب منك عمل غد ، يا ابن آدم أنا لك محب فبحقي عليك كن لي

# ولولا رهطك لرجمناك

عندما لفت شعيب قومه إلى أن الله سبحانه وتعالى رحيم ودود وطلب منهم أن يستغفروه ليغفر لهم، ويتوبوا إليه .. ماذا قالوا؟ ﴿قَالُواْ يَنشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَينكَ

فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلَا رَهُطُكَ لَرَجَمْنَكُ ﴾ [هود: ٩١] لا نفقه أى : لا نفهم ، فعندما يكون القلب مشغولًا بالكفر لا يوجد فيه مكان للإيمان ، ولكى يدخل الإيمان إلى القلب لابد أن يخرج منه الكفر أولًا ، ولذلك فإن الإنسان المشحون قلبه بالكفر لا يدخل قلبه الحق ، فهم قالوا لشعيب : إننا لا نفهم شيئًا مما تقوله ، ثم أضافوا : ﴿ وَإِنَّا لَنَرَىٰكَ فِينَا ضَعِيفًا ﴾ أى أنت ضعيف لا قوة لك بحيث تستطيع أن تتحمل هذا الرجم ، وهذا إقرار بإعجاز النبوة ؛ لأنه مع أن شعيبًا ضعيف وهم أقوياء ، إلا أنهم لم يقدروا عليه ، فالضعيف يصرخ في وجوههم بالحقيقة ، والأقوياء يقولون : أنت ضعيف ولكنهم لا يفعلون شيئًا ، بل يتعللون .

ولذلك قالوا: ﴿ وَلَوْلَا رَهُ طُكَ لَرَجَمْنَكُ ﴾ [ هود: ٩١] رهطك يعنى أهلك ، والرهط: الجماعة من الرجال خاصة من ثلاثة إلى تسعة ، ورهط الرجل: قومه وقبيلته . لماذا يخشى قوم شعيب أهل هذا النبى ويمنتعون عن قتله ؟ إما أن يكون هؤلاء الأهل مع الكفار ، ولذلك فهم يخافون إن اعتدوا على شعيب أن يغضب قومه الذين هم مع الكفار ويعلنون إيمانهم وحيئنذ يقوى جانب شعيب وقد يتبعه آخرون . والله سبحانه وتعالى يسخر الكفر دائمًا لخدمة الإيمان ، يقوى جانب شعيب وقد يتبعه آخرون . والله سبحانه وتعالى يسخر الكفر دائمًا لخدمة الإيمان ، عم رسول الله علي كفره ومات كافرًا ، ولكنه علم رسول الله على كفره ومات كافرًا ، ولكنه قال لابن أخيه : قل ما شئت من الدعوة وأنا معك ، ورغم أن أبا طالب وقف حاميًا لرسول الله على كفر مكة وعلى رأسهم قريش ، فإنه ظل على دينه ومات كافرًا .

قوله سبحانه وتعالى: ﴿ قَالُواْ يَنشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَىكَ فِينَا ضَعِيفًا ﴾ أى: نحن لا نفهم ما تقوله والحقيقة أنهم لا يريدون أن يفهموا، ﴿ وَإِنَّا لَنَرَىٰكَ فِينَا ضَعِيفًا ۗ وَلَوَلَا رَهُطُكَ لَرَجَمْنَكُ ﴾ لا تتحمل وقوفا أمامنا. ﴿ وَلَوْلَا رَهُطُكَ لَرَجَمْنَكُ ﴾ أى لولا أهلك لقتلناك رجمًا بالحجارة. ﴿ وَمَا أَنتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴾ أى أنت لا تعز علينا، ليس لك مَنعَة عندنا ولا عزة، نستطيع أن نأتى بك في أى وقت، وأن نفعل بك ما نشاء.

ماذا كان جواب شعيب؟ هل حاف وهرب وهو الضعيف الواقف وحده وهم الأقوياء بعددهم وبتضامنهم وبقدرتهم؟

قام شعیب الطَّیْکُلُمْ یذکر قومه بمن هو أقوی منهم : ﴿قَالَ یَنَقُوْمِ أَرَهُطِیَ أَعَـُزُ عَلَیَکُمْ مِّنَ ٱللَّهِ﴾ [هود : ٩٢] أی أنكم تخافون عائلتی وهم عدة أفراد ، فتمتنعون عن إیذائی خوفًا منهم ،

ولكنكم لا تخافون الله القادر على أن يهلككم بينما أن رسول الله يحمينى بقوته وقدرته . كان المفروض أن يتذكروا الله أولاً ، وكان قوم شعيب يعتقدون أنهم ماداموا قد قالوا : ﴿ وَلَوْلَا رَهُمُكُكَ لَرَجُمُنْكَ ﴾ فإنه سيحتمى برهطه ؛ لأنهم هم الحماية له ، ولكن الذى قال : على الله توكلت . لا يحتمى بأحد غير الله سبحانه وتعالى ، بل إنه يلوم قومه ، كيف يخشون قوة عدد محدود من الرجال ولا يخشون قوة الله ؟!

وقوله تعالى: ﴿ أَرَهُطِى آعَرُ عَلَيْكُمْ مِنَ ٱللّهِ ﴾ [ هود: ٩٢] ، أى: أنتم جاملتم رهطى ، وإكرامًا لهم لم ترجمونى ، ولكنكم نسيتم الله سبحانه وتعالى ، الذى تأتى منه العزة جميعًا ، وقال : ﴿ وَالَّغَذْتُمُوهُ وَرَآءَكُمُ ظِهْرِيًّا ﴾ ساعة تقول : أنت طرحت فلانًا وراء ظهرك . يعنى أنك جعلته بعيدًا عن الصورة بالنسبة للأحداث ولم تحسب له حسابًا ولم تخشه ، شعيب يقول لهم : أنتم لم تأبهوا بعزة الله سبحانه وتعالى ، وبحماية الله وبقدرة الله ، ولكنكم التفتم إلى خلق لا حول لهم ولا قوة ، ثم يلفتهم إلى أن الحق سبحانه وتعالى يعلم كل ما يفعلونه ظاهرًا وباطنًا فيقول : ﴿ إِنَ رَبّي بِمَا نَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ أى : يعلم ما تفعلونه علم إحاطة لا يخفى عليه شيء ، ولكنكم أنتم نسيتموه وخفتم بعض خلقه أو رهطًا من خلقه .

قوله تعالى: ﴿ إِنَ رَبِي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطً ﴾ قلنا: إن هناك عملًا وهناك فعلَ العمل يطلق على ما يحدث ، أى شيء يحدث يقال له عمل ، وجوارح الإنسان كثيرة اختص الله سبحانه وتعالى منها اللسان بالقول والجوارح كلها بالفعل ، فالقول هو عمل اللسان ، والفعل هو عمل كل الجوارح ، عمل العين وعمل الأذن وعمل اليد وعمل القدم وكل شيء . ولكن إذا طابق القول الفعل ، أى عندما نقول قولا يقابله فعل يكون هذا عملًا ، ولذلك نجد قول الحق سبحانه وتعالى في القرآن الكريم : ﴿ يَتُمَا لَهُ يَنْ مَا اللَّهُ مَا لَا تَقْعَلُونَ ﴾ والصف : ٢، ٣] وهكذا فصل الحق سبحانه وتعالى بين الفعل والقول ، ولكن لماذا اختص الحق تبارك وتعالى اللسان بالقول وكل الجوارح بالفعل ؟ لأن القول هو وسيلة الإعلام الأولى عن الله جل جلاله .

ثم يقول شعيب لهم كما يقص علينا القرآن الكريم: ﴿ وَيَنْقَوْمِ أَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَئِكُمُ إِنِّ عَنمِلُ اللَّهِ سَوْفَ تَمْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَنذِبُ وَارْتَقِبُوا إِنِّي مَعَكُمُ رَقِيبٌ ﴾ [ هود: ٩٣] نلاحظ هنا أن شعيبًا قد أخذ لهجة التهديد . . لماذا ؟ لأنهم خافوا من أهله

ونسوا الله تعالى ، فأراد أن يعلمهم أنه مستند إلى أقوى قوة ، وهى التى خلقت هذا الكون ، وهو يأوى إلى هذا الركن الشديد ، وكأنه يقول لهم افعلوا ما تستطيعون ، افعلوا ما فى وسعكم ، وسأفعل أيضًا ما فى وسعى ، فأنا آخذ أوامرى من الله تعالى الذى بعثنى ، وأنتم بشر ضعاف من خلقه والله هو القوى . ولذلك فأنا مستغيث به ، اعملوا أنتم على قدر إمكاناتكم أى على قدر ما تستطيع الدنيا أن تعطيكم بأسبابها ، وأنا سأعمل ، سأعمل ماذا ؟ سيبشر أى على قدر ما تستطيع الدنيا أن تعطيكم بأسبابها ، وأنا سأعمل ، سأعمل ماذا ؟ سيبشر بالمنهج وبما جاءه من الله ، ولن أسكت عن الدعوة ، وسوف تعلمون قريبًا من يأتيه العذاب والخزى ، ومن الذى يأتيه العذاب والخزى ، ومن الذى يأتيه العذاب والخزى ، ومن الذى يكون له النصر .

والخزى هو الفضيحة بين الخلق ، وإصابة النفس بالهوان هى الفضيحة فى ذات النفس . ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : هو مَن يَأْنِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ . أى من الذين سيأتيهم العذاب الذى يفضحهم ؟ ومن هو الكاذب ومن هو الصادق ؟ وشعيب يقصد هنا طبعًا أن هؤلاء الذين رفضوا الإيمان وكذبوه سوف يأتيهم العذاب ، وأنهم سيعلمون من هو صادق ومن هو كاذب ، فهم سيسلط الله عليهم عذابًا يفضحهم بين الخلق ويهينهم فى أنفسهم .

قوله تعالى : ﴿ وَمَنَ هُو كَذِبُ ﴾ . كان المنطق أن يقال ومن هو صادق : ولكن الحق سبحانه وتعالى جاراهم في منطقهم ، فلم يقل ومن هو صادق ، ولكنه قال : ﴿ وَارْتَقِبُوا إِنِي مَعَكُمُ مَقِيبٌ ﴾ [هود : ٩٣] . وذلك مثل قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَإِنّا أَوْ إِنَاكُمُ لَعَلَىٰ هُدّى أَوْ فِي صَلَالِ مُبِينٍ ﴾ [سبأ : ٢٤] . كيف يمكن أن يقال للقوم الكافرين : ﴿ وَإِنّا أَوْ إِنَاكُمُ لَعَلَىٰ هُدّى أَوْ فِي صَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [سبأ : ٢٤] . كيف هذا ؟ إن رسول الله ﷺ ومن معه يقينا أو إِنَاكُمُ لَعَلَىٰ هُدّى أَوْ فِي صَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ كيف هذا ؟ إن رسول الله ﷺ ومن معه يقينا على الهدى والمسألة لا تحتاج إلى تشكيك ، إنما هذا اسمه مجاراة الخصم ، يريد الله سبحانه وتعالى أن يقول : إن الضلال والهدى لا يجتمعان أبدًا ، ونحن مختلفون لا نجتمع على رأى ، فلابد أن أحدنا على هدى والآخر على ضلال ، وسنترك الزمن يكشف لنا من على هدى ومن على ضلال .

# تهديد الكفار لشعيب والمؤمنين

ماذا قال الكافرون من قوم شعيب عندما جاءهم هذا الترغيب وهذا الترهيب من اللَّه تعالى ؟ يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَإِن كَانَ طَآيِفَكُ ۗ مِنكُمْ عَامَنُواْ بِٱلَّذِيّ أَرْسِلْتُ

THE THE TRANSPORT OF THE PROPERTY OF THE PROPE

ومعنى تهديد الكفار لشعيب والمؤمنين أنهم سيخرجونهم من المكان الذى تتوافر فيه كل متطلبات الحياة إلى مكان قفر لا يصلح للحياة ، فكأن المترفين من الذين يقاومون المنهج قد أعطوا لشعيب ومن آمن معه خيارين ، إما أن يعودوا كفارًا أو يخرجوا من القرية ، وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا مِن قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَكَ يَشُعَيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَكَ مِن قَرْمِينَ لَلْ يَتُعُودُنَ فِي مِلَيِّنَا قَالَ أَوْلَو كُنَا كَرِهِينَ الله والأعراف : ٨٨] معناه أن الذين آمنوا بشعيب كانوا يعتنقون ملة أهل القرية ، ثم خرجوا منها وآمنوا بالله وبرسالة شعيب ، وهم يريدونهم أن يعودوا إلى الكفر .

ولكن لابد أن نتنبه هنا إلى أن الخطاب موجه لشعيب ؟ لأن الخطاب أخذ شعيبًا والذين آمنوا معه ، ومن آمن مع شعيب من الجائز أنه كان على ملة القوم أولًا ثم آمن ، ويطلبون منه أن يعود مرة أخرى إلى ملتهم ، أما شعيب نفسه فلا يعقل أنه كان على ملة القوم ، ولكن الخطاب هنا هو تغليب للكثرة ، فالكثرة من المؤمنين مع شعيب كانوا في ملة القوم ، ثم آمنوا ويطلبون منهم العودة ، والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿اللّهُ وَلِيُّ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِن ٱلظُّلُمَاتِ إلى النّورِ ﴾ وهنا لابد أن نتنبه إلى قول الحق : ﴿مِن ٱلظُّلُماتِ إلى النّورِ ﴾ فعندما كان هؤلاء في الظلمات لم تكن قد بلغتهم الرسالة ، فكيف يصفهم الله سبحانه وتعالى بالذين آمنوا أي النور ؟ نقول إن : التكليف بالنسبة للإنسان موجود في خلقه مختارًا .

فالإنسان ما دام قد خلق مختارًا فهو يستطيع أن يتبع سبيل الإيمان أو أن يتبع سبيل الكفر، وكونه يختار اتباع الإيمان يكون قد ترك اتباع الكفر، فكأنه خرج من قدرة اختياره لسبيل الكفر واتبع قدرة اختياره لطريق الإيمان. ومن هنا فإن خروج الإنسان من الظلمات إلى النور لا يعنى بالضرورة أنه كان كافرًا، إنما يعنى أنه خرج من قدرته على اختيار سبيل الكفر، إلى قدرته على اختيار طريق الإيمان. وهنا يستقيم المعنى ويصبح المقصود بالنسبة لشعيب أنه خرج من القدرة على اختيار سبيل عدم الإيمان إلى القدرة على اختيار طريق الإيمان، وهذا ما يحدث بالنسبة للمؤمنين.

# شعيب يحتكم إلى اللَّه تعالى

بماذا رد شعيب التَّكِيلاً على القوم الكافرين: ﴿ قَالَ أَوْلُو كُنّا كَيْهِينَ \* قَدِ آفْتَرَيْنَا عَلَى اللّهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلِيكُمُ بَعْدَ إِذْ جَنَنَا اللّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَعُودَ فِيهَا إِلّا أَن يَشَاهُ اللّهُ رَبّنا كُلّ شَيْعٍ عِلْماً عَلَى اللّهِ تَوَكّلنا رَبّنا ﴾ [الأعراف: ٨٨، ٢٩]. للاحظ هنا أن شعيبًا والمؤمنين معه قد أعلنوا كراهيتهم للعودة إلى الكفر، وللاحظ أيضًا أن الكفار في كلامهم قد نسوا الله ، فخيروا شعيبًا بين أن يعود لملتهم أو يخرج من قريتهم . ونسوا أن الله سبحانه وتعالى قد قسم شيقًا غير هذين الاختيارين ، كأن يكون قد قسم أن يهلك هؤلاء الكافرين ويقى المؤمنون في القرية ، فلا يخرج المؤمنون من القرية ولا يعودون إلى ملة الكافرين . وقول شعيب : ﴿ وَلَى اللّهُ عَلَيْهُ كُذِبًا ﴾ أي : أننا ضيقنا النطاق على قدرة الله سبحانه وتعالى ، فإذا كنت لا تعرف الحقيقة فهذا مطلق كذب ، وإذا كنت تعرف الحقيقة فهذا مطلق كذب ، وإذا كنت تعرف الحقيقة فهذا مطلق كذب ، وإذا كنت تعرف الحقيقة فهذا الله يولان المنافقين لَكُذِبُونَ ﴾ والمنافقون شهدوا ولكن قلوبهم منكرة لهذه الشهادة هي أن يوافق اللسان ما في القلب ، والمنافقون شهدوا ولكن قلوبهم منكرة لهذه الشهادة ، فهم يقولونها باللسان وقلوبهم منكرة لها فقد كذبوا حين قالوا: نشهد [إنك لرسول الله . والشهادة ، فهم يقولونها باللسان وقلوبهم منكرة لها فقد كذبوا حين قالوا: نشهد [إنك لرسول الله ] .

إذن .. فقوله تعالى : ﴿قَلِهِ ٱفْتَرَيْنَا عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّذِكُم بَعْدَ إِذْ نَجَنَّنَا ٱللَّهُ مِنْهَا﴾ [الأعراف: ٨٩] دليل على أن المؤمنين يعرفون أن دين اللَّه هو الحق؛ ولذلك إذا عادوا لملة

الكافرين يكونون قد افتروا الكذب ؛ لأنهم يعرفون الحقيقة ويقولون غيرها ، وقول الحق : ﴿ بَعَدَ إِذْ نَجَنَنَا أَللّهُ مِنْهَا ﴾ أى أن اختيارنا كان إلى جانب الحق فنجونا ، أما قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلَا أَن يَشَاءَ آللّهُ رَبُّنا وَسِع رَبُنا كُلّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾ [ الأعراف : ١٩] ، هذا الكلام يذكرنا الحق فيه بطلاقة القدرة لله تعالى ، فالله يفعل ما يشاء متى شاء ولا قيد على قدرته ، ورسول الله عَلَيْ قال : ﴿ إِن القلوب بين إصبعين من أصابع الرحمن ﴾ . والخليل إبراهيم قال : ﴿ وَان القلوب بين إصبعين من أصابع الرحمن ﴾ . والخليل إبراهيم قال : ﴿ وَاجْنُبْتِنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلأَصْنَامَ ﴾ ، فكأنه سلم للحق سبحانه وتعالى بطلاقة القدرة في كونه ، فما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن .

وقول شعيب الطّخين: هووما يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلّا أَن يَشَاءَ اللّه على طلاقة القدرة للحق سبحانه وتعالى لا يشاء العودة للكفر لمعصوم، للحق سبحانه وتعالى لا يشاء العودة للكفر لمعصوم، وقول الحق: هووَسِيعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْماً عَلَى اللّهِ تَوَكَّلْناً ﴾ [الأعراف: ٨٩]، أى: أن الله سبحانه وتعالى يعلم كل ما يتم وما يقع الآن من المستكبرين، وإذا كان مع هؤلاء المترفين قوة الدنيا فإن شعيبًا والذين آمنوا معه قد توكلوا على الله وأسلموا أمرهم له، وما دام معهم الله فشعيب والمؤمنون هم الأقوى .. وهم المنصورون.

ثم بعد ذلك ماذا قال شعيب والمؤمنون بعد أن أعلنوا أنهم توكلوا على الله: ﴿ وَسِعَ رَبُنَا كُلُّ شَيْءٍ عِلمًا عَلَى اللّهِ تَوَكُلْنا رَبّنا اَفْتَحْ بَيْنَنا وَبَيْنَ فَوْمِنا بِالْحَقِ وَأَنتَ خَيْرُ اَلْفَانِوِينَ ﴾ حينما نسمع كلمة فتح نفهم أن هناك شيعًا مغلقًا وزيد أن نزيل إغلاقه وأن نفتحه . والحق سبحانه وتعالى يقول في سورة ﴿ يوسف ﴾ عندما عاد إخوة يوسف إلى أبيهم وهم يحملون البضائع التي أحضروها: ﴿ وَلَمَا فَتَحُوا مَنْعَهُم وَجَدُوا بِضَاعَتُهُم رُدَّتَ إِلَيْهِم ﴾ [يوسف: ٢٥] ، ومعنى فتح المتاع هنا أنهم أزالوا كل ما كانوا يحيطون به أمتعتهم من سلاسل وأحبال ، هذا فتح حسى . ويقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ جَهَنّم نُورًا حَتَى إِلَيْ اللّه عَلَيْكُم لِي جَهَنّم نُورًا حَتَى إِلَا مَعْتَع الله وَ عَلَى الله وَالله وَالله وَلَا الله في التوراة ، فكأنما إنزال فتح معنويًا في قوله تعالى : ﴿ أَتُحَلِقُونُهُم بِمَا فَتَحَ اللّهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَاجُوكُم بِهِ عِندَ رَبّيكُمْ ﴾ والبقرة : ٢٧] ، وهذا حديث اليهود ليخفوا عن المسلمين ما أنزل اللّه في التوراة ، فكأنما إنزال الله في التوراة من الله فتح ولكنه فتح معنوى ، كذلك قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ مَا يَفْتَح اللّهُ النّاسِ الوراة من اللّه فتح ولكنه فتح معنوى ، كذلك قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ مَا يَشْتَع اللّهُ النّاسِ مِن رَحْمَة ﴾ [ فاطر : ٢] ، وقوله جل جلاله : ﴿ لَلْهَانَهُ عَلَيْهُم بَرَكُنتِ مِن السّمَانِ مَن السّمَانِي وَاللّه وَاللّه وَالسّمَانِ وَاللّه وَمَا اللّه عَن السّمَانِي وَاللّهُ وَاللّه وَاللّه وَالْمُونَهُ وَاللّهُ عَنْهُمُ مَرَكُنتِ مِن السّمَانِي وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّه

[الأعراف: ٩٦]، وكان القاضى فيما مضى يسمى الفاتح لأنه يزيل الإشكالات. ولكن قول شعيب وقومه: ﴿ وَسِعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا عَلَى اللّهِ تَوَكَّلْنَا رَبِّنَا اَفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا ﴾ ، أى : يا رب احكم بيننا وبين قومنا وأنت لا تحكم إلا بالحق: ﴿ وَأَنْتَ خَيْرُ ٱلْفَنْيِحِينَ ﴾ .

ماذا رد الكافرون من قوم شعيب ؟ هووقال اللكأ الذين كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ لَهِ النَّبَعْتُم شُعَيبًا إِلَّكُمُ إِذًا لَخَسِرُونَ فَ [الأعراف: ٩٠]، الخطاب هنا من الكافرين لمن ؟ للذين آمنوا أم للذين كفروا، ما دام المتحدثون هم الكفار، وما دام المؤمنون قد اتبعوا شعيبًا وآمنوا به يكون الخطاب هنا من أثمة الكفر لأتباعهم، فلابد أن الكافرين قد وجدوا أتباعهم بدءوا يميلون إلى الإيمان مما رأوه من قوة وشجاعة وثبات الذين معه . ولذلك حذرهم سادتهم بقولهم : هولين اتّبَعْتُم شُعَيبًا إلى الإيمان ما لابد أن يأتى جواب الشرط، وجواب الشرط هنا هو إنّكُم إذا لَخَسِرُونَ ماذا سيخسر هؤلاء الأباع ، سيخسرون إيواء السادة لهم وسيخسرون نزواتهم التي يقيدها المنهج .

#### قوم شعيب يستعجلون العذاب

بعد أن فَصَّلَ شعيب التَّلِيُّةُ لقومه ما هو مطلوب منهم ، ماذا كان ردهم على نبيهم ؟ قال تعالى : ﴿ قَالُوا إِنَّمَا آنَتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ﴿ وَمَا آنَتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّقَالُنَا وَإِن نَظُنُكُ لَمِن ٱلْكَذِبِينَ ﴾ [الشعراء: ١٨٥، ١٨٥] ، نحن قلنا : المسحر هو من سحره سواه ، وهذه مبالغة في الفعل لأن الفعل سحر مفعوله مسحور . لكن سَحَّرَ – بتشديد الحاء وفتحها – مفعولها مسحر وهي للمبالغة في السحر . والمعنى أنهم يصفون رسولهم بأن عقله مختل وأن الناس قد سحروه ، وما لمبالغة في السحر . والمعنى أنهم يصفون رسولهم بأن عقله مختل وأن الناس قد سحروه ، وما دمت مسحورًا فلن نسمع لكلامك لأنه كلام مجنون . وقولهم : ﴿ وَمَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ . قوم صالح التَّكِيُّ قالوا له : ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحِّرِينَ \* مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ . قوم صالح التَّكِيُّ قالوا له : ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحِّرِينَ \* مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ . قوم صالح التَّكِيُّ قالوا له : ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَرِينَ \* مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ . قوم صالح التَّكِيُّ قالوا له : ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلمُسَحَرِينَ \* مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ . قوم صالح التَّكِيُّ قالوا له : ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلمُسَحَرِينَ \* مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ . قوم صالح التَّكِيُّ قالوا له : ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَرِينَ \* مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرُ مِنْ السَعراء : ١٥٣ ، ١٥٣ ] .

وقوم شعيب قالوا له هنا : ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ \* مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ فزادت هنا الواو في قولهم : ﴿ وَمَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا ﴾ فهناك اتفاق في اتهام الرسل في شيئين بأنهم مسحورون وأنهم مثلهم . وما دام مسحرًا فلن يسمعوا له لأنه مجنون ، وما دام بشرًا مثلهم فلماذا يتميز عليهم بالرسالة ؟ هم كانوا يقولون لأنبيائهم ذلك ويطلبون منهم الآيات الدالة على

صدق رسالتهم، ولذلك قالوا لشعيب الطّخة : ﴿وَمَا آنَتَ إِلَّا بَشَرٌ مِنْقُلْنَا وَإِن نَظُنُّكَ لَمِنَ ٱلْكَندِبِينَ﴾ فأنت بشر مثلنا وما نظنك إلا من الكاذبين وإن كنت صادقًا فيما تقول فأسقط علينا قطع العذاب من السماء.

kati kati na tanti n

قال تعالى: ﴿ فَالسَّفِطُ عَلَيْنَا كِسَفَا مِنَ السَّمَاءِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّالِفِينَ ﴾ فهم يستعجلون نزول العذاب عليهم، والعجيب أن كل قوم كذبوا رسولهم واستعجلوا نزول العذاب عليهم، حينما يحل بهم العذاب يدعون اللّه أن يكشفه عنهم أو أن ينظرهم إلى وقت آخر أو يعطيهم الفرصة للتوبة. والكسف جمع كسفة مثل قطع وقطعة، وكلمة كسف جاءت على لسان جميع الذين كذبوا الرسل، فالكفار في مكة قالوا لرسول اللّه على مثل ذلك: واقرأ قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنّاسِ فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلّ مَثْلِ فَأَيْنَ ٱكْثَرُ ٱلنّاسِ إلّا كُمُورًا ﴿ وَقَالُوا لَن نُومِن لَكَ جَنّةٌ مِن نَخْيرًا مِن ٱلأَرْضِ يَلْبُوعًا ﴾ أو تَكُونَ لك جَنّةٌ مِن نَخْيلٍ وَعِنْبِ وَقَالُوا لَن نُومِن لك جَنّةٌ مِن نَخْيرًا ﴾ وفي آلة أخرى قالوا: ﴿ وَإِذْ قَالُوا ٱللّهُ مَ إِن اللّهِ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ واللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ

ولكن ماذا كان رد نبى الله شعيب عليهم ؟ : ﴿ قَالَ رَبِيّ أَعَلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ، أى ربى يعلم أحوالكم ومطلع على سرائركم ، فإن كان سبحانه يعلم أن فى قلوبكم خيرًا ، وأنكم ستندمون وتتوبون إليه سيؤخر عنكم العذاب ويحفظكم منه وإذا علم أنكم مستمرون على كفركم وعنادكم فسينزل عليكم العقاب الذى تستحقونه من عذاب الهلاك والاستئصال . كفركم وعنادكم فسينزل عليكم العقاب الذى تستحقونه من عذاب الهلاك والاستئصال . فأنا لا أعلم ما سيفعله بكم ربى ولكنى أكِلُ الأمر لصاحب الأمر الذى يعلم أمرى وأمركم . ولكن ماذا كان موقفهم ؟ استمروا فى تكذيبهم .

#### وأخذت الذين ظلموا الصيحة

يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ [ هود : ٩٤] ، وفي آية أخرى

NANTE BELLEVIN DE LA LEVIN DE LEVIN DE

يقول الحق: ﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ [ هود: ٢٥] بدون تاء التأنيث ، نقول : إن القرآن جاء على لغة قريش ، وليس هذا لعلو قريش ، ولكن لأن لغة قريش مصفاة من لغات جميع القبائل ؟ لأن القبائل كلها كانت تأتى للأسواق والحج ، فتأخذ قريش صفوة اللغة . ولكن ليس معنى هذا أن اللغات الأخرى تطمس ، لا . . فيؤتى من كل لغة بكلمة أو كلمات حتى لا تأخذ قريش سيادة إسلامية بلغة القرآن كما كان لها سيادة جاهلية ، فتأتى مرة تاء التأنيث في المؤنث الحقيقي ، فيقال : الصيحة ، والغرفة ، والحجرة هذا مؤنث صحيح ، وهناك مؤنث مجازى ، أى يتجاوزون فيه ؛ فمرة تأتى تاء التأنيث ومرة لا تأتى ، فصل بين التاء وبين الفاعل ، الفاصل يكون قائمًا مقام التأنيث ، فمرة يقول : ﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ ، ومرة يقول : ﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ ،

قول الحق: ﴿ فَأَصّبَحُواْ فِي دِينَوهِمْ جَوْمِينَ ﴾ ، كلمة : ﴿ فَأَصّبَحُواْ ﴾ تدل دائمًا على العذاب . ولذلك نجد في آية : ﴿ إِنّ مَوْعِدُهُمُ ٱلصَّبَحُ ﴾ [هود: ٨١] وفي آية أخرى : ﴿ وَلَقَدَ صَبَعَهُم بُكُرَةً عَذَابٌ مُستَقِرٌ ﴾ [القمر: ٣٨] وفي آية أخرى : ﴿ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَطَرُّ فَسَاءً مَطَرُ المُنذَوِينَ ﴾ [النمل: ٨٥] ووقت الصبح هو وقت الهجعة بالنسبة للغافل النائم طوال الليل ، وما زال ناعسًا في نومه : ﴿ فَأَصّبَحُواْ فِي دِينِهِمْ جَيثِيينَ ﴾ كان من المفروض أن يقول : دارهم وليس ديارهم . ولكن القرآن احتاط أن يكون واحد منهم في مكان آخر أو في عمل أو في زيارة ؛ ولذلك قال : ﴿ فِي دِينِهِمْ ﴾ ، ولقد كان أحدهم في مكة فلم تصبه الحجارة ؛ لأن الله جعل بيته آمنًا ، وعندما عاد كانت تنتظره ، فكأنها كانت تتبعهم أو تنتظرهم . وقوله تعالى : ﴿ جائمين ﴾ الجيم والثاء حينما يوجدان ، بصرف النظر عن الحرف الثالث الموجود في الوسط ، مثل جدث الجيم والثاء تعني شيئًا من الهلاك أو شيئًا من المصائب . فقوله تعالى : الوسط ، مثل جدث الجيم والثاء تعني شيئًا من الهلاك أو شيئًا من المصائب . فقوله تعالى :

وقوله تعالى: ﴿ وَوَتَرَىٰ كُلُّ أَتَةٍ جَائِيَةً ﴾ [الجائية: ٢٨] أى: على ركبتيها دليل الذل والحضوع، والجثة لا تقال إلا للميت، وكل إنسان يكون له شأن في الدنيا. ولكن في اللحظة التي يموت فيها، ينسى كل شيء حتى اسمه، ويلقب بالجثة، فيقال غسلوا الجثة، كفنوا الجثة، ادفنوا الجثة. انتهى من الدنيا فإذا وضع في النعش سمى الخشبة. فإذا وضع في القبر نسيه الناس، لا تقبله إلا أمه الأرض، تمتص كل ما ينزل منه من صديد وروائح كريهة، كل

الناس تتأبى عليه إلا أمه الأرض ، هي التي تتقبل منه كل شيء ، والإنسان وهو حي ما دام فيه الروح يكون إنسانًا ، فإذا مات وخرجت الروح يصبح جثة .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ فَأَصَبَحُواْ فِي دِيكِرِهِمْ جَكِيْمِينَ \* كَأَن لَمْ يَغْنَوْاْ فِيهَا ﴾ أى: كأنهم لم يوجدوا فيها، تمر على هذه الديار فلا تشعر أنهم كانوا يعيشون، واقرأ قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ حَقَّى إِذَا آخَدُنَ ٱلأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَّيَنَتَ وَظَلَ آهَالُهَا آنَهُمْ فَكِرُونَ عَلَيْهَا أَتَنْهَا آمَرُنَا لَيَّلًا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ بِاللَّمْسِ ﴾ [يونس: ٢٤] أى كأن لم يعش فيها أحد من قبل ذلك.

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَلَا بُعْدًا لِمَايَنَ كُمّا بَعِدَتُ ثُـمُودُ ﴾ [يونس: ١٥٥]، 
﴿ أَلا ﴾ عندما تسمعها في القرآن أو في أى كلام عربى، فهى أداة استفتاح يفتتح بها الكلام وليس لها دلالة، وإنما هي لتنبيه السامع، والمتكلم قبل أن يتكلم تكون هناك نسبة ذهنية في عقله، فإذا بدأ الكلام فإنه متنبه لما يقول، ولكن السامع قد يكون في عقله شيء آخر، أى لا يكون منتبها لما سيقال؛ ولذلك فعندما يبدأ المتكلم الكلام ينبه السامع بكلمة ﴿ ألا ﴾ . ولذلك تجد في القرآن الكريم آيات كثيرة على هذا النحو، منها على سبيل المثال قوله تعالى: ﴿ أَلَا ﴾ أَوْلِياً الله وله تعالى: ﴿ أَلَا ﴾ وأَلِيااً الله وله سبحانه: ﴿ أَلَا ﴾ وأَلْكِن لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [يونس: ٢٦]، وقوله سبحانه: ﴿ أَلَا ﴾ إنّهُمْ هُمُ أَلْمُفْسِدُونَ وَلَكِين لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة: ٢١] كلها لتنبيه السامع .

قوله تعالى: ﴿ أَلَا بُعُدًا لِمَدْيَنَ ﴾ [هود: ٩٥] ، كلمة: ﴿ أَلَا بُعَدًا ﴾ ، معناها أنك تدعو عليه بالبعد ، أى أنهم مروا وهلكوا وانتهوا ، فبعدًا لكل ما كان منهم . مادة الباء والعين والدال ، تستعمل استعمالين: مرة تريد بها الفراق مثل لقاء لا تحب أن يقع فتقول: بعدًا ، وفي الموت تقول: بعدًا : ﴿ أَلَا بُعْدًا لِمَدْيَنَ كُمّا بَعِدَتُ ثَمُودُ ﴾ أي أن الذي أخفى ثمودًا ، وما فعلت وما حدث لها ، يخفى قوم شعيب .

نلاحظ هنا في عهود هذه الرسالات أن العالم كان منعزلًا حتى إنه تم إرسال رسولين في وقت واحد، هما إبراهيم ولوط عليهما السلام، وكان كل منهما يعالج داء من الداءات في وقت واحد، ولكن سبق في علم الله أن العالم سيتوحد، وبالتالي ستصبح الأمراض والداءات واحدة، ولذلك جاءت وحدة المعالجة ممثلة في رسالة رسول الله علي . ونحن نرى الآن كيف

أن العالم يصبح أصغر فأصغر كل يوم ، لا من ناحية الحجم ، ولكن من ناحية وحدة الداءات ووحدة المعالجة .

ويقول الحق تبارك وتعالى فى آية أخرى: ﴿فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجَفَةُ فَأَصَبَحُواْ فِى دَارِهِمَ جَنثِمِينَ﴾ [الأعراف: ٩١]، و﴿ ٱلرَّجَفَةُ ﴾ هى الهزة العنيفة التى ترج الإنسان رجًا، و﴿ جاثمين ﴾ أى: جالسين على ركبهم وقد ماتوا على هذه الهيئة إمعانًا فى إذلالهم فهم استكبروا فى الأرض فأراد الحق أن يميتهم أذلاء.

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ اللَّذِينَ كَذَبُواْ شُعَيّبًا كَأَن لَمْ يَفْنُواْ فِيهَا الَّذِينَ كَذَبُواْ شُعَيّبًا كَأَن لَمْ يَفْنُواْ فِيهَا الَّذِينَ كَذَبُوا شعيبًا، وغنى كَانُواْ هُمُ الْخَسِرِينَ ﴾ أى : خسروا كل شيء ، جاه الدنيا بلكان أى أقام فيه مدة طويلة . و﴿ كَانُواْ هُمُ الْخَسِرِينَ ﴾ أى : خسروا كل شيء ، جاه الدنيا ونعيم الآخرة ، ماذا فعل شعيب بعد أن أخذ اللّه الكافرين بالعذاب ، يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ فَنُولًى عَنّهُمْ وَقَالَ يَنَقُومِ لَقَدْ أَبْلَغَنُكُمْ رَسَكُنتِ رَبِي وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ ءَاسَى عَلَىٰ قَوْمِ كَفْرِينَ ﴾ [الأعراف: ٩٣] فكأن شعيبًا قال للكافرين بعد أن أخذتهم الصيحة أنه قد أبلغهم رسالة اللّه ونصح لهم وألح عليهم أن يعودوا إلى رشدهم فهو لم يقصر في حقهم .

### أصحاب الأيكة

قال تعالى : ﴿ وَإِن كَانَ أَصَّحَبُ ٱلْأَيْكَةِ لَظَانِهِينَ ﴾ [الحجر: ٢٨] الأيكة مفرد أيك ، والأيك هو الشجر الكثير الملتف والمثمر . وشعيب التَلْيُكُلَّ أُرسل إلى أهل مدين وإلى أهل الأيكة ، ومدين بلد ، أما أصحاب الأيكة فكانوا مثل ضاحية بينهم وبين البحر ، وكان فيها الشجر الملتف ، ولذلك قال ربنا سبحانه عن «سدوم » وهى بلد قوم لوط : ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُقِيمٍ ﴾ [الحجر: ٢٦] ولكن هنا قال : ﴿ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامِ مُّبِينِ ﴾ قد يقول قائل : من أين جاءت هذه التثنية مع أنه يتحدث عن أصحاب الأيكة فقط ؟ نقول : إنه ضم إليها مدين أيضًا .

وقوله تعالى : ﴿وَإِنَّهُمَا لِيَإِمَامِ مُبِينِ﴾ ، الإمام هو ما يؤتم به فى الحركات والسكنات ، وما يؤتم به فى الحركات والسكنات ، وما يؤتم به فى الفتيا وفى الرأى . وكذلك يطلق على الطريق المؤدى إلى الغايات المختلفة ﴿ إمام ﴾ لأنه يدلنى على الأماكن التي أريدها ، وله بدء وله منتهى ، وفى كل جزئية منه ﴿ من ﴾ و﴿ إلى ﴾ التي نرقمها الآن بالكيلو مترات . ﴿وَإِنَّهُمَا﴾ أى : مدين وأصحاب الأيكة ، ﴿لِيَإِمَامِ مُبِينِ﴾ أى

طريق واضح ، هذا الطريق الواضح يأتم به السائر .

وقد قال الحق سبحانه وتعالى في سورة ﴿ الشعراء ﴾ : ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظَّلَةِ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الشعراء: ١٨٩] لما استمر القوم في تكذيبهم لرسولهم وتمسكوا بضلالهم وكفرهم عاقبهم الله بعذاب يوم الظلة ، وهو عذاب مشهور حيث سلط الله عليهم الحرارة الشديدة سبعة أيام ، وحجز عنهم الريح إلا بمقدار ما يمسك رمق الحياة فصارت حياتهم لا تطاق من شدة الحر ، فالتمسوا غمامة تظلهم رأوها قادمة في الجو فهرعوا نحوها مسرعين فلما اقتربوا منها أنزلت عليهم نارًا أحرقتهم وأبادتهم .

وفى آية أخرى يقول تعالى : ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَنِهِمْ قَالُواْ هَلَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا بَلَ هُو مَا اَسْتَعْجَلْتُم بِهِ أَرْ رَبِّهَا فَأَصْبَحُواْ لَا يُرَيّنَ إِلّا هُو مَا اَسْتَعْجَلْتُم بِهِ أَرْ رِيحٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ اللّٰحِقاف : ٢٤، ٢٥] وعذاب يوم الظلة كان عذابًا مَسْكِكُهُم كَذَلِكَ نَجْرِي آلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ [الأحقاف : ٢٤، ٢٥] وعذاب يوم الظلة كان عذابًا عظيمًا ليس لقوته وإحاطته بهم فقط ، ولكن لأنه عذاب جاء بعد طمع في راحة ؛ لأنهم ظنوا أن هذا السحاب سيظلهم وينزل منه المطر الذي يرويهم ويرطب أجواءهم فكان منه العذاب الذي أحرقهم وأبادهم .

ثم يقول تعالى : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٠] قوله : ﴿ فِي ذَلِكَ ﴾ إشارة إلى ما تقدم من مواكب الرسل، وما حدث للرسل وما حدث لأممهم.

ويقول تعالى فى موضع آخر: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُهُمُ الْفَكِيمُ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٧١- ١٧٣] فالمعنى: أن فى ذلك الذى حدثتم به من قصص الأنبياء السابقين مع أممهم وما آلوا إليه من نصر الأنبياء ودحر الكافرين عبرة لكم ؟ لأن معنى «آية » أى عبرة ، ونحن قلنا: كلمة عبرة أى تعبر من شىء إلى شىء. فهم قوم عندهم لدد وخصومة ؟ فحتى يعتبروا ، عليهم أن يعبروا من هذا الموقف المعادى إلى الإيمان ، ولذلك نقول: « نحن نعبر الطريق » ؟ لأننا ننتقل من مكان إلى مكان . فالعبرة أن تنتقل من حال أنت عليها من لدد وجحود وكبرياء عن اتباع الرسل إلى الإيمان .

وقوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٠] حماية لأن منهم من قد يهتدى إلى طريق الحق ويؤمن .

# ذكر قصة نبى اللَّه يعقوب الطَّيِّلا

قال ابن كثير: ذكر أهل الكتاب أن إسحاق لما تزوج « رفقا » بنت بتوابيل في حياة أبيه ، كان عمره أربعين سنة ، وأنها كانت عاقرًا فدعا الله لها فحملت ، فولدت غلامين توأمين : أولهما اسمه « عيصو » وهو الذي تسميه العرب « العيص » وهو والد الروم . والثاني خرج وهو آخذ بعقب أخيه فسموه « يعقوب » وهو إسرائيل الذي ينتسب إليه بنو إسرائيل .

قالوا : وكان إسحاق يحب عيصو أكثر من يعقوب ، لأنه بِكره ؛ وكانت أمهما « رفقا » تحب يعقوب أكثر ؛ لأنه الأصغر .

قالوا: فلما كبر إسحاق وضعف بصره اشتهى على ابنه العيص طعامًا ، وأمره أن يذهب فيصطاد له صيدًا ويطبخه له ؛ ليبارك عليه ويدعو له ، وكان العيص صاحب صيد ، فذهب يبتغى ذلك ، فأمرت و رفقا ، ابنها يعقوب أن يذبح جديين من خيار غنمه ، ويصنع منهما طعامًا كما اشتهاه أبوه ، ويأتى إليه به قبل أخيه ليدعو له ، فقامت فألبسته ثياب أخيه ، وجعلت على ذراعيه وعنقه من جلد الجديين ؛ لأن العيص كان أشعر الجسد ويعقوب ليس كذلك . فلما جاء به وقربه إليه قال : من أنت ؟ قال : ولدك . فضمه إليه وجَسّه وجعل يقول : أما الصوت فصوت يعقوب ، وأما الجس والثياب فالعيص . فلما أكل وفرغ دعا له أن يكون أكبر إخوته قدرًا ، وكلمته عليهم وعلى الشعوب بعده ، وأن يكثر رزقه وولده . فلما خرج من عنده جاء أخوه العيص بما أمره والده فقربه إليه ، فقال له : ما هذا يا بنى ؟ قال : هذا الطعام الذى اشتهيته ، فقال : أما جئتنى به قبل الساعة وأكلت منه ودعوت لك ؟ فقال : لا والله ، وعرف أن أخاه قد سبقه إلى ذلك ، فوجد في نفسه عليه وجُدًا كثيرًا .

وذكروا أنه تواعده بالقتل إذا مات أبوهما ، وسأل أباه فدعا له بدعوة أخرى ، أن يجعل لذريته غليظ الأرض ، وأن يكثر أرزاقهم وثمارهم .

فلما سمعت أمهما ما يتواعد به العيص أخاه يعقوب ، أمرت ابنها يعقوب أن يذهب إلى أخيها « لابان » الذي بأرض حرًان ، وأن يكون عنده إلى حين يسكن غضب أخيه ، وأن يتزوج من بناته ، وقالت لزوجها إسحاق أن يأمره بذلك ويوصيه ويدعو له . ففعل .

فخرج يعقوب التَلْيَكُمْ من عندهم من آخر ذلك اليوم ، فأدركه المساء في موضع فنام فيه ،

وأخذ حجرًا فوضعه تحت رأسه ونام ، فرأى فى نومه ذلك معراجًا منصوبًا من السماء إلى الأرض ، وإذا الملائكة يصعدون فيه وينزلون ، والرب تبارك وتعالى يخاطبه ، ويقول له : إنى سأبارك عليك وأكثر ذريتك ، وأجعل لك هذه الأرض ولعقبك من بعدك .

فلما هب من نومه فرح بما رأى ، ونذر لله لئن رجع إلى أهله سالماً ليبتين في هذا الموضع معبدًا لله عز وجل ، وأن جميع ما يرزقه من شيء يكون لله عشره ، ثم عمد إلى ذلك الحجر فجعل عليه دهنا يتعرفه به ، وسمى ذلك الموضع : «بيت إيل » أى بيت الله ، وهو موضع بيت المقدس اليوم الذى بناه يعقوب بعد ذلك كما سيأتى . قالوا : فلما قدم يعقوب على خاله أرض حران ، إذا له ابنتان : اسم الكبرى : «ليا » واسم الصغرى «راحيل» وكانت أحسنهما وأجملهما ، فخطبها من خاله فأجابه إلى ذلك بشرط أن يرعى غنمه سبع سنين ، فلما مضت المدة على خاله « لابان » صنع طعامًا وجمع الناس عليه ، وزف إليه ليلًا ابنته الكبرى «ليا » وكانت ضعيفة العينين قبيحة المنظر ، فلما أصبح يعقوب إذا هى «ليا » فقال لخاله غدرت بى ؟ وأنت إنما خطبت إليك « راحيل » . فقال : إنه ليس من سُنتنا أن نزوج الصغرى قبل الكبرى ، فإن أحببت أختها فاعمل سبع سنين أخرى وأزوجكها .

فعمل سبع سنين وأدخلها عليه مع أختها. وكان سائعًا في ملتهم ثم نسخ في شريعة التوراة. وهذا وحده دليل كاف على وقوع النسخ ؟ لأن فعل يعقوب الكيليم دليل على جواز هذا وإباحته ؟ لأنه معصوم ، ووهب « لابان » لكل واحدة من ابنتيه جارية ، فوهب لـ « ليا » جارية اسمها « زلفي » ووهب لـ « راحيل » جارية اسمها « بلهي » . وجبر الله تعالى ضعف « ليا » بأن وهب لها أولادًا ، فكان أول من ولدت ليعقوب ، روبيل ، ثم شمعون ، ثم لاوى ، ثم يهوذا ، فغارت عند ذلك « راحيل » وكانت لا تحبل ، فوهبت ليعقوب جاريتها « بلهي » فوطئها فحملت ، وولدت له غلامًا سمته « دان » وحملت وولدت غلامًا آخر سمته « نيفتالى » فعمدت عند ذلك « ليا » فوهبت جاريتها « زلفي » ليعقوب الكيلي فولدت له : جاد ، وأشير ، غمدت عند ذلك « ليا » فوهبت عاريتها « زلفي » ليعقوب الكيلي فولدت له : جاد ، وأشير ، ولادت غلامًا سادسًا سمته « زابلون » ثم حملت وولدت بنتًا سمتها « دينا » فصار لها سبعة ولدت غلامًا سادسًا سمته « زابلون » ثم حملت وولدت بنتًا سمتها « دينا » فصار لها سبعة من يعقوب . ثم دعت الله تعالى « راحيل » وسألته أن يهب لها غلامًا من يعقوب ، فسمع الله نداءها وأجاب دعاءها ، فحملت من نبى الله يعقوب ، فولدت له غلامًا عظيمًا شريفًا حسنًا نداءها وأجاب دعاءها ، فحملت من نبى الله يعقوب ، فولدت له غلامًا عظيمًا شريفًا حسنًا نداءها وأجاب دعاءها ، فحملت من نبى الله يعقوب ، فولدت له غلامًا عظيمًا شريفًا حسنًا نداءها وأجاب دعاءها ، فحملت من نبى الله يعقوب ، فولدت له غلامًا عظيمًا شريفًا حسنًا نبي الله يعقوب ، فولدت له غلامًا عظيمًا شريفًا حسنًا

جميلًا سمته « يوسف » .

كل هذا وهم مقيمون بأرض حران ، وهو يرعى على خاله غنمه بعد دخوله على البنتين ست سنين أخرى ، فصار مدة مقامه عشرين سنة .

فطلب يعقوب من خاله « لابان » أن يسرحه ليمر إلى أهله ، فقال له خاله : إنى قد بورك لى بسببك فسلنى من مالى ما شئت . فقال : تعطينى كل حمل يولد من غنمك هذه السنة أبَقْع وكل حمل مُلْمع أبيض من المعز . فقال : نعم .

فعمد بنوه فأبرزوا من غنم أبيهم ما كان على هذه الصفات من التيوس ، لئلا يولد شيء من الحملان على هذه الصفات ، وساروا بها مسيرة ثلاثة أيام عن غنم أبيهم . قالوا : فعمد يعقوب التخليخ إلى قطبان رطبة بيض من لوز ولب ، فكان يقشرها بلقًا وينصبها في مساقى الغنم من المياه ، لتنظر الغنم إليها فتفزع وتتحرك أولادها في بطونها ، فتصير ألوان حملانها كذلك . وهذا يكون من باب خوارق العادات ، وينتظم في سلك المعجزات .

فصار ليعقوب التَّنِيِّةُ أغنام كثيرة ودواب وعبيد، وتغير له وجه خاله وبنيه، وكأنهم انحصروا منه.

وأوحى الله تعالى إلى يعقوب أن يرجع إلى بلاد أبيه وقومه ، ووعده بأن يكون معه فعرض ذلك على أهله فأجابوه مبادرين إلى طاعته ، فتحمل بأهله وماله ، وسرقت « راحيل » أصنام أبيها .

فلما جاوزوا وتحيزوا عن بلادهم ، لحقهم « لابان » وقومه ، فلما اجتمع لابان بيعقوب عاتبه في خروجه بغير علمه ، وهلا أعلمه فيخرجهم في فرح ومزاهر وطبول ، وحتى يودع بناته وأولادهن . ولم أخذوا أصنامه معهم ؟

ولم يكن عند يعقوب علم من أصنامه ، فأنكر أن يكونوا أخذوا له أصنامًا فدخل بيوت بناته وإمائهن يفتش فلم يجد شيئًا ، وكانت راحيل قد جعلتهن في برذعة الجمل وهي تحتها ، فلم تقم ، واعتذرت بأنها طامث . فلم يقدر عليهن .

فعند ذلك تواثقوا على رابية هناك يقال لها : « جلعاد » على أنه لا يهين بناته ، ولا يتزوج عليهن ، ولا يتروج عليهن ، ولا يجاوز هذه الرابية إلى بلاد الآخر ، لا لابان ولا يعقوب ، وعملا طعامًا وأكل القوم

معهم وتودع كل منهما من الآخر ، وتفارقوا راجعين إلى بلادهم ، فلما اقترب يعقوب من أرض « ساعير » تلقته الملائكة يبشرونه بالقدوم . وبعث يعقوب البُرُد إلى أخيه العيصو يترفق له ويتواضع له ؛ فرجعت البرد وأخبرت يعقوب بأن العيص قد ركب إليك في أربعمائة راجل .

فخشى يعقوب من ذلك ، ودعا الله عز وجل وصلى له ، وتضرع إليه وتمسكن لديه ، وناشده عهده ووعده الذى وعده به . وسأله أن يكف عنه شر أخيه العيص ، وأعد لأخيه هدية عظيمة وهى : مائتا شاة ، وعشرون تيسًا ، ومائتا نعجة ، وعشرون كبشًا ، وثلاثون لقحة ، وأربعون بقرة ، وعشرة من الثيران ، وعشرون أتانا ، وعشرة من الحمر ، وأمر عبيده أن يسوقوا كلًا من هذه الأصناف وحده . وليكن بين كل قطيع وقطيع مسافة ، فإذا لقيهم العيص فقال للأول : لمن أنت ؟ ولمن هذه معك ؟ فليقل : لعبدك يعقوب ، أهداها لسيدى العيص ، وليقل الذى بعده كذلك ، وكذلك الذى بعده ، ويقول كل منهم : وهو جاء بعدنا .

وتأخر يعقوب بزوجتيه وأمتيه وبنيه الأحد عشر بعد الكل بليلتين ، وجعل يسير فيهما ليلا ويكمن نهارًا ، فلما كان وقت الفجر من الليلة الثانية ، تبدى له ملك من الملائكة في صورة رجل ، فظنه يعقوب رجلًا من الناس ، فأتاه يعقوب ليصارعه ويغالبه ، فظهر عليه يعقوب فيما يرى ، إلا أن الملك أصاب وركه فعرج يعقوب ، فلما أضاء الفجر قال له الملك : ما اسمك ؟ يرى ، إلا أن الملك أصاب وركه فعرج يعقوب ، فلما أضاء الفجر قال له يعقوب : ومن أنت ؟ قال : لا ينبغي أن تُدعى بعد اليوم إلا إسرائيل . فقال له يعقوب : ومن أنت ؟ وما اسمك فذهب عنه فعلم أنه ملك من الملائكة ، وأصبح يعقوب وهو يعرج من رجله . فلذلك لا يأكل بنو إسرائيل عرق النساء !

ورفع يعقوب عينيه فإذا أخوه عيصو قد أقبل في أربعمائة راجل، فتقدم أمام أهله. فلما رأى أخاه العيص سجد له سبع مرات، وكانت هذه تحيتهم في ذلك الزمان. وكان مشروعًا لهم، كما سجدت الملائكة لآدم تحية له، وكما سجد إخوة يوسف وأبوه له كما سيأتي.

فلما رآه العيص تقدم إليه واحتضنه وقبله وبكى ، ورفع العيص عينيه ، ونظر إلى النساء والصبيان فقال : من أين لك هؤلاء؟ فقال : هؤلاء الذين وهب الله لعبدك ، فدنت الأمتان وبنوهما فسجدوا له . ودنت « ليا » وبنوها فسجدوا له ، ودنت « راحيل » وابنها يوسف فخرًا شُجدًا له . وعرض عليه أن يقبل هديته وألح عليه فقبلها . ورجع العيص فتقدم أمامه ، ولحقه يعقوب بأهله وما معه من الأغنام والمواشي والعبيد قاصدين جبال « ساعير » .

فلما مر بساحور ابتنى له بيتًا ، ولدوابه ظلالًا ، ثم مر على « أورشليم » قرية شخيم فنزل قبل القرية ، واشترى مزرعة شخيم بن جمور بمائة نعجة ، فضرب هنالك فسطاطه ، وابتنى مذبحًا فسماه « إيل » إله إسرائيل وأمره الله ببنائه ليستعلن له فيه . وهو بيت المقدس اليوم ، الذى جدده بعد ذلك سليمان بن داود عليهما السلام وهو مكان الصخرة التى علمها بوضع الدهن عليهما قبل ذلك ، كما ذكرنا أولًا . وذكر أهل الكتاب هنا قصة « دينا » بنت يعقوب بنت «ليا » وما كان من أمرها مع شخيم بن جمور الذى قهرها على نفسها ، وأدخلها منزله ثم خطبها من أبيها وإخوتها ، فقال إخوتها : إلا أن تختنوا كلكم فنصاهر كم وتصاهرونا ، فإنا لا نصاهر قومًا غلفًا ، فأجابوهم إلى ذلك واختنوا كلهم . فلما كان يوم الثالث واشتد وجعهم من أم الختان ، مال عليهم بنو يعقوب فقتلوهم عن آخرهم ، وقتلوا شخيمًا وأباه جمور لقبيح ما صنعوا إليهم ، مضافًا إلى كفرهم ، وما كانوا يعبدونه من أصنامهم ، فلهذا قتلهم بنو يعقوب وأخذوا أموالهم غنيمة .

ثم حملت «راحیل» فولدت غلامًا هو «بنیامین» إلا أنها جهدت فی طلقها به جهدًا شدیدًا وماتت عقیبه ، فدفنها یعقوب فی «أفراث» وهی بیت لحم ، وصنع یقوب علی قبرها حجرًا ، وهی الحجارة المعروفة بقبر «راحیل» إلی الیوم ، و کان أولاد یعقوب الذكور اثنی عشر رجلًا ، فمن «لیا » روبیل وشمعون ولاوی ویهوذا و ایساخر و زابلون . ومن «راحیل» : یوسف و بنیامین . ومن أمة «راحیل» دان و نفتالی ، ومن أمة «لیا» جاد وأشیر علیهم السلام .

وجاء يعقوب إلى أبيه إسحاق فأقام عنده بقرية حبرون التى فى أرض كنعان حيث كان يسكن إبراهيم ثم مرض إسحاق ومات عن مائة وثمانين سنة ودفنه ابناه العيص ويعقوب مع أبيه إبراهيم الخليل فى المغارة التى اشتراها . كما قدمنا .

\* \* \*

## ذكر قصة نبى اللَّه يوسف الطَّيِّمُ

قصة يوسف جاءت بالشخص – وهو يوسف الطّيّلاً – تدور حوله أحداث كثيرة: رأى الشمس والقمر والنجوم تسجد له ، تآمر عليه إخوته وألقوه في الجب شراه السيارة بثمن بخس وباعوه للعزيز ، امرأة العزيز أعجبت به وراودته عن نفسه دخل السجن ، ثم أصبح حاكمًا لمصر ، إذن فهو شخص دارت حوله أحداث ، وفي نفس الوقت هي أحداث دارت حولها أشخاص إحوته وماذا فعل الحقد بهم ، امرأة العزيز وكيف كادت له ، أبوه وكيف واجه فقده ، الصراع حول السلطة والنفوذ ، كل هذا موجود في قصة يوسف فهي جاءت بشخص حوله أحداث وبحدث حوله أشخاص .

وقصة يوسف التَكِيَّلِ تكلمت عنها الكتب التي سبقت القرآن الكريم ، ولكن عندما جاءت القصة في القرآن ، ترك علماء اليهود كتبهم وأخذوا يقرءونها في القرآن الكريم ؛ لأن القصة في القرآن فيها إعجاز صياغة الأداء والقدرة على هز ما هو داخل النفس ، وإظهار المواقف المختلفة في النفس البشرية ، كل هذا في قمة أداء البيان فهي أحسن القصص ؛ لأن الكل يعرف تاريخها وأحداثها ؛ لأنها نزلت في الكتب السابقة .

ثم هى أحسن القصص ، لأنها اشتملت على عبر متعددة ، فى الطفولة وفى الشباب وفى الشيخوخة ، والحقد بين الأخوة والتمرد على الأب وخداعه ، وحب كل من رتى يوسف له ، ودخوله السجن مظلومًا ومع ذلك لم يهتز ، ثم بعد ذلك عفو يوسف عن إخوته ، ولذلك فهى أحسن القصص تزيح غطاء الصدور وتعرفنا ماذا يدور فى القلوب ، وهى تعرض للنفس البشرية فى العمر الزمنى والعمر العقلى والعمر العاطفى ، وأطوار الإنسان حينما يكون مغلوبًا على أمره ، وحينما يكون قويًّا يستطيع أن يسيطر .

وهى أحسن القصص لأنها رويت بأشكال مختلفة ، ولكن القرآن جاء بها بإعجاز في البلاغة ، والقصة إعجاز لا يقدر عليه أسلوب البشر .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ نَقُنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنَذَا الْقَرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ. لَمِنَ ٱلْغَنْفِلِينَ ﴾ [يوسف: ٣]، ومعنى من قبله أى من قبل أن يُقَشِّ معروفًا بالصفات الخلقية العالية، وهي الصدق يوحى إلى محمد ﷺ هذا القرآن، كان ﷺ معروفًا بالصفات الخلقية العالية، وهي الصدق

والأمانة ، والوصفان مطلوبان فى الرسالة ؛ لأنه ما دام لا يكذب على الناس فإنه لا يكذب على الله ، وما دام أمينًا فإنه لن يخون الرسالة وسينقلها بصدق وأمانة ، وقد كان أبو بكر الصديق والمؤمنون إذا قال رسول الله ﷺ شيئًا يقولون : إن كان قد قال فقد صدق .

وعندما حدثت معجزة الإسراء والمعراج، وقفت بعض العقول مشدوهة أمام هذه المعجزة، وإذا بأبي بكر الصديق رضى الله تعالى عنه يقول دون أن يناقش الوقائع: «إن كان رسول الله على قال فقد صدق » وعندما قيل لأبي بكر: كيف تقول صدق ؟ قال: أنصدقه في خبر السماء ونكذبه في هذا ؟

قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِن كُنتَ مِن قَبْـاِهِ ـ لَمِنَ ٱلْعَنْفِلِينَ ﴾ . الغافل لا يُتهم ؟ لأنه لا يعلم القضية فهو ﷺ لم يقرأ كتابًا ولم يجلس إلى معلم فمن أين يعرف قصة يوسف ؟ ، ومن بين معجزات رسول الله ﷺ أن اليهود قالوا للكفار اسألوه عن: إخوة يوسف ، وقوم يعقوب عندما خرجوا من الشام وذهبوا إلى مصر ، وعندما سألوه هذا السؤال أنزل الله سبحانه وتعالى عليه آيات قصة يوسف ، فدهشوا وقالوا: هذا لم يقرأ ولم يكتب فمن علمه ؟

قوله تعالى: ﴿ يِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنَدَا ٱلْقُرْءَانَ ﴾ الوحى إعلام بخفاء بحيث لا يفهم إلا الموحى والموحى إليه، والله سبحانه وتعالى يوحى للملائكة وللرسل وللمؤمنين، ويوحى للأرض وللسماء وللنمل وللنحل، ولكن الوحى الشرعى أى الوحى المتعارف عليه هو وحى أخذ بمعناه الشرعى وحى من الله لرسله.

ويقول الله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَكَأَبَتِ إِنِّ رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكُبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنجِدِينَ﴾ [بوسف: ٤] كلمة يا أبت أصلها يا أبى ولكن يقال فى اللغة العربية: يا أبى ويا أبت ويا أبتاه.

ورؤيا يوسف للشمس والقمر والكواكب تتميز بإعجاز؛ لأننا جميعًا نرى الشمس والقمر والكواكب والكما الشمس والقمر يجتمعان معًا! القمر والكواكب ولكن الشيءالعجيب في هذه الرؤيا أنه رأى الشمس والقمر ولا النجوم نراها مع الشمس فالشمس بضوئها الشديد تحجب هذا كله عن أعيننا. شيء آخر في هذه الرؤيا: أن يوسف رأى أحد عشر كوكبًا وعرف عددها، ومعنى

ذلك أنها واضحة . إذن فالإعجاز الأول اجتماع الشمس والقمر معًا ، والإعجاز الثانى رؤيته لأحد عشر كوكبًا من دون الكواكب التي تملأ السماء ، ولم يقل يوسف التَلْيُخ رأيتهم ساجدين أى الشمس والقمر والكواكب ، وإنما قال : ﴿ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنجِدِينَ ﴾ فكأنه رآها أولًا ثم رآها ثانية وهي تسجد له ، ذلك لأنك إذا قلت : هذا الشيء سجد لي ، فلابد أن ترى هذا الشيء قبل أن يسجد ثم تراه ساجدًا ؛ لأنه لو رآهم من أول الأمر ساجدين فقد يكون هذا وصفهم ، وليس هناك سجود ولكنه لابد أنه رآهم بدون سجود ، ثم رآهم يسجدون له .

ولقد تكررت كلمة «رأى» في قوله تعالى: ﴿إِنِّ رَأَيْتُ أَعَدَ عَشَرَ كُوبَكِ) وفي قوله جل جلاله: ﴿ وَرَأَيْنُهُم لِي سَنجِدِينَ ﴾ وتكرار كلمة رأى هنا أظهر لنا أنه رأى الشمس والقمر والكواكب أولًا، وقام بِعَدِّ الكواكب حتى عرف أن عددها أحد عشر كوكبًا، تدل على أن الكواكب تميزت من دون كواكب السماء، وقوله تعالى: ﴿ رَأَيْنُهُم لِي سَنجِدِينَ ﴾ لها معنى: فهو لم يرهم ساجدين على إطلاقها فقد تكون ظاهرة طبيعية أو أى شيء من الظواهر الفلكية، ولكن يوسف النَيِّينُ قال: إنهم كانوا ساجدين له. فلابد أنه رأى فيهم من مظاهر الخضوع لذاته ما جعله يتأكد أن السجود له أو أنهم يسجدون له، و«ساجدين» جمع مذكر سالم ولا يجمع المذكر السالم إلا إذا كان للعاقل، والشمس والقمر والكواكب ليسوا عاقلين نقول: يجمع المذكر السالم إلا إذا كان للعاقل، والشمس والقمر والكواكب ليسوا عاقلين نقول:

ما هى مهمة العقل؟ أن يختار بين البدائل ويرى مصالح الدين ومصالح الدنيا ، وأسمى آيات الخضوع فى الدين هو السجود ، ولكن هل سجدت الشمس والقمر والكواكب ليوسف من نفسها أو بأمر يوسف ؟ لا ، بل سجدت بأمر الله تعالى سجود التكريم ، لا سجود العبادة تمامًا كسجود الملائكة لآدم ، وما داموا قد سجدوا فعبر عنهم بصيغة سجود العقلاء ، وهم ليسوا عاقلين لك أنت ، ولكن عاقلين عن ربهم .

واقرءوا قول الحق تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآةُ ٱنشَقَّتَ ﴿ وَأَذِنَتْ لِرَبَّا وَحُقَّتْ ﴿ وَالانشقاق: ١، ٢] أَذنت من الإذن أى سمعت من الله ، فمبجرد أن سمعت أطاعت وعقلت ، وانشقت ؛ والكون كله مكون من عوالم لله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَمَا مِن دَابَّةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَايِر يَطِيرُ بِجُنَاحَيْهِ لِلهَ مَكُونُ مَن عوالم لله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَمَا مِن دَابَّةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَايِر يَطِيرُ بِجُنَاحَيْهِ إِلَا أَمُمُ أَمَّالُكُم مَّا فَرَطَنَا فِي ٱلْكِتَكِ مِن شَقَّ وَثُمَّ إِلَى رَبِّهِم يُعْشَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٨]. ونحن البشر مع أننا نتفاهم بلغة اللسان ، ولكن إذا التقى اثنان منا لا يتكلمان لغة واحدة ، لا يتفاهمان

إلا بواسطة مترجم يعرف اللغتين ، هذا في لغة الإنسان اللغة اللسانية ، فإذا كانت اللغة ليست لغة لسان فمن المستحيل أن تفهمها ، ولذلك فنحن لا نفهم لغة الحيوان ولا لغة النبات ولا لغة الجماد ، إلا إذا أفهم الله سبحانه بعض خلقه هذه اللغات .

ومصداق ذلك قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾ [الأنبياء: ٩٧] والجبال تسبح مع داود ومع غير داود فهى مسبحة دائمًا، ولكن الله تعالى أفهم داود تسبيخ الجبال وجعل تسبيحها يوافق تسبيحه، فكل ما في هذا الكون من أعلى الكائنات إلى أدنى الكائنات مسبِّح لله تعالى، ولكننا لا نفهم تسبيحهم، فإن علَّمنا الله نفهم، وإن لم يعلمنا لا نفهم.

الله سبحانه وتعالى علَّم سليمان مَنْطِق الطير فكأن للطير منطقًا ، ألم يبتسم سليمان عندما سمع النملة تتكلم كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ حَقَّىٰ إِذَا أَتَوَا عَلَىٰ وَادِ ٱلنَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةُ سَمَا النَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسْكِنَكُمْ لَا يَحْطِمَنَكُمْ سُلَيْمَنُ وَجُنُودُمُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَى فَنْبَسَمَ ضَاحِكًا مِن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُر نِعْمَتُك ٱلَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَلِدَى ﴿ النمل : النمل : والنمل فكل شيء له لغة والذي يفهم كل هذه اللغات هو خالقها وخالق لغاتها ، إذن فكل شيء له لغة والذي يفهم كل هذه اللغات هو خالقها وخالق لغاتها ، إذن فسجود الشمس والقمر والكواكب كما رآها يوسف في المنام سجود تكريم وليس سجود عبادة ، وسجود لأمر اللَّه تعالى وليس سجودًا لأمر يوسف .

ويعقوب التَّكِينَ أبو يوسف قال له: ﴿ يَبُنَى ﴾ [يوسف: ٥] ومعناها يا ابنى وعندما تخاطب ابنك تقول له: يا بنى ؛ لأن الخطاب للابن يخرج من القلب ، وإذا كان الخطاب ليوسف وهو صغير السن تكون العاطفة فيه أكبر ، وتحس بعاطفة الأب القوية تجاه يوسف التى أثارت حقد أولاده ، واقرأ قوله تعالى حكاية عن إخوة يوسف: ﴿ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى آبِينَا مِنَا وَنَحَنُ عُصَبَةً ﴾ [يوسف: ٨] إذن فيوسف قال: يا أبت. ويعقوب قال له: يا بنى . دليل على قوة العاطفة التي تربط بينهما وكلما أصاب الإنسان شيء مفزع أسرع إلى من يحبه ليقص على قوة العاطفة التي تربط بينهما وكلما أصاب الإنسان شيء مفزع أسرع إلى من يحبه ليقص عليه ما حدث ، وقال الأب يا بنى وهو لفظ مملوء بالحنان والعطف ، يعطينا الإحساس بأن يوسف ما زال صغيرًا وأنه ليس له ذاتية ولكنه محتاج إلى حكمة الأب ونصيحته .

الأب الممتلئ قلبه حنانًا ، خاف على ابنه من حقد إخوته وهو يعلم شعورهم نحوه ؛ لذلك

أسرع يقول له : ﴿ قَالَ يَكُبُنَى لَا نَقْصُصْ رُءً يَاكَ عَلَىٰ إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا ﴾ [يوسف: ٥]، كلمة : ﴿ رُءً يَاكَ ﴾ لفتتنا إلى أنها رؤيا ؛ لأن يوسف رأى الشمس والقمر والكواكب ساجدين له ، والشمس والقمر والكواكب لا تسجد لأحد .

وقوله تعالى : ﴿ لَا نَقْصُصَّ رُءً يَاكَ ﴾ تلفتنا إلى أنها رؤيا منام ؛ لأن اللغة من دقتها تجعل رأى واحدة ، ولكن يختلف المصدر فيها باختلاف من يرى ، أرأيت وأنت مستيقظ أم وأنت نائم ؟ إن رأيت وأنت مستيقظ تقول : رأيت رؤية ، وإن رأيت وأنت نائم فقل : رأيت رؤيا ، الأولى بالتاء المربوطة والثانية بالألف .

وهل إذا حدّث إنسان إنسانًا آخر بأنه رأى في المنام كذا وكذا أيكون هذا فتنة لأى شخص آخر ؟ هل إذا قال الإنسان إنه رأى في المنام أشياء لا يصدقها عقل أيكذبه أحد ؟ طبعًا لا . إذن فما دامت ﴿ فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴾ فلابد أن تكون رؤية يقظة .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ يَنْبُنَى لَا نَقْصُصْ رُءً يَاكَ عَلَى إِخْوَيَكَ ﴾ . أى يعقوب يقول ليوسف: أنا مأمون عليك ، ولكن إخوتك ليسوا مأمونين عليك ، إذا رويتها لى أرشدتك الصالح فيه ، وإذا رويتها لإخوتك حقدوا عليك ، ولو أن يوسف رواها لإخوته لعرفوا تفسيرها ولزاد حقدهم عليه وكراهيتهم له ، ويعقوب بما آتاه الله من علم يعرف أن هذه الرؤيا ستتحقق ؟

لأن رؤيا الأنبياء حق، وإخوة يوسف وهم أولاد يعقوب هم أسباط ولا نأخذ موقفهم من يوسف ليكون في قلوبنا شيء ضدهم ؛ لأن هؤلاء من خيار البشر، ولكنهم لم يكونوا أشرارًا ؛ لأن الشرير هو من يتصاعد عنده السوء، فإذا كان هناك شرير غضب على إنسان فإنه يقول : عندما أقابله سأضربه، ثم يقول : سأحطم عظامه من الضرب. ثم يتصاعد في الشر، ولا يقول : أقتله، ثم يقول : سأضربه ثم يقول : سأوبخه أو سأعفو عنه . إخوة يوسف قالوا : اقتلوا يوسف، ثم تصاعدوا في الخير فقالوا : اطرحوه أرضًا يعيش في الصحراء بعيدًا، ثم تصاعدوا في الخير فقالوا : اطرحوه أرضًا يعيش في الصحراء بعيدًا، ثم تصاعدوا في الخير فقالوا : المرحوه أرضًا يعيش في الصحراء بعيدًا، ثم تصاعدوا في الخير فقالوا : الخروة يؤيّل فَيْكِيدُوا لَكَ كَيْدًا هم مني الكيد : احتيال مسحانه يقول : ﴿ لاَ القوى على مواجهته ، إذن فلا يكيد إلا الضعيف ، أما القوى فإنه يواجه .

ى المالع وَكَذَلِكَ يَجْلِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُتِكَ فِعْمَتُهُ عَلَيْكَ ﴾ [يوسف: ٦]، ﴿ وَكَذَلِكَ ﴾ أى كما أراك ربك هذه الرؤيا التي أنبأتك بأنه سيكون لك شأن عظيم بالنسبة لإخوتك. ﴿ يَجْلِيكَ ﴾ أى ينزل عليك من حمايته ما يعطيك الأمان ويحفظك من كيد إخوتك، بل يجعل هذا الكيد لصالحك أى لصالح يوسف التَلْيُلِ فيعلمه تأويل الأحاديث، ويجعل أصحاب الجاه والنفوذ والسلطان يلتفتون له، ثم بعد ذلك يصير حفيظًا لخزائن الأرض حين يعم الجدب والمجاعة، ثم يصبح عزيز مصر وحاكمها.

وقول الحق تعالى: ﴿ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُتِمَّ نِعْمَتُهُم عَلَيْكَ ﴾ وتمام النعمة ليس بنعم الدنيا ولكن بالنعمة الكبرى، بأنه سيكون رسولًا وهذه النعمة هى نعمة الرسالة لا تسلب منه أبدًا ؛ لأننا نعيش في عالم متغير، هناك أشياء تأتي ثم تُنزع ولكن الرسالة والملك الذي سيأتي ليوسف الطَّخِينُ لن ينزع منه.

والله سبحانه وتعالى سيتم نعمته عليه ، بأن يصل نعيم الدنيا بنعيم الآخرة ، فهو مُنَعَّمٌ في دنياه ، وفي الآخرة مع الرسل أصحاب المقام العالى ، فكما أنعم الله عليه بالرؤيا ليجتبيه ويحميه من كل سوء ويعلمه من تأويل الأحاديث ، أتم عليه النعمة بالرسالة .

ومعنى تأويل الشيء معرفته معناه أو ما سيؤول إليه ، والإنسان حينما يرى رؤيا في المنام تأتى في كثير من الأحيان بشكل غير مفهوم ، بحيث يحتار من رآها في تفسيرها ، بالنسبة ليوسف التَّكِيُّة تأتى بإلهام من اللَّه تعالى ، ولذلك لا يأتى بشر ويقول : إنه يستطيع أن يعلمك علم تفسير الأحلام ، فالرؤيا لا يفسرها إلا إلهامًا من اللَّه سبحانه وتعالى أو شفافية خاصة ولكنها ليست علمًا بشريًّا .

والحق سبحانه وتعالى يريد أن يلفت يوسف إلى أن ما سيفعله به إخوته ليست عداوة بينهم وبينه ، بل هي زلة ستنتهي ، وسيعود الإخوة متحابين وستعمهم جميعًا نعمة الله .

ولذلك قال : ﴿ وَيُنِتِدُ نِعْمَتُهُمْ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ ءَالِ يَعْقُوبَ كُمُّا أَنْتُهَا عَلَىٰ أَبُوبَكَ مِن فَبْلُ إِبْرَهِيمَ وَالِسَٰوَ ۚ إِنَّ رَبِّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [يرسف: ٦] ، قوله تعالى : ﴿ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ أى أن الله أعلم حيث يجعل رسالته ، و« حكيم » كل ما يفعله يتم بحكمة إلهية بالغة .

### دروس وعبر من قصة يوسف وإخوته

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ إِنَّ أَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَلِخُوتِهِ عَايَنَتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ أى كان في أمر يوسف وإخوته ؛ لأن ﴿ فِي هُ تدل على الظرفية فكأن القصة ستدور حول يوسف ، موضوعها وأحداثها هو يوسف وإخوته . ويوسف اسم أعجمي وليس عربيًا ؛ فهو ممنوع من الصرف لو كان اسمًا عربيًا لقال الله سبحانه : « في يُوسُفِ » لأن ﴿ فِي ﴾ حرف جر ، ولكن يوسف ممنوع من الصرف للعلمية والعجمة .

فقوله تعالى: ﴿ مَالِنَتُ لِلسَّآلِهِلِينَ ﴾ [يوسف: ٧] والآيات جمع آية. والآية هي الأمر العجيب اللافت للنظر ولو أن الإنسان نظر فيه لوجد فيه أشياء كثيرة.

إن كلمة : « آية » ترد في القرآن بثلاثة معان : آيات كونية ، وآيات هي المعجزات التي يؤيد الله سبحانه وتعالى بها رسله لتثبت صدق بلاغهم عن الله ، وآيات القرآن وهي التي تحمل لنا أحكام المنهج .

والآيات الموجودة في سورة « يوسف » من آيات العجائب ، التي تثبت القدرة لله تعالى ، وأنه جل جلاله هو الخالق والفاعل والمسيطر ، فيوسف التَظْيَكُلُمْ يلقى في الجب ، ربما كان المقصود بهذا أن ينتهى أمره بالنسبة لأبيه وإخوته ، ولكن إلقاءه في الجب جعله الله سببًا لكي يأخذه عزيز مصر ؛ ليُربَّى في أعز بيت في مصر ثم يصير له شأن في الحكم .

إن إخوة يوسف كانوا يكيدون له لكي يبعدوه عن أبيهم ، فنصره اللَّه عليهم وأعاده إلى

أبيه، ولقد جاءت قصص الأنبياء؛ سلوى لرسول اللَّه ﷺ وتثبيتًا له.

وقوله تعالى: ﴿ لِلسَّ آبِلِينَ ﴾ تدل على أن هناك من سأل ؟ فمن الذى سأل ؟ إنهم اليهود بعثوا من قريش من يسأل محمدًا عليه الصلاة والسلام عن قصة يوسف وإخوته . وهم لثقتهم أن رسول الله ﷺ لم يقرأ شيئًا ولم يجلس إلى معلَّم وهو أمى ، اعتقدوا أنهم لو سألوه مثل هذا السؤال لأحرجوه ، ولقال : لا أعرف شيئًا . أو أتى بقصة من خياله ، تختلف مع ما ذكر فى الكتب السابقة .

ولكنهم تعجبوا عندما نزلت سورة «يوسف» تحكى كل شيء بالتفصيل وبإتقان وإحكام، وهي تروى لهم العجائب التي حدثت ليوسف وإخوته.

والقصة من أولها إلى آخرها، قد تستغرق ساعة أو أكثر في قراءتها. رسول الله عليه عندما نزل عليه الوحى بالسورة رواها للصحابة، وطلب منهم أن يحفظوها ويكتبوها، ثم تمر سنة ويأتى رسول الله عليه ليقرأ قصة يوسف فلا يغير فيها حرفًا واحدًا.

ولو أنك طلبت من إنسان أن يردد ما قاله بعد يوم واحد ما استطاع أن يأتي بنفس الألفاظ ولا بنفس الكلام. ولكن الله سبحانه وتعالى يقول لرسوله: ﴿ سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَيَنَ ﴿ إِلَّا مَا شَكَةَ اللَّهُ ﴾ [الأعلى: ٦، ٧] وما دام الله سبحانه وتعالى قد قال لرسوله: « فلا تنسى ». فمعنى ذلك أنه لن ينسى ولا حرفًا واحدًا.

### إيثار يعقوب ليوسف وأخيه

الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٰ أَبِينَا مِنَا وَتَحَنُ عُصَّبَةً ﴾ [يوسف: ٨] فلاحظ هنا أن الله سبحانه وتعالى قال: ﴿لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٰ أَبِينَا مِنَا ﴾ وقبل ذلك قال: ﴿لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٰ أَبِينَا مِنَا ﴾ وقبل ذلك قال: ﴿ يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ ءَاينَتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ [يوسف: ٧] إن الإخوة ثلاثة أقسام: قسم قد يكون من ناحية الأب والأم، وقسم قد يكون من ناحية الأب دون الأم، وقسم قد يكون من ناحية الأب دون الأم، وقسم قد يكون من ناحية الأم دون الأب.

قوله تعالى : ﴿ لَيُوسُفُ وَالْخُوهُ ﴾ ، فلابد أنهما شقيقان : والباقون أولاد زوجة أو زوجات أخريات ، ولقد قالوا : إن أولاد يعقوب كانوا اثنى عشر . اثنان منهم أخوان شقيقان هما يوسف وأخوه ، والباقون أولاد الزوجات الأخريات فيكون مجموعهم اثنى عشر ، ستة إخوة

من واحدة ، وأربعة من سريتين هما زلفة وبلهة . ولما ماتت « ليا » زوجته الأولى تزوج بأختها « راحيل » ، وأنجب منها يوسف وبنيامين .

قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ ﴾ اللام موطئة للقسم ، أى أنهم يقولون: والله ليوسف ، فاللام دلت على القسم ، والمعنى والله ليوسف وأخوه أحب إلى أبينا منا ، لماذا أتى بالقسم القسم لا يأتى إلا بصدد إنكار ؛ لأن هذه القضية قضية الحقد على يوسف ومحاولة التخلص منه ، الإخوة اختلفوا فيها: واحد قال نقتله ، والثانى قال: نطرحه في الصحراء ، والثالث قال: نلقيه في الجب يلتقطه بعض السيارة . كل هذا مجمعه أن يوسف وأخاه أحب إلى أبيهم منهم ، وهنا لابد أن يأتي القسم ليؤكد هذا الحب ، ولكنهم لم يقولوا: ﴿أَحَبُ إِلَى آبِينَا ﴾ ، ولكن من غفلتهم البشرية قالوا: ﴿أَحَبُ إِلَى آبِينَا مِنَا وَتَحَنُ عُصَبَةً ﴾ وكان هذا هو السبب في حب الأب ليوسف وأخيه ؛ لأنهما صغيران .

وهذه مسألة أوجدها الله تعالى فى قلوب البشر ، دون اختيار منهم حتى فى الحيوانات ما دام الابن صغيرًا وضعيفًا وفى حاجة إلى الرعاية ، فإنه يتمتع بحماية الأب والأم حتى يكبر ، ولذلك عندما سألوا المرأة الأنمارية : أى أولادك أحب إليك ؟ قالت : هم كالحلقة المفرغة لا يدرى أين طرفاها . قالوا لها : فمن تحبين أكثر ؟ قالت : الصغير حتى يكبر ، والغائب حتى يعود ، والمريض حتى يشفى .

إذن .. فالضعيف يتوجه إليه الحنان أكثر وهذه نراها في واقع الحياة ، والابن الصغير أحب دائمًا إلى أبويه عمن هم أكبر منه . ويقولون : إن هذا من عدل الله سبحانه وتعالى ، ذلك أنه مهما عاش الولدان مع أبيهما فإن الصغير قد تمتع بخير أبيه سنوات أقل من الكبير ؛ فيعوضه الله سبحانه وتعالى بزيادة الحنان عن قصر المدة . وإذا كانت امرأة لها ولدان : ولد غنى يقوم بحاجتها وولد فقير لا يأتي بشيء فقلبها يكون مع الفقير ، والحب مسألة عاطفية لا تقنين لها ولا تكليف فيها ، ولذلك نجد القرآن الكريم يجردنا من هذه العاطفة في الحكم بين الناس ، يقول ربنا سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَا يَعْرِمَنَّكُمُ شَنْنَانُ قَرِّمِ أَن صَدُوكُم عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمُرَامِ أَن مَنْدُولُ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلْنَقُوكَي ﴾ [المائدة : ٨] فالله سبحانه وتعالى حرص في هذه الآية الكريمة لا على أن يقول : أبغض من تحب ، أو : أحب من تبغض . وإنما طلب منا الحق سبحانه الكريمة لا على أن يقول ! أبغض من تحب ، أو : أحب من تبغض . وإنما طلب منا الحق سبحانه ألّا نجعل عواطفنا تتدخل في العدل في الحكم بين الناس . قد يعترض البعض ويقول إن رسول

الله على قال: « لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه » ، نقول له: إن عمر رضى الله تعالى عنه قال: يا رسول الله ، إنى أحبك عن ولدى وعن مالى ، أما عن نفسى فلا . ولكن رسول الله على كرر نفس الحديث: « لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه » . فرأى عمر في تكرار الحديث إلزام عقيدة وتكليف ؛ فأدرك أنه ليس حب العاطفة وإنما هو حب العقل ، فقال : يا رسول الله الآن أحبك أكثر من نفسى . فقال له رسول الله على : « الآن يا عمر » . أى الآن فهمت أن هناك حبًا عقليًا وحبًا عاطفيًا ، فالحب العقلى أن تؤثر النافع على الضار ، فتحب الدواء المر وإن كانت عاطفتك لا تقبله ولكن عقلك يحبه ؛ لأنه الطريق إلى الشفاء هذا حب العقل . فرسول الله على الله على عن حب العاطفة .

وعمر بن الخطاب رضى الله تعالى عنه حين مر عليه قاتل أخيه زيد بن الخطاب، قال له رجل: يا عمر هذا هو قاتل أخيك، فقال له: وماذا أفعل به وقد هداه الله للإسلام؟ ثم لفت وجهه عنه، فقال له الرجل: أتلفت وجهك عنى؟ فقال له عمر: نعم ؟ لأننى لا أحبك. فقال له الرجل: أو عدم حبك لى يمنعنى حقًا من حقوقى؟ فقال عمر: لا، فقال له الرجل: إنما يبكى على الحب النساء.

كان يجب على إخوة يوسف أن ينتبهوا إلى أن حب أبيهم ليوسف وأخيه انفعال طبيعى لا يسيطر عليه الأب ، ولكنهم لم ينتبهوا إلى ذلك ، وقوله تعالى : ﴿ إِذْ قَالُوا لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٰ آبِينَا مِنّا ﴾ ، يفهم منه أن المؤامرة ستكون ضد يوسف وأخيه بنيامين ولكن انتقامهم انصب على يوسف ، مع أن أخا يوسف أحب إلى أبيهم منهم ، ولكنهم ربحا عرفوا عن الرؤيا التي رآها يوسف ، فقالوا : إن يوسف هو الذي سيأتي منه الخطر ؛ فقرروا أن يبدءوا به ، ومن العجيب أنهم يقولون : ونحن عصبة ولم ينتبهوا إلى أن العصبة من عشرة فأكثر ، وهم عصبة متكاتفة متعصبة يقضون مصالح بعض ويعينون بعضهم ، وهم يباشرون كل شيء وأبوهم شيخ كبير لا يباشر شيئًا . نقول لهم : كونكم عصبة يجعل حب الأب لمن ليسا عصبة أكثر ؛ لأنهما ضعيفان صغيران ، وهذا أمر طبيعي .

ثم نأتى إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَغِى ضَلَالِ مُبِينٍ ﴾ [ يوسف: ٨] نتيجة لا تنسجم مع المقدمات؛ لأن يوسف وأخاه صغيران، وأنتم عصبة فى غنى عن الأب وعطفه فكيف تقولون : ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَغِى ضَلَالِ مُبِينٍ ﴾ ؟ نقول: إن الناس تأخذ كلمة ضلال على المعنى

الواسع، هناك ضلال مقصود ؟ طبعًا لا، ولكن أن تعرف الحق وتذهب إلى الباطل، فهذا ضلال مقصود مذموم، وقد يوجد الضلال غير المقصود ؟ لأن الإنسان لا يعرف الحق أو لأنه نسى مثلًا. واقرأ قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَاَمْرَأَتَكَانِ مِمَّن رَضَوْنَ مِن الشّهَدَاءِ أَن تَضِلَ إِحْدَنهُمَا فَتُذَكِّر إِحْدَنهُمَا ٱلأُخْرَى ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، فالضلال هنا ليس متعمدًا، ولكنه عن نسيان، وفي قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمُا فَخَاوَىٰ ﴾ ووَجُدَكَ ضَآلًا فَهَدَى هَ الضلال هنا ليس متعمدًا، ولكنه عن نسيان، وفي قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمُا فَخَاوَىٰ ﴾ ووَجُدَكَ ضَآلًا فَهَدَى الله السلام أخذوا هذه الآية الكريمة، وأخذوا يشككون فيها بأن رسول الله عليه قد ضل. نقول لهم: أنتم لا تعرفون اللغة العربية رسول الله يَشِيُّ لم يكن يعرف أين طريق الحق وأين طريق الباطل، إلى أن هداه الله إلى الحق فاتبعه، فالهداية جاءت هنا هداية دلالة إلى طريق الحق ؛ لذلك يقول الله تعالى: ﴿ مَا كُنتَ مَدْرِى مَا أَلْكِنَتُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ ﴾ [الشورى: ٢٥].

فالضلال المذموم هو أن تعرف الحق ثم تذهب إلى الباطل. وإخوة يوسف لم يكونوا يعرفون الفرق بين حب العاطفة وحب العقل، ومن هنا وصلوا إلى نتيجة أن أباهم كان يجب أن يحبهم أكثر، والنتائج الضارة لا تنشأ إلا من مقدمات باطلة، ولو أن كل مقدمة بحثت مع الحق لخرجت النتائج، فكأن قولهم: ﴿ أَحَبُ إِلَىٰ آبِينًا مِنّا وَنَحَنُ عُصَبَةً ﴾ مقدمة خطأ ؛ لأنهم ما كان يجب أن ينظروا إلى حب أبيهم ليوسف وأخيه، وإنما كان يجب أن ينظروا إلى أنهم عصبة، وأن كل ما يملكه أبوهم في أيديهم، ولكنهم تركوا هذا واتجهوا إلى حب أبيهم ليخطّئهه .

ثم ماذا فعلوا ؟ بدءوا يتآمرون على يوسف وقالوا : ﴿ آقَنْلُواْ يُوسُفَ أَوِ آطَرَحُوهُ أَرْضُا يَعْلُ لَكُمْ وَجَهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِهِ قَوْمًا صَلِيحِينَ ﴾ [يوسف : ٩] إذن فهم يقدرون أنهم سيفعلون ذلك ، ثم يتوبون فيتقبل اللَّه توبتهم ويكونون قومًا صالحين ولكنهم لم يقولوا لنا من يضمن لهم أن يعيشوا إلى أن يتوبوا . وقوله تعالى : ﴿ يَغْلُ لَكُمْ وَجَهُ أَبِيكُمْ ﴾ الوجه المقصود به المواجهة والابتسام والحنان ، والانفعال كله يظهر على الوجه فهم يريدون أن يقولوا : إن وجه أبيهم سيصفو لهم بالحب والحنان بعد ذلك . كأنهم يقولون : عندما ننتهى من قتل يوسف أو طرحه أرضًا نرتاح مع أبينا وينتهى كل شيء .

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قَالَ قَآ إِلَّ مِّنَّهُمْ لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ وَٱلْقُوهُ فِي غَينبَتِ ٱلْجُتِ

يَلْنَقِطْهُ بَعْضُ ٱلسَّيَّارَةِ إِن كُنْـتُـدُ فَعِلِينَ﴾ [يوسف: ١٠] الجب هي البئر المطوية ، التي تحفر لكي يتجمع فيها الماء من باطن الأرض .

ĬŶĸĸŶŶĸĸŶĸĸŶŶĸŶŶŶĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸŶŶĸĸŶŶĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶĸĸŶĸĸŶĸĸŶĸĸŶĸĸ

والبئر المطوية يأتيها استطراق الماء من أسفل ، إذن ففى غيابة الجب أى فى فجوة من الجب حتى لا يراه أحد ، وكلمة غيابة أى المنطقة الخفية من الجب ، فالجب مخفى بالنسبة للواقف على سطح الأرض ، ولكن كونهم يريدون أن يخفوه ولا يراه أحد لا يتلاءم مع قوله تعالى : فيَلَنَقِطُهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ في ولقد قلنا إن الشر عند الأخيار يتناقص ؛ لذلك بدءوا بالقتل ثم قالوا : اطرحوه أرضًا أخف من القتل ، فقد ينجو وقد تفترسه الوحوش ، ثم قالوا : ضعوه فى الجب عملية أقل ضررًا ، على الأقل يجد الماء الذى يشرب منه ويحفظ حياته مدة طويلة ، ثم يقولون : ﴿ يَلْنَقِطُهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ ﴾ .

والله تعالى لم يقل لنا من الذى قال: ﴿لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ﴾، وإنما قال: ﴿قَالَ قَآبِلُ مِّنَهُمْ لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ﴾، وإنما قال: ﴿قَالَ قَآبِلُ مِّنَهُمْ لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ﴾ وإنما قال: ﴿قَالَ قَآبِلُ مِّنَهُمْ لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُواْ يُوسُفَ وَنَعِلِينَ﴾ لأن اللّه تعالى لم يردنا أن نكره الآخرين فجعلها مجهلة، وقوله تعالى أى أن هناك أملًا ألا يفعلوا ويتراجعوا عن هذا كله. يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿قَالُواْ يَتَأْبَانَا مَا لَكَ﴾ [يوسف: ١١].

ساعة تسمع «قالوا »، والكلام لواحد من الجماعة تعرف أنهم تحدثوا معًا واتفقوا على الكلام الذى يقال ، ثم قام واحد منهم بالكلام نيابة عنهم ، فكأنهم تكلموا جميعًا ؛ لأنهم اتفقوا ووافقوا على ما سيقال ، لماذا ؟ لأن المؤمن أحد الداعين .

إذن .. قوله تعالى : ﴿ قَالُوا ﴾ يعنى إنهم اتفقوا عليه ، فكأنهم جميعًا قالوا .

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكَ لَا تَأْمَنَا عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ وما داموا قالوا: لا تأمننا. فكأن هناك محاولات سابقة منهم أن يأخذوا يوسف ولكن أباهم رفض. وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَنَصِحُونَ ﴾ [يوسف: ١١] أى سينصحونه ولن يأتيه شر. ثم يقول الحق تبارك وتعالى حكاية عنهم: ﴿ أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴾ ولماذا قالوا: يرتع ويلعب ؟ لأنهم كانوا يخرجون للرعى والعمل، ولابد أن يجدوا حجة ليأخذوا بها يوسف، فهو لا يصلح للرعى ولا للعمل، ولكنه سيرتع ويلعب، واللعب وقت الطفولة مسموح به ؟ لأنه ليس هناك تكليف بعد، واللعب أن تنشغل بمباح بقصد انشراح النفس.

والشرع لا يمنع اللعب بشىء قد يطلبه الجد مستقبلًا ، كتعلم السباحة والرماية والمصارعة وركوب الخيل . أمر يمكن أن ينفعه في المستقبل وهذا هو اللعب ، أما اللهو فهو شغل يلهى عن واجب مثل ألعاب التسلية التي تضيع الوقت ، وتأخذهم عن الصلاة وعن ذكر الله ، هذا لهو ولو أنهم بمجرد سماع الأذان قاموا إلى الصلاة وتركوا ما في أيديهم لا يكون هذا لهوًا ولكنه تسلية .

قولهم: ﴿ مَا لَكُ لَا تَأْمُنَا ﴾ تقول: « مالك » حينما تريد أن تعرف السبب. وقولهم كما يروى لنا القرآن الكريم: ﴿ أَرْسِلُهُ مَعَنَا عَدًا يَرْتَعَ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴾ قالَ إِنِّ لَيَحُرُنُونَ أَن يَذْهَبُواْ بِهِم وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الدِّقْبُ وَأَنتُدَ عَنْهُ عَنفِلُونَ ﴾ [يوسف: ١٢] ، إذن .. فالمسألة من يعقوب ليست مجرد خوف على يوسف ، ولكن فراق يوسف يحزن يعقوب ، ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قَالَ إِنِّي لَيَحْزُنُونَ أَن تَذْهَبُواْ بِهِم وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلدِّقْبُ وَأَنتُدَ عَنْهُ عَنفِلُونَ ﴾ [يوسف: ١٣] ولقد قال بعض الناس: إن يعقوب نبه أذهان أولاده إلى مسألة الذئب ، فاستخدموها كذبًا . ولذلك عندما جاءوه بقميص يوسف وقالوا: إن الذئب قد أكله قال يعقوب : هذا ذئب حليم رحيم أكل يوسف ولم يمزق قميصه أي عرف الكذب .

وهم الذين سبق أن قالوا: ﴿ لَهِ لَمِنْ أَكَلَهُ ٱلذِّمْثِ وَنَحْنُ عُصْبَةً إِنَّا إِذَا لَخَسِرُونَ ﴾ [يوسف: 15] أى أن يعقوب قال لهم: إنى أخاف أن يأكله الذئب ليس وأنتم منتبهون ، ولكن أنتم عنه غافلون ، وهو بذلك يريد أن ينبههم إلى أنهم بشر تأخذهم الغفلة ، ولم يستطيعوا أن يردوا عليه فقالوا: ﴿ لَهِ إِنْ أَكَلَهُ ٱلذِّمْثُ وَنَحْنُ عُصْبَةً إِنَّا إِذَا لَّخَلِيرُونَ ﴾ أى لا يكون عندنا أى نوع من الرجولة إن أكله الذئب ونحن مجموعة من الرجال .

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَيْبَتِ ٱلجُرُّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَلْهَ يَشْعُرُونَ ﴾ [يوسف: ١٥] قوله تعالى: ﴿ وَأَجْمَعُواْ ﴾ دليل على أن المسألة كانت أخذًا وردًا فيما بينهم، إلى أن قرروا أن يلقوه في الجب، وفي هذه اللحظة - لحظة الضيق - وإخوة يوسف يخلعون عنه قميصه ويلقونه في الجب. جاء الوحى من الله بأنه من الله تعالى ؛ ليثبت يوسف قبل أن يصل إلى مبلغ التكليف بالرسالة ، جاءه وحى من الله بأنه سيقص عليهم نبأ ما سيبلغهم ما فعلوه فيه وهم لا يشعرون ، بأن زخاهم يأتيه وحى من الله بأنه سيقص عليهم نبأ ما

وقوله تعالى: ﴿ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ بعضهم قال: إنهم لا يشعرون بالوحى أو بما يوحى ليوسف. وبعضهم قال: إنهم لم يشعروا بأن أخاهم قد علم شيئًا، ولكنهم لم يشعروا بالوحى ؛ لأن الوحى إعلام بخفاء، ولذلك لم يشعروا بأن يوسف قد أعلمه الله بأنهم سيأتون إليه للحصول على الميرة وأنه سيخبرهم. والله سبحانه وتعالى أبلغ يوسف بما سيحدث. ﴿ وَلَلَمَ اللهِ عَلَى الْمِيرة وأنه سيخبرهم . والله سبحانه وتعالى أبلغ يوسف بما سيحدث . وَلَلْمَ اللهِ عَلَى الْمِيرة وأنه يَعَمَلُوهُ فِي غَينَتِ ٱلجُنِ وَأَوْحَينا إليه للتحمول على العيرة وأنه عَمَلُوهُ فِي غَينَتِ ٱلجُنِ وَأَوْحَينا إليه لَتُعَمِيرا مجهولًا أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَينَتِ ٱلجُنِ وَأَوْحَينا إليه وأنس أخيه ، والتي يلقى فيها في البئر ، يواجه مصيرًا مجهولًا ، والتي يبعد فيها عن حنان أبيه وأنس أخيه ، والتي يفارق فيها بلده وأهله وكل من عاش معهم .

إنها لحظة صعبة على النفس والإنسان يترك كل ما أحب ليواجه مصيرًا مجهولًا ولهذا كان لابد أن يلهمه الله أن هؤلاء الذين ألقوه في الجب سيأتونه وهو عزيز ؛ ليعترفوا بخطئهم وذنبهم ، ويطلبوا منه أن يدعو الله سبحانه ليغفر لهم ، إن هؤلاء الإخوة الذين فعلوا بك هذا سيأتون إليك ؛ ليطلبوا أقواتهم وستعرفهم وستنبئهم بما فعلوه معك .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَجَامُ وَ أَبَاهُمْ عِشَاءُ يَبَكُونَ ﴾ [يوسف: ١٦] نلاحظ أن القرآن قد صور بدقة الانفعالات التي توجد داخل النفس البشرية ، إخوة مكروا بأخيهم وأخذوه وألقوه في الجب ، وهم يعلمون أن أباه يحبه ، وكان لا يأمنهم عليه ، فكيف يواجهونه ؟ لابد أن يواجهوه بانفعال نفسي كاذب ، ولابد أن يكون الانفعال الكاذب مستورًا بظلام الليل ؟ حتى لا يكتشف الأب ، بما أودعه الله تعالى من نور في قلبه الانفعال المصطنع على وجه أولاده ، ولذلك جاءوا وقت العشاء ؛ ليستر الظلام وجوههم ؛ حتى لا تفضحهم انفعالاتهم المصطنعة ، فاتفقوا على أن يعودوا إلى أبيهم وقت العشاء ، وبكاؤهم كان بكاء مصطنعاً .

فالانفعال الطبيعى فى البكاء أو الضحك غريزى ، ليس لإنسان اختيار فيه ؛ لذلك فإنك ترى إنسانًا يريد أن يخفى حزنه وبكاءه أمام الناس ، ويتظاهر بالتجلد ، ولكن دموعه تفضحه ، وإنسانًا آخر فى موقف لا يصح الضحك فيه ولكنه يضحك رغمًا عنه ، فالضحك والبكاء هما انفعالان وغريزتان من الله تعالى ، ولذلك يقول تبارك وتعالى : ﴿وَأَنْتُمُ هُو أَضَحَكَ وَأَبّكن ﴾ والنجم: ٤٣] . إذن . . فالإنسان يستطيع أن يفتعل البكاء والضحك ، ولكنه لا يملك الضحك الطبيعي والبكاء الطبيعي .

إخوة يوسف أرادوا أن يستر الظلام انفعالاتهم للبكاء؛ حتى لا يكشفهم أبوهم، فلا يعرف أنهم لا يبكون ولكنهم يتباكون. كل هذه الانفعالات التى أرادوا أن يخفوها فضحها ضوء النهار؛ لذلك فقد اختاروا وقت العشاء، إنهم جاءوا بالليل ليخفوا هذه الانفعالات.

بعد أن تأخر إخوة يوسف إلى أن جاء وقت العشاء؛ ليستروا انفعالاتهم فى الظلام ماذا قالوا؟ يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿قَالُواْ يَكَأَبَانَا ۚ إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكَنا يُوسُفَ عِندَ مَتَنعِنَا فَأَكُلَهُ الذِّقْبُ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْ كُنّا صَدِيقِينَ ﴿ يوسف: ١٧]، كلمة: ﴿نَسْتَبِقُ ﴾ لا تكون إلا بين عدة أشخاص يتسابقون فى الجرى؛ ليعرف من الذى سيسبق الآخر.

إذن .. فيستبقون يعنى يتسابقون ، والاستباق له أنواع متعددة ، استباق في الجرى من ناحية المسافة ، واستباق في رمى السهام أو في التصويب بإطلاق النار ، واستباق في إصابة الهدف ، والتسابق لإصابة الهدف هام جدًّا ؛ لأنه ينفعك حين تواجه عدوك ، والإسلام يبيح اللعب والتسابق بشرطين :

الشرط الأول: ألا يؤدى بك ذلك إلى لهو عن طاعة الله.

الشوط الثاني: أن ينفعك هذا اللعب في وقت الجد، فمثلًا أنواع الرياضة التي تعطيك القوة والسرعة والحكمة في الأداء بشرط ألا تلهيك عن واجب فرضه الله عليك، ولا تظهر فيها بالمظهر الذي يكشف عن عورة أمر الله بسترها.

إخوة يوسف ذهبوا يتسابقون وتركوا يوسف عند متاعهم ليحرسه ؛ لأنه صغير السن ولا يستطيع أن يتسابق معهم ، وهم بهذا قد خالفوا اتفاقهم مع أبيهم ، الذى كان قد اشترطه لخروج يوسف معهم ؛ لأنهم قالوا : ﴿وَإِنَّا لَهُ لَكَنفِظُونَ ﴾ فأين الحفظ في أن يتركوه وحده عند متاعهم ؟ وذلك يجعل منه عرضة لأن تفتك به وحوش الصحراء .

ثم هم طلبوا من أبيهم أن يذهب معهم يوسف ليرتع ويلعب ؟ لأنه ما زال صبيًا صغيرًا لم يبلغ التكليف ومباح له اللعب ، ولكنهم بدلًا من أن يجعلوه يرتع ويلعب تركوه عند أمتعتهم وأخذوا هم يلعبون ويتسابقون ، وكانوا في كذبهم هذا لا تتطابق المشاعر على وجوههم مع الكلام الذي يقولونه ، ولكن الليل كان يسترهم .

أولاد يعقوب أحسوا حتى والكيل يسترهم أن أباهم يعرف أنهم يكذبون ؟ لذلك ظهرت ريبتهم من أنفسهم ، واقرأ قولهم لأبيهم : ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنا وَلَوْ كُنا صَدِقِينَ ﴾ [يوسف : ١٧] وهذا ينطبق عليه المثل الذى يقول : يكاد المريب يقول خذونى . وهم كانوا يعلمون أن أباهم يعرف كراهيتهم ليوسف ، يعلمون أن أباهم يعرف كراهيتهم ليوسف ، بدليل أن يعقوب قال ليوسف وهو يروى له الرؤيا : ﴿ يَنْبُنَى لَا نَقْصُصْ رُءَياكَ عَلَى إِخْوَيِكَ بَدليل أن يعقوب قال ليوسف ، وكانوا يعرفون أيضًا أن أباهم يعرف كراهيتهم ليوسف ، خعلته لا فيكيدُوا لَكَ كَيْدًا ﴾ [يوسف: ٥] ، إذن .. فمعرفة يعقوب بعداوة أولاده ليوسف ، جعلته لا يصدقهم وهم أحسوا بذلك ، ولذلك قالوا كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ وَوَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لِنَا وَلَوْ كُنّا صَدِقِينَ ﴾ . ويؤمن له أى بصدقه ، وهم فى تخبطهم حاولوا أن يتهموا أباهم بأنه لا يصدقهم ، وفى هذا محاولة لمداراة الإثم الذى يشعرون به .

#### كذب إخوة يوسف . . . ودليل كذبهم

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَجَآءُ و عَلَىٰ قَيِيمِهِ ، بِدَمِ كَذِبِّ ﴾ [يوسف: ١٨] ودم كذب يعنى دم مكذوب ، ولكن الدم لا يكذب ، وإنما الذى يكذب هو من أتى بالدم من شاة ذبحها ولطخ بدمها قميص يوسف .

وفى اللغة العربية يعطى لشىء الوصف المصدرى للمبالغة ، وكأن الدم نفسه هو الذى كذب ، كأن تقول : فلان عدل . فكأن فلانًا تجمعت فيه كل صفات العدل ، أو أن تقول : فلان شر . أى أنه هو الشر نفسه ، هذه صيغة المبالغة .

وإخوة يوسف قالوا: إن الذئب قد أكله . فلو كان هذا صحيحًا يكون الدم صادقًا ، أى مصدقًا للقول الذى قالوه ، أما إن لم يكن هذا هو دم يوسف ، فيكون دمًا مكذوبًا فيه ، أى مكذبًا لما يقولونه .

ولقد أتى إخوة يوسف معهم بدليل كذبهم ؟ إذ لو كان هذا الدم دم يوسف والذئب قد أكله فعلا ، والدم سينزل من لحمه ، تكون بقع الدم على القميص من الداخل للخارج ، ولكنهم عندما ذبحوا الشاة لطخوا القميص من الخارج ، كما أنه لو أن الذئب أكل يوسف ، فلابد أن يكون قد مزق قميصه بأنيابه ومخالبه ؟ لكى يصل إلى اللحم ، ولكنهم جاءوا بقميص يوسف سليمًا غير ممزق .

ويقال: إن يعقوب الطخالا سمعهم وهم يتشاورون ماذا يقولون لأبيهم ؟ فقال أحدهم: قولوا لأبينا إن اللصوص قتلوه ، فقال يعقوب في نفسه: اللصوص أحوج لقميصه منهم لدمه ماذا سيفعلون بقتله ؟ ولكنهم إذا سرقوا قميصه فسيبيعونه ولكن إن قتلوه فلن يستفيدوا شيئًا وهذه هي فراسة الاستنباط من يعقوب ، وهذه الفراسة هي التي يستعملها القاضي في معرفة الحقيقة من المتهم في قضية اتهم فيها عدد من الناس ؛ لأن القاضي يعرف أن الكذاب تخونه ذاكرته دائمًا ، ولذلك قالوا: إذا كنت كذوبًا فكن ذكورًا ؛ لأن الكذاب لا يذكر ماذا قال بالأمس ، أما الإنسان الصادق الذي يستوحي من الواقع فهو يروى نفس القصة بتفاصيلها .

فى أحد القضايا سأل القاضى أحد الشهود: كيف رأيت هذا القاتل يرتكب جريمته ؟ فقال الشاهد: كان القمر بدرًا ينير الكون فرأيته وهو يرتكب جريمته، ثم يمشى محاولًا أن يترك المكان، وسأل القاضى باقى الشهود، فقال: وأنتم من أين أتيتم ؟ قال أحدهم: كنا فى المدينة. فسأله القاضى: ماذا كنت تفعل فى المدينة ؟ قال الشاهد: كنت أشترى ياميش العيد، فسأله القاضى كيف يكون القمر بدرًا فى ليلة عيد الفطر التى هى ليلة الأول من شهر شوال؟ هذه هى الفراسة التى تفضح الكذاب.

يعقوب ساعة رأى قميص يوسف وهو غير ممزق وملطخ بالدم من الخارج ، قال لأولاده كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنَفُسُكُمْ أَمَرًا ﴾ ، ﴿ سَوَّلَتَ ﴾ ، بمعنى سهلت أو يسرت ، أى أن أنفسكم يسرت لكم الكذب ، وقوله تعالى : ﴿ فَصَبِّرٌ جَمِيلٌ ﴾ [يوسف : ١٨] الصبر مطلبو في هذا الموقف ، وأنت إما أن تصبر على كذا وإما أن تصبر عن كذا ، تصبر على شيء فيه ألم لك ، وتصبر عن شيء فيه شهوة لك ، فتصبر عن شرب الخمر أو لعب القمار أو الربا ، وتصبر على المرض .

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَصَبَرُ جَمِيلٌ ﴾ فكأن هناك صبرًا غير جميل والصبر الحميل الذي ليس فيه شكوى ولا جزع.

الذين يريدون أن يتصيدوا بجهل أشياء متناقضة ، يقولون : إنه ما دام يعقوب قد قال : وَفَصَبَرُ جَيِيلٌ فَ والصبر الجميل لا شكوى فيه ، فإن يعقوب نفسه الذى قال : ﴿ إِنَّمَا آشَكُوا بَيِّي وَحُرِّفِي إِلَى اللّهِ وَأَعْلَمُ مِن اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُون في فكيف يكون الصبر الجميل هو الذى لا شكوى فيه ولا حزن ولا جزع ؟ ثم يقول يعقوب : إنه يشكو بثه وحزنه إلى الله . نقول : إنكم لم تفهموا ، هناك فرق بين شكوى إلى الله تعالى ، وشكوى من قدر الله ، وصبر جميل يعنى لا أشكو من قدر الله ، ولكن الشكوى لله يعنى لا أشكو من قدر الله إلى بشر ، ولا أعلن حزنى وسخطى من قدر الله ، ولكن الشكوى لله هى دعاء وقرب من الله وما بين العبد وربه هو بلا حدود فالذى يشكو إلى الله ، هذا صبر جميل ، والذى يشكو من قدر الله ، هذا صبر خير جميل .

وقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا نَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ١٨] كأن الصبر شاق على النفس فيعقوب لا يستطيع أن يصدق ما يقوله أولاده ، وفي نفس الوقت لا يستطيع أن يجمع الناس ويقول لهم: أبنائي كذابون ، لقد أخذوا يوسف ولم يعودوا به فابحثوا لي عن يوسف ، تمامًا كالرجل الذي قالوا له: ابنك قتل أخاك ، فقال: نقول للنفس: تعسًا وتعزية ، إحدى يدى أصابتني ولم ترد كلاهما خلفًا عن فقد صاحبه ، هذا أخي حين أدعوه وذا ولدى . فالمعونة من الله في مثل هذه الحالة أن نطلب منه أن يرزقنا الرحمة والصبر من قسوة ما حدث ، ولا نتجه بذلك إلى خلق الله ؛ لأن الحالق موجود .

ولذلك علمنا رسول الله ﷺ أنه إذا حدث أمر جَلَل فزع الإنسان إلى الصلاة . وأنه إذا صادفه أمر يفوق أسبابه فزع للصلاة ، ووقف بين يدى الله .

#### يوسف يباع بثمن بخس

يقول الحق تبارك وتعالى ﴿ وَجَاآءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ ﴾ [ يوسف: ١٩] ولم يقل لنا من أين جاءت هذه القافلة ، وهل هي كانت ذاهبة إلى مكان ما أو عائدة ؟ لأن هذا لا يهم في سياق القصة ، المهم أنهم وصلوا إلى مكان البئر التي فيها يوسف ، وكلمة سيارة معناها جماعة سائرون ، ولكن الله سبحانه لم يقل: سائرون . لأن السائر هو الذي يقوم بالسير مرة واحدة . إنك إذا وجدت باب حجرتك مخلوعًا ، وجئت بقطعة خشب وشاكوش لتصلح الباب لا يقال عنك . ناجر ؛ لأن النجار هو الذي صنعته النجارة ، أما الناجر

فإنه يفعلها مرة واحدة بغير حبره .

كذلك « سيارة » معناها قافلة تحترف السير من مكان إلى مكان ، ولذلك فهى تعرف دروب الصحراء ، وتعرف مواقع المياه وتعرف أن هنا جبًّا فيها ماء .

أما السائر العادى فلا يعرف ؛ لأنه لا خبرة له . حينما تأتى القافلة وتريد الماء لايذهبون جميعًا إلى البئر ، إنما يذهب بعضهم ليأتى للباقى بالماء ، وهذا اسمه الوارد أى أن الوارد ، هو الذى يرد الماء ليأتى به لبقية القافلة .

لذلك يقول الله سبحانه: ﴿ وَجَاآءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ فَأَدَّكَ دَلُوَمْ والدلو هو « الجردل » و « أدلى » أى ربطه فى حبل وأنزله إلى مستوى الماء ، فإن كان مستوى الماء بعيدًا يطيل الحبل ، ويسمون الحبل « الرشاء » فكلما كان الماء بعيدًا أطال الرشاء ؛ ولذلك يقول الشاعر فى أولئك الذين يبالغون فى مدح الأمراء ليأخذوا منهم العطاء:

وإذا امرؤ مدح امراً لنواله وأطال فيه فقد أطال هجاءه [لو لم يُقدِّرُ فيه بُغدَ المستَقَى عند الورود لَما أطال رِشاءَه]

لماذا؟ لأنه لو لم يقدر أن الماء على بعد كبير ما أطال الرشاء أو الحبل. ساعة جاء وارد القافلة وأدلى بالدلو رأى يوسف شيئًا فتشبث به ؛ ليخرج من هذا الحب حينئذ أحس الذى ألقى الدلو بثقل غير طبيعى على عضله ، فنظر ليرى ماذا في الحب ، والذى قد سبب هذا الثقل الشديد ، كأن حاسة العضل هي التي تعرفنا ثقل الأشياء . فهكذا نعرف أن اللإنسان حواس أخرى غير الشم والسمع والبصر والذوق واللمس ، منها حاسة العضل التي تدلك على ثقل ما تراه أمامك ، فأنت حين ترى أمامك حقيبتين متشابهتين في الحجم لا تعرف أيهما أثقل بالنظر أو بالشم أو بالدوق أو باللمس ، ولكن لابد أن تستعمل حاسة العضل وترفع كلا منهما عن الأرض لتعرف أيهما أثقل .

كذلك هناك حاسة البين في الأنامل ؛ تبين لك شمك القماش لتعرف أن هذا غليظ وهذا رقيق ، ولا يمكن أن تعرف أي نوع من القماش أرق إلا إذا أخذت القماش بين إصبعيك لتعرف سمكه .

وارد الماء حين ألقى دلوه ووجده ثقيلًا بشكل غير عادى، نظر داخل البئر ليرى ماذا

AND THE STANDARD STAN

حدث ؟ فوجد غلامًا قد تشبث بدلو الماء . غلام جماله يلفت النظر . فما كان منه إلا أن قال : ﴿ يَكُبُشُرَىٰ هَٰذَا غُلَمُ ﴾ حينما يقول : يا بشراى فهو يريد من أفراد القبيلة أن يأتوا ليشاهدوا بشرى حسنة ، شىء يهمهم ويفرحهم كأنه يقول لهم : تعالوا وأسرعوا انظروا ماذا وجدت فى البئر ، إنه غلام ! !

ثم يقول تعالى: ﴿ وَأَسَرُّوهُ بِضَعَةً ﴾ أى أخفوه وسط أمتعتهم ؛ خوفًا من أن يكون أهله يبحثون عنه فيأخذونه منهم ؛ ولذلك أخفوه كأنه بضاعة ، وقرروا أن يبيعوه كالبضاعة . ويقول الحق : ﴿ وَشَرَوْهُ بِشَمَنِ بَغْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةِ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّهِدِينَ ﴾ [يوسف: ٢٠] إذن فالضمير في ﴿ وَشَرَوْهُ ﴾ هنا تأخذ معنى آخر أنهم باعوه بثمن بخس ؛ فشرى تأتى هنا بعنى باع وأخذ الثمن ، وكان البيع بثمن بخس والبخس هو النقص ، والنقص إما أن يكون في الكمية أو في الثمن ، شيء يساوى مائة درهم تبيعه بعشرين . ولماذا باعوه بثمن بخس ؟ لأنهم كانوا يريدون أن يتخلصوا منه بسرعة ؛ خوفًا من أن يأتى ذووه أو أهله ويأخذوه منهم ، فهم أسرعوا ببيعه بأى ثمن ليفوزوا بالمال ، قال تعالى : ﴿ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّهِدِينَ ﴾ أى لم يكونوا يرغبون فيه ولا في الإبقاء عليه .

#### يوسف في مصر

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَقَالَ ٱلّذِى ٱشْتَرَنهُ مِن مِصْرَ لِامْرَأَتِهِ وَ ٱحَرِمِي مَثُونهُ ﴾ [يوسف: ٢١] ومن هنا نعلم أن سبب الشراء أن الرجل لم يشتره لنفسه بل اشتراه لامرأته ؛ ربما لأنها لم تكن تنجب وكانت هذه المسألة تحزنها ، فعندما نعلم أن الرجل اشتراه لامرأته تعطينا لقطة كبيرة عن دخول الفساد في البيوت ، التبنى والحدم الذين بلغوا الحلم سواء من الرجال أو النساء هم وراء هذا الفساد ؛ ولذلك فإن الله سبحانه وتعالى يأمر بغض البصر والفصل بين النساء والرجال حتى في البيت الواحد ، قال تعالى : ﴿ وَقُل اللّهُ مُناسِقِينَ يَغْضُضَنَ مِن أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظُنَ وَالرَجال حتى في البيت الواحد ، قال تعالى : ﴿ وَقُل اللّهُ مِنْ الْمُومِنَ عَلَى جُنُوبِينَ وَلا يُبْدِينَ وَيَحْفَظُنَ وَلا يَبْدِينَ وَلَا اللّه عَوْرَاتِ اللّهُ اللّهِ وَلَا يَبْدِينَ أَوْ مَا مَلَكُنْ أَيْمَنْهُنَ أَوْ النّهِ عَلَى النّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى النّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَ النّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَ النّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَوْرَاتِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اله

قول الذي اشتراه لامرأته: أكرمي مثواه ، المثوى هو: الإقامة ، أي أعدى له مكانًا طيبًا ليقيم فيه فسيكون فيه منفعة عندما يكبر أو نتخذه ولدًا . وهذا دليل على أن الزوجة لم يكن لها ولد .

ويقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [ يوسف : ٢١] أى بعد ما كان ملقًى في الجب بدون قميص يلبسه وإخوته له كارهون ، أخذه عزيز مصر وقال لزوجته : أكرمى مثواه . قوله تعالى : ﴿ مَكَنَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أى أكرمناه وهيأنا له بيت عزيز مصر .

وقوله جل جلاله: ﴿ وَلِنُعَلِّمَهُم مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ [يوسف: ٢١] كأن هناك نقلة أخرى ستحدث ليوسف من علمه بتأويل الأحاديث ، والأحاديث هى الرؤى التي يراها النائم ، وقد أدت هذه الرؤى إلى أن يأخذه الملك ويجعله عزيز مصر .

هذا الحديث يرينا أن الإنسان لا يصلح حكمًا على الأحداث ، فإخوة يوسف أرادوا به شرًا فألقوه في الجب ، ولكن الله تعالى جعل هذا الشر الظاهرى من أسباب الخير العميم الذى سيصيب يوسف ويجعله عزيز مصر ، ولو علم إخوته أنهم بسبب إلقائهم له في الجب سيرتفع شأنه ، ما ألقوه أبدًا ؛ لأنهم لا يريدون له خيرًا ، وهذا شأن جميع الظالمين ؛ ولذلك يقال : لو علم الظالم ما أعده الله للمظلوم لضَنَّ عليه بالظلم .

وقوله تعالى : ﴿وَاللَّهُ عَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ ﴾ [ يوسف : ٢١] لأنه لا قوة في الأرض ولا في هذا الكون تستطيع أن ترد أمرًا لله تبارك وتعالى ، فبالنسبة للإنسان يخشى إن أراد شيئًا أن يأتى من هو أقوى منه فيرد الشيء ولا يحقق له ما يريد ، ولكن الله سبحانه وتعالى الذي لا إله إلا هو قال للأرض : كونى فكانت ، وقوله سبحانه ﴿كُن ﴾ نافذ في

ويقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَئِكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ . لا يعلمون ماذا ؟ لا يعلمون أنهم لا قدرة لهم فى هذا الكون ، ولا قوة لهم إلا بما شاء الله ، إنهم يخططون ويحسبون أنهم يفعلون ويظلمون الناس ، والله يُرى المظلموم انتقامه من الظالم ، وكم رأينا فى التاريخ ظالمين اجتمعوا على ظلم الناس ، ولو أن الناس الذين ظلموا تمكنوا منهم ما صنعوا فيهم

ما صنعوه هم في أنفسهم . ﴿ وَلَئِكِنَّ أَكُّثُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُهُ وَ ءَاتَيْنَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٢٦] والبلوغ هو الوصول إلى الغاية ، وقوله تعالى : ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَهُ وَ يعنى وصل إلى غايته من النضج والاستواء ، فكأن مهمة الإنسان في الكون تبدأ حين يبلغ أشده ، ويصبح صالحًا لأن ينجب مثله ، تأتيه الغريزة التي نسميها سن البلوغ ؛ لأنه في هذه السن يبدأ نضج العقل ويستقيم تركيب الجسد ، وما دمت في عمر تستطيع فيه أن تنجب مثلك ، تكون قد دخلت التكليف وتحاسب عليه .

يوسف الطَّيِّكُ تربى في بيت نعمة وأكرم العزيزُ مثواه ، وأمده اللَّه بالحكمة والعلم ليحرسه ، وقد بلغ أشده ؛ لذلك يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ مَ النَّهُ مُكْمًا وَعِلْمًا ﴾ ما هو الحكم ؟ هو الفصل بين قضيتين ، بين خصمين متعارضين حق وباطل ، ومادام اللَّه تعالى أعطاه العلم فهو يقدر أن ينقل ما تعلمه لغيره .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَكَذَلِكَ نَجْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ إذن فكل إنسان يدخل في مقام الإحسان ، يقوم الليل يسبح ويصلى ويعبد الله كأنه يراه ، يعطيه الله تبارك وتعالى ثمرة إحسانه بأن يمده بحكمة وعلم ، وكل واحد يصير على قدر الله ، إذا خلقه فقيرًا ، فيكدح ويقوم بأى عمل ، ويتقنه ويخلص لعمله يقول الله تبارك وتعالى له : قبلت قدرى وأحسنت عملك فخذ جزاءك ؛ ولذلك تجد عظماء الدنيا كلهم من هذا النوع ، أعطاهم الله تعالى الحكم والعلم ؛ لأنهم أحسنوا استقبال قدر الله ولم يتأبوا عليه ، والله جل جلاله عندما يقول حكمًا من الأحكام بالنسبة لنبى أو رسول ثم يعمم الحكم بعد ذلك ، فالحكم ليس له خصوصية للرسول ، ومادام الله تبارك وتعالى قد قالها عمومًا ، تكون لكل محسن ، فمن أحسن يعطه الله حكمًا وعلمًا ؛ لأنه سبحانه قال : ﴿ وَكَذَلِكَ نَجْرَى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

## امرأة العزيز . . تراود يوسف عن نفسه

قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا﴾ . معناها أنها تراوده ليس من الشرفة أو فى الشارع أو وهما يركبان عربة ، إنما هو فى بيتها . إذن فهى متمكنة بحكم المكان منه ، وهى التى تراوده فالمسألة مجموعة عليه من عدة جهات :

\$\integral \integral \inte

هو تربى فى البيت كخادم لها ، وجوده معها فى حجرة واحدة مسألة لا تثير استغراب أحد ، وهى تلاطفه وتحتال عليه . هنا نجد أدب التناول فى القرآن الكريم فى قوله تعالى : 
﴿ وَرَرَوَدَتُهُ الَّتِي هُو فِي بَيْتِهَا عَن نَّقْسِهِ وَعَلَّقَتِ ٱلْأَبُوبَ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكَ ﴾ [يوسف: ٣٦] إذن . . فالحادث فيه مبالغة ؛ لأنها غلقت الأبواب ولم تغلق بابًا واحدًا ، بل عدة أبواب ؛ حتى لايفاجئها أحد ، مما يدلنا على أن القصر مبنى وكل حجرة ليس لها باب واحد ، بل لها أبواب ، وهكذا القصور تدخل من باب إلى باب .

قوله تعالى: ﴿ وَعَلَقَتِ ٱلْأَبْوَابِ ﴾ . معناها أنها غلقت بابًا وراء باب ، مما يدل على إدراكها تمام الإدراك أنها مقبلة على فعل قبيح ؛ ولذلك فهى حريصة على أن تخفى ما ستفعل ، وكونها غلقت الأبواب دليل على أنها تريد إذا فتح باب أن تتنبه فلا يفاجئها أحد .

الله سبحانه يقول: ﴿ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ ﴾ . أى أنها تهيأت له ، انتقلت من الاحتيال والمراوغة إلى الوضوح في الطلب . يوسف عندما رأى هذا قال: ﴿ مَعَاذَ ٱللَّهِ ﴾ . والمعاذ هو ما تستجير به ، وأنت لا تستجير إلا إذا كان الأمر فوق قدراتك وطاقاتك ، فتستجير بمن ينجدك ممن هو أقوى منك .

يوسف الطَّيِينِ لم يجد معادًا إلا الله ؛ لأنه هو سبحانه الذي أعطاه الحكم والعلم ، وقال له : هذا حلال وهذا حرام ، ولأن الله تبارك وتعالى قادر دائمًا على أن يعيذ عباده ويمنع عنهم ما يكرهون . وكلمة : ﴿مَعَادَ ٱللَّهِ عَند المؤمن إذا قالها فلابد أن الأمر عصيب .

الحق جل جلاله يقول: ﴿ وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِ بَيْنِهَا عَن نَفْسِهِ وَعَلَقَتِ ٱلْأَبُوابَ وَقَالَتَ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنّهُ رَبِّي آخَسَنَ مَثْوَائً ﴾ إذن فيوسف لم يوافق على ما تريده، وطلب المعونة من الله، وقوله تعالى: ﴿ أَحْسَنَ مَثْوَائً ﴾ أن نجانى من الجب ومن شر إخوتى، وهيأ لى مكانًا رغدًا لأعيش فيه فلا أكافئه بأن أعصيه وأن أجعل نعمه على وسيلة لمعصيته خصوصًا أن العزيز زوجها قد أكرم يوسف وقال: ﴿ عَسَى آن يَنفَعَنَا أَوْ نَنَّغِذَهُ وَلَدُأَ ﴾ ويسف: ٢١].

وقوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [ يوسف : ٢٣] معناها أن الله سبحانه وتعالى يجازى على الإحسان بالإحسان وعلى الظلم بالسوء، فلا يفلح من ظلم .

TATURAN ARTARINA BARINA BAR

#### كيف همت به وهم بها ؟

الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَلَقَدَ هَمَّتَ بِهِ مَ وَهَمَّ بِهَا لَوَلَا أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِهِ مَهُ وَ [يوسف: ٢٤]. ولقد اختلف العلماء في تفسير هذه الآية ، والهمّ : هو حديث النفس بالشيء قد يفعل الإنسان أو لا يفعل ، ومن رحمة الله تعالى بخلقه أنه من همّ بحسنة ليفعلها ولم يفعلها كتبت له حسنة لماذا ؟ لأن ذهنه شغل بها ، ولكنه وجد دافعًا داخل نفسه يدفع ما في ذهنه فلا ينفذه . فهذا أخذ حسنة ، وهناك من تحدثه نفسه بمعصية ، ولكن لا يفعلها ، هذا له حسنة .

العبارة هنا جاءت في أمر المراودة ، هي راودته وهو ممتنع . إذن فهناك مفاعلة : اثنان يتصارعان على شيء ، أحدهما امرأة العزيز : ﴿هَمَّتَ بِهِ مُ ﴾ . والطرف الآخر وهو يوسف ﴿وَهَمَّ بِهَا﴾ . النظرة السطحية تقول : أن هناك مساواة ، هو حدثته نفسه بالفعل وهي حدثتها نفسها بالفعل ، ولكن النص لم يقف عند هذه العبارة ، فقد قال بالنسبة لامرأة العزيز : ﴿وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ مُ ﴾ . أي : حدثتها نفسها أنها تريده ، وعندما تكلم الحق سبحانه عن يوسف قال : ﴿وَهَمَّ بِهَا لَوَلا أَن رَّمَا بُرُهُكنَ رَبِّهِ مُ ﴾ . لو حللنا هذه العبارة تكون : ولقد همت به ، ولولا أن رأى برهان ربه لهم بها ، ولولا حرف امتناع للوجود .

تقول: لولا زيد عندك لأتيتك. فأنا لم آتك لوجود زيد عندك، بالنسبة ليوسف نقول: لولا أن رأى برهان ربه لهتم بها، لولا معناها: أنه لم يهم بها، والامتناع حدث؛ لأنه رأى برهان ربه؛ فكأن العبارة: لقد همت به، ولولا أنه رأى برهان ربه لهتم بها، ولكنه رأى برهان ربه فلم يهتم بها وتنتهى المسألة.

هى همت به وهو فوجئ بأن سيدته هى التى طلبت منه ولكنه لم يهم بها ، ولو أن الله سبحانه قال : لقد همت به ولم يهم بها ، لقلنا : أمر طبيعى حدث كأن انفتح الباب ودخل الناس . ولكن الله أراد أن نعرف أنه لولا برهان ربه لهم بها ، ولكن البرهان جعله لم يهم فليس هناك نقص فى رجولته ، ولكن هناك إيمانًا ورعاية من الله تعالى ، وعدم الهم ليس راجعًا إلى عدم الرجولة وإنما إلى عصمة الله . إذن . . فبرهان الله سبحانه وتعالى سابق على الهم ؟ لأنه لو هم ولم يفعل نقول : إن البرهان أتى بعد الهم ، ولكن برهان ربه كان في نفسه .

ولقد قال بعض المفسرين : إنه هم بها ، وجلس بين شعبها الأربع ، ولم يرجع إلا عندما

تمثل له أبوه ، وقال له هذه معصية ، ونقول : إن هذا عبث يتحججون بأن الله تبارك وتعالى قال : ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِـ مُ وَهَمَّ بِهَا ﴾ ولم يقل ولقد همت به ولم يهم بها .

نقول: إن الله سبحانه وتعالى يريد أن يثبت فحولة يوسف ، وإنه لم يمتنع عنها ؛ لأنه لا يقدر أو لأنه ضعيف ، ولذلك قال جل جلاله : ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ مَ وَهَمَّ مِهَا ﴾ . أى أن يوسف كامل الرجولة يمكن أن يهم بها ، ولكن الذي جعله لا يهم بها أن برهان ربه في داخله ، وهذا البرهان هو الذي جعله لا يهم بها . وإذا نظرت إلى القصة تجد أبطالها امرأة العزيز ، ويوسف ، والنسوة اللاتي دعتهن عندما لمنها ، والشاهد الذي شهد أنه هي التي راودته ، والعزيز نفسه ، كل هؤلاء شهدوا أن يوسف لم يفعل شيئًا .

أما يوسف فقال: ﴿ هِ مِنَ رُودَتْنِي عَن نَفْسِيّ ﴾ [يوسف: ٢٦] ، وهي اعترفت بعد ذلك أنها راودته عن نفسه ، وقالت: ﴿ وَالَّنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُّ أَنَا رَوَدَتُهُ عَن نَفْسِهِ ، وقالت : ﴿ وَالَّنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُّ أَنَا رَوَدَتُهُ عَن نَفْسِهِ ، وقالت تعالى : ﴿ وَمَا أَبُرِئُ نَفْسِي ۚ إِنّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَارَةُ لَا إِللَّهُ وَ ﴾ [يوسف: ٥٣] ﴿ وَلَاكَ لِيَعْلَمَ أَنِي لَمَ أَخُنهُ بِٱلْغَيْبِ ﴾ أَبُونُ نَفْسِه : ٢٥] ، أي لم أقل عليه كلامًا يخالف الواقع لأي شيء سمعته ، ولقد جاءت آيات الله كلها تبرئ يوسف ، فهي التي همت به وشهدت بأنها هي التي راودته عن نفسه .

والنسوة اللاتى قطعن أيديهن ﴿ قُلْنَ حَنْسُ لِلّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوَةً ﴾ . والله تعالى صرف عنه كيدهن ، فالشيطان لا يستطيع أن يوسوس له ؛ طرف الشيطان يدخل في معركة مع خلق الله ، ولكن عباد الله المخلصين لا يقترب منهم . واقرأ قوله سبحانه : ﴿ قَالَ فَبِعِزَٰ لِكَ لَأُغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ ص : ٨٧ ، ولا منه الله مخلصا له الدين لا يقربه الشيطان ولا يغويه ، وهناك الشاهد الذي شهد لمصلحة يوسف وقال : ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُم قُدَّ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتُ وَهُوَ مِنَ الصَّندِةِينَ ﴾ [ يوسف : ٢٧ ] .

كل هذا وتجد بعض العلماء يقولون : إنه هم بها ، والحقيقة أنه لم يهم ، وإنما استعاذ بالله واعتصم ببرهان الله ، ما هو البرهان ؟ البرهان هو عبوديته وإخلاصه لله سبحانه وعصمة الله له .

الله تبارك وتعالى يقول: ﴿كَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوَّءَ وَٱلْفَحْشَآءَ ﴾ والفحشاء هي

الزنا. فما هو السوء؟ السوء هو المرحلة السابقة للفحشاء ، هى فكرة الهم وما يصاحبها إذن فامرأة العزيز راودته عن نفسها ، وبمجرد أن راودته أسرع إلى الباب فجرت خلفه لعلها تسبقه وتمنعه من فتح باب الحجرة ، وفى ذلك يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَأَسْتَبَقَا ٱلْبَابَ وَقَدَّتَ قَيِيصَهُ مِن دُبُرِ ﴾ [يوسف: ٢٥] إذن فالمسألة خرجت من المراودة إلى المنازعة ، فهى من سعار ما هى فيه تريد أن تقتله ، وهو يريد أن ينجو بنفسه .

الله سبحانه وتعالى صرف السوء عن يوسف ، ولم يجعلها تقتله ولم يجعله يقتلها حتى لا يقال دفاعًا عن النفس ، ويقول بعض العلماء : إن قول الله تعالى : ﴿وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِـ وَهَمَّ بِهِمْ وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِمْ وَهَمْ بَهَا لِيقتلها ، لولا أن رأى برهان ربه .

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ . تدل على أن الشيطان لم يكن يستطيع إغواء يوسف على المعصية ؛ لأنه لا سلطان له على عباد الله المخلصين كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [ ص : ٨٦] وبما أن الله سبحانه وتعالى وصف يوسف بأنه من عباده المخلصين ، فالشيطان لا يستطيع أن يقترب منه ، ولا أن يغويه على المعصية . وقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّهُم مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ لم يقصر المسألة على يوسف ولكنه جعلها عامة .

نقول: إن هناك عبادًا لله تعالى يصلون بطاعة الله إلى كرامة الله ، أطاعوا الله فأكرمهم الله ، وهناك عبادًا لله يكرمهم فبالإكرام يطيعون الله أى هناك قسمان:

الأول: عباد مخلصون كسبوا وجاهدوا، ووصلوا إلى كرامة الله بطاعة الله.

الثانى : من يصل بطاعة الله إلى كرامة الله ، والفرق بين الاثنين أنه قد يأتى إلى بيتك من يطرق الباب ويطلب خيرًا فتأخذه وتكرمه ، وهناك من تقابله فى الشارع فتأخذه وتكرمه فيزداد بهذا الإكرام طاعة .

إذن فهناك من يطلب فيأذن الله له ويكرمه ، وهناك من يطلبه الله ويكرمه فيزداد إيمانًا . قوله تعالى : ﴿ وَٱسْتَبَقَا ٱلْبَابَ ﴾ [يوسف: ٢٥] أى أن كل واحد منهما يريد أن يصل الباب قبل الآخر ، على أننا لابد أن نلاحظ أن قول الله تبارك وتعالى : ﴿ وَٱسْتَبَقَا ٱلْبَابَ ﴾ قال قبله : ﴿ وَغَلَقَتِ ٱلْأَبُوبَ ﴾ كيف نفهم هاتين الآيتين ؟ نقول : ﴿ وَٱسْتَبَقَا ٱلْبَابَ ﴾ . أى

الباب الآخير الذي يفصل بين حجراتها وبين القصر . لذلك قال سبحانه : هو وَأَلْفَيَا سَيِدَهَا لَدَا البَابِ الآخير الذي يفصل بين حجراتها وبين القصر . لذلك قال سبحانه : هو وَأَنْهَمَا تسابقا الأبواب حتى وصلا إلى الباب الأخير ، فوجد العزيز أمام الباب ، والسؤال هنا : أن كل واحد منهما يريد أن يسبق الآخر إلى الباب لماذا ؟ هي المراودة فلماذا تريد أن تسبقه إلى الباب ؟ لتمنعه من الخروج ، وهو يريد أن يسبقها إلى الباب ليهرب . هنا ستأتى قضية الشاهد وكيف استنبط الحقيقة ؟

### وشهد شاهد من أهلها

قال الله تعالى: ﴿ وَقَدَّتَ قَمِيصَهُ مِن دُبُرِ ﴾ أى من الخلف وهذا دليل على أنه سبقها يحاول الهرب. إذن فهو يريد أن يخرج، وهى تجذبه بقوة من قميصه لتعيده، فقطعت القميص من الخلف، امرأة العزيز حين رأت زوجها أمامها عند الباب، وكل الشواهد تدل على أنها كانت هناك مراودة بينها وبين يوسف، أرادت أن تبرئ نفسها وتلصق التهمة بيوسف، وبأنه هو الذي أراد أن يغريها على الفاحشة وهى التي صدته.

لذلك ﴿ قَالَتَ مَا جَزَآءُ مَنَ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوّءًا إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ هى من غيظها من رفض يوسف لمراودتها له ، وفضحها أمام زوجها تريد أن تعاقبه بأن يسجن أو يعذب ، ولذلك قالت لزوجها : اسجنه أو عذبه عذابًا شديدًا ؛ لأنه أراد السوء بزوجتك .

وهنا رد يوسف التَخْيَلانَ : ﴿قَالَ هِيَ رَوَدَتْنِي عَن نَّفْسِيُّ﴾ .

إذن .. فهي ادعت أنه يحاول أن يعتدي عليها ، وهو قال : إنها هي التي حاولت أن تغريه على المعصية وعرضت عليه نفسها .

العزيز لم يتصرف تصرفًا أهوج بحكم العاطفة ، وكان من الممكن أن يفعل ذلك ويقتل يوسف في ثورة غضب ، ولكنه استمع لشاهد من أهل زوجته حتى لا يظلمها ؛ ليفصل في هذه المسألة ويقول الحقيقة . ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنْ أَهْلِهَا ﴾ « شهد » جاءت في القرآن الكريم بمعان متعددة ، جاءت بمعنى حضر ، وجاءت بمعنى أخبر .

والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ وَلَيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَآبِهَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أى وليحضر عذابهما طائفة من المؤمنين ، وجاءت بمعنى أخبر في قوله تعالى : ﴿ ٱرْجِعُوۤا ۚ إِلَىٰٓ أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَتَأْبَانَاً

إِنَّ أَبْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَا إِلَا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَا لِلْفَيْبِ حَنْفِظِينَ ﴿ [يوسف: ٨١] وتأتى شهد بمعنى حكم ، وذلك فى قوله سبحانه : ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلّا هُو وَٱلْمَلْتَهِكَةُ وَأَلُولُا أَلْمِلْمِ أَلَهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلّا هُو اللّه حكم وَأُولُوا أَلْمِلْمِ غَلَمْ اللّهِ عَلَى اللّه عَلَم أَنْ اللّه حكم وقضى أنه لا إله إلا هو أو « شهد » أى رجح كلامًا على كلام ؛ لاستباط حق والوصول إلى حقيقة بين وجهتى نظر متعارضتين .

الحق يقول: ﴿ وَشَهِـ دَ شَاهِدُ مِنْ أَهْلِهَا ﴾ [يوسف: ٢٦] أي أنه يوثق لشهادة هذا الشاهد بقرابته لامرأة العزيز بأنه من أهلها ، وليس من أهل يوسف ولن ينحاز إليه ، ولو كان من ناحية يوسف لردت شهادته ، على أنه منحاز ليوسف ؛ لأنه من أهله .

ما هي الشهادة ؟ الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ أَهْلِهَ آ إِن كَانَ قَيِيصُهُم قُدَّ مِن دُبُرِ فَكَذَبَتْ وَهُو قَيصُهُم قُدَّ مِن دُبُرِ فَكَذَبَتْ وَهُو مِن اَلْكَذِبِينَ \* وَإِن كَانَ قَيِيصُهُم قُدَّ مِن دُبُرِ فَكَذَبَتْ وَهُو مِن اَلْمَسْدِقِينَ ﴾ [يوسف: ٢٦، ٢٧] نلاحظ أنه بدأ بالافتراض الذي هو في صالح امرأة العزيز ، يعملها صادقة ويوسف كاذبًا . ﴿ إِن كَانَ قَييصُهُم قُدَّ مِن قُبُلٍ ﴾ لماذا ؟ لأنه في هذه الحالة يحون هو المقبل عليها ، وهي التي تحاول الفرار منه والدفاع عن نفسها ، فهي إما من المقاومة تقطع له القميص من الأمام ، أو هو قد يكون من الاستعجال والمقاومة بحيث يطأ هو نفسه على قميصه من الأمام قيمزقه . إذن فالاحتمال الوحيد لأن يكون يوسف هو الذي حاول الاعتداء عليها ، أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه ممزقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميصه عرقًا من الأمام ؟ لأنه لا يمكن وهو مقبل عليها أن يكون قميل عليها أن يكون قميصه من أي

﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُم قُدَّ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُو مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ أى إن كان قميصه ممزقًا من الخلف فلابد أنها هي التي راودته عن نفسها ، وأنه حاول أن يهرب منها فأمسكت بقميصه من الخلف فتمزق ، ولا يمكن والقميص ممزق من الخلف ، أن يكون هو الذي يحاول الاعتداء عليها ، وهي تدافع عن نفسها .

هذه هي الحجة التي قدمها الشاهد ؛ لتفصل بين قولين متعارضين : قول يوسف ، وقول امرأة العزيز .

إذن .. فالشاهد أصدر حكمه أولًا قبل أن يرى القميص، وأعطى الافتراضين والدليل

على كل منهما ، ورتب على رؤيته للقميص ترجيح حكم على الآخر .

ثم كان الحكم: ﴿ فَلَمَّا رَءًا قَمِيصَهُم قُدَّ مِن دُبُرِ قَالَ إِنَّهُم مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ [ يوسف: ٢٨] والكيد هو الاحتيال على إيقاع السوء بشخص ما على أن يتم ذلك في الحفاء؛ لأن المحتال ليس له القدرة على أن يواجه عدوه؛ لذلك يدبر له في الحفاء، وقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّهُم مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ دليل على أن المرأة كيدها عظيم وضعفها أعظم.

وحينما عرف العزيز أن امرأته أرادت أن تخونه مع يوسف ، وأن يوسف صادق وامرأته كاذبة قال كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَنَذَا ۚ وَاَسْتَغْفِرِى لِذَنْبِكِ ۗ إِنَّكِ كَاذبة قال كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَنَذَا ۗ وَاَسْتَغْفِرِى لِذَنْبِكِ ۗ إِنَّكِ صَادِينِ مِنَ الْفَاطِينِ ﴾ [يوسف: ٢٩] أى أن العزيز طلب من يوسف ألا يتحدث في هذا الأمر أبدًا ؛ حتى لا تسوء سمعة العزيز وزوجته بين الناس .

وقال لزوجته : لقد أذنبت وكنت من الخاطئين فاستغفري لذنبك .

ولكن الخبر انتشر في المدينة وانتشر بين النساء ، كيف خرج الخبر من القصر ؟ قد يكون أحد العاملين في القصر أو من النسوة اللاتي يعملن في خدمة امرأة العزيز هم الذين أشاعوا الخبر في المدينة ، ولكنها مسألة لا نقطع فيها بشيء ؛ لعدم ورود الخبر في القرآن أو الحديث النبوى عنها . فيوسف لن يقول عن نفسه ، وامرأة العزيز لا تقول عن نفسها ، فهل الشاهد هو الذي قال ؟ إن الحدم حينما سمعوا الضوضاء تصنتوا فعرفوا القصة .

المهم أن الخبر خرج من قصر العزيز إلى نساء المدينة بطريقة ما ، وأُبلغ إليهن .

واقرأ قوله سبحانه: ﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ اَمْرَأَتُ الْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَلَنهَا عَن نَقَسِةٍ ع [يوسف: ٣٠] كلمة نسوة وكلمة نساء تدل على الجماعة ، ومفردها ساقط في اللغة ، ولذلك فمفرد نسوة هو امرأة ومفرد نساء هو امرأة ، والعجيب أن المفرد له مثنى وهو امرأتان ، ولكن الجمع لا يأتي امراءات وإنما يأتي نسوة أو نساء ، على أننا لابد أن نلتفت إلى أن القضية الإيمانية متغلغلة حتى في نفوس المنحرفين والمتسترين عليهم .

العزيز يطلب من يوسف أن يكتم الأمر ولا يحدث به أحدًا ، وفي الوقت نفسه يقول لزوجته : أنت صاحبة الخطيئة ، ولا يعرف الخطيئة إلا من يؤمن بمنهج سماوى ؛ لذلك يقول لامرأته كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ وَٱسْتَغْفِرِي لِذَنْبِكِ ﴾ .

وهذا معناه أنه يعرف أن ذنبًا قد حدث ، وأن هذا الذنب يوجب الاستغفار ، ولا يمكن للعزيز أن يعرف ذلك إلا إذا كان قد عرف منهج الله ، الذى بين له الذنب وبين له طريقة الاستغفار من الذنب ، وأن الله سبحانه غفور رحيم .

## مكر النسوة ودهاء امرأة العزيز

ينتقل الحديث بعد ذلك إلى عرض أوسع ، فالمشهد حتى الآن كان رباعيًا أبطاله امرأة العزيز ، ويوسف ، والشاهد ، والعزيز نفسه ، ولكن الخبر انتقل إلى خارج القصر ، مع حرص العزيز من أول الأمر على أن يبقيه سرًا بين جدران القصر .

وهذا يدل على أن هناك عيونًا ترصد الأسرار وتنشرها وترويها للناس حتى لا يعتقد أحد أنه يمكن أن يحمى نفسه من الفضيحة لمجرد كتمانها وسترها؛ فهناك عيون تتبع ما يحدث وتنقله إلى الناس.

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ فَهُ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَنَنها عَن نَفْسِهِ مَ قَدْ شَغَفَهَا حُبَّا إِنَّا لَنَرَنهَا فِي ضَلَالِ تُبِينِ ﴿ [يوسف: ٣٠] قضية واقعة تتناقلها النسوة فيما بينهن في بيوتهن ، هو أن امرأة العزيز راودت يوسف عن نفسه ، أنها بفعلها هذا في ضلال مبين .

فماذا كان رد امرأة العزيز؟ القرآن الكريم يريد أن يلفتنا إلى أن المرأة أكثر كلامًا في الأعراض، وأكثر علمًا بالإشاعات من الرجل، وأن الحبر ينتقل من فم امرأة إلى أخرى حتى يعرفنه جميعًا في وقت قصير، أى أن نسوة المدينة عرفن الخبر وتحدثن به، ولم يمض إلا وقت قصير، حتى وصل الخبر إلى امرأة العزيز، بأن النسوة يقلن كذا وكذا.

أدركت أن هذا مكر بها ، وأن قول نساء المدينة ليس غضبة للحق ، ولا كرهًا في الضلال الذي وقعت فيه ، إنهن أردن شيئًا آخر هو إذلال كبرياء امرأة العزيز ، ونشر فضيحتها بأنها وهي امرأة الحاكم تراود من يخدمها عن نفسه .

إنها امرأة العزيز رفيعة المستوى ، أرفع شخصية في المدينة . تجرى وراء خادمها ومملوكها وتراوده عن نفسه وهو يرفض ﴿ فَامَنَا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ ﴾ وهذا دليل على أنها فهمت القصد من

القول ، ذلك أن الماكر يستر ما يريد أن يقوله في شيء آخر ليدعى أمام خصمه أنه برىء . لقد فهمت أنهن يردن أن يشعن بين الناس أنها وهي امرأة العزيز والعزيز معناه الغالب الذي لا يغلب أرادت أن تعطى نفسها لغلام مملوك اشتروه بدراهم معدودة ولكنه رفض ، لقد قلن إنه شغفها حبًا ولم يقلن أحبته ؛ لأن الحب منازل أولها الهوى ، والهوى يعنى أنه رأى الشيء فهواه ، والهوى قد ينتهى بالرؤية ، وقد يستمر لتنشأ علاقة ، ثم تنتقل المسألة من الهوى والعلاقة إلى الكلف في أن هناك مطلوبًا لهذه العلاقة يريد أن يصل إليه ثم بعد ذلك تصل إلى مرتبة العشق ، أى أنه صار هناك تبادل مشاعر وصل إلى مرتبة أن يعلن كل منهما عن مراده ، وينتقل العشق إلى مرتبة التدله ، أى يكاد الإنسان يفقد عقله ، ثم مرحلة الهيام ، يهيم على وجهه ولا يدرى أين يذهب .

قوله تعالى : ﴿ وَقَدْ شَغَفَهَا حُبُّا ﴾ [ يوسف : ٣٠] أى أن حبه انتقل من الإدراك إلى العقل ، فنوقش ثم استقر في القلب أو تمكن منه ، والشغاف هو الغشاء الرقيق الذي يستر القلب ، وهذا دليل على تمكن حبه من قلبها .

امرأة العزيز حين سمعت بمكرهن ، وأدركت أنهن لا يردن بما يقلن كلمة حق ، وإنما يردن إذلالها وإهانتها ، ولم تشغل نفسها بالبحث عمن أخرج هذه الأسرار من القصر ؛ لأنه لابد أن يكون الذي أخرج هذه الأسرار له علاقتان : علاقة بالقصر ، وعلاقة بخارج القصر ، علاقته بالقصر جعلته يدرك أو يرى ما حدث ، وعلاقته خارج القصر جعلته يشيع ما حدث بين الناس .

قال العلماء: إنهن خمس نسوة: امرأة الخازن الذي يأتيه كل من في القصر ليأخذوا ما يحتاجون إليه من مخازن القصر، وامرأة الحارث أو السايس الذي لا يأتي إلى القصر أو يخرج منه أحد إلا ويعلمه، وامرأة السجان، وامرأة ساقي الملك الذي يسقى الملك، وامرأة الحاجب. نقل هولاء الأزواج الذين يعيشون داخل القصر إلى زوجاتهم ما سمعوه، ثم انتقل الكلام

من بيت إلى بيت في المدينة ، حتى شاع وانتشر .

امرأة العزيز حينما سمعت هذه الأخبار وشعرت أنهن يردن إهانتها والتشهير بها ، مكرت بهن وأرادت أن تدخلهن في تجربة عملية ، بحيث يراودن يوسف عن نفسه ، فماذا فعلت ؟ أرسلت لهن دعوة بالحضور إلى القصر في ضيافتها .

LANGER BERTARING BER

قال اللَّه سبحانه وتعالى: ﴿ فَهُلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَمُنَ مُتَكَا ﴾ [يوسف: ٣١] أى دعتهن وأعدت لهن المتكأ، وهو الشيء الذي يستند إليه الإنسان في الجلسات الطويلة، فالإنسان إذا جلس للحظات لا يحتاج إلى متكأ، أما إذا كان سيجلس ويمكث ساعات، فهو يريد أن يتكئ حتى يكون جلوسه مريحًا.

ثم بعد ذلك : ﴿ وَمَاتَتُ كُلَّ وَحِدَةٍ مِّنْهُنَّ سِكِمْنَا ﴾ [ يوسف : ٣١] ومعنى ذلك أن امرأة العزيز خططت أن ترد على المكر بمكر أشد منه ، لأنه ما دام أعطت كل واحدة منهن سكينا فلابد من مبرر لاستخدام السكين ، سواء كان هذا طعامًا أو فاكهة أو أى شيء آخر . المهم في هذا كله أن الإنسان حين يستخدم السكين لابد أن يكون منتبها إلى ما يفعل ، لأنه لو ضاع انتباهه أو انتقل إلى شيء آخر فستقطع السكين يده ، وهذا ما كانت تهدف له امرأة العزيز ، أن يأخذ يوسف بجماله وحسنه انتباه النسوة ؛ فيقطعن أيديهن ، ولذلك قالت ليوسف : ﴿ أَخْرُبُمُ وَقَطَعْنَ أَيْدِيَهُنَ ﴾ [ يوسف : ٣١] يقال أكبرت الشيء ، أي : تخيلته قبل أن تراه على صورته ، ولكن حين تراه تجد أن الرؤية أكبر كثيرًا من التخيل ، بمعنى أنك تخيلته في صورة حلوة ، ثم وجدت آية من آيات الجمال التي خلقها الله .

ثم لما عاد إليهم رشدهم الذى سلبه محسن يوسف التَلْيَكُلُ ﴿ وَقُلْنَ حَشَ لِلَّهِ مَا هَذَا بَشُرًا ﴾ [يوسف: ٣١] كلمة: ﴿ حَشَ لِلَّهِ هَا كُن تنزيه للَّه تعالى ، التنزيه هنا ؛ لأن اللّه وحده القادر على أن يخلق مثل هذا الجمال الذى يُذهب العقول ، أو أن يوسف منزه أن يكون قد حدث بينه وبين امرأة العزيز شيء ، وهذه الشهادة ليست شهادة تثبت أن امرأة العزيز كانت امرأة قبيحة ، ولكنها تنزيه أن يخلق اللّه مثل هذا الجمال الأخاذ في يوسف ، ثم بعد ذلك يجعله يرتكب ما يغضب ربه .

وقولهن: ﴿مَا هَلَا بَثَرًا﴾ لأنه خرج عن كل صور الجمال في البشر، فهو صورة أرقى من الإنسان الذي يرونه كل يوم، فكأنهن قلن: لم نر مثل هذا بين من نراهم من بني آدم، لابد أن يكون هذا ملكًا. ولكن هل رأين ملكًا حتى يحكمن على يوسف أنه ملك؟ نقول: لا، ولكنهن تخيلن الملك في أبدع صورة.

فلما رأين جمال يوسف يتخطى صورة الإنسان قلن : لابد أن يكون هذا ملكًا كنوع من

التخيل، فالإنسان عندما يرى بشرًا فيه من صفات الجمال، والكمال الكثير، فإنه يقول: هذا ليس إنسانًا هذا ملك. لأن الإنسان في حكمه على الأشياء يتخيلها بالحكم الذي يناسب طبيعتها.

إذن .. قول نساء المدينة في يوسف : ﴿إِنَّ هَنَذَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيرٌ ﴾ . دليل على أن الله تبارك وتعالى وضع فيه كل اللقطات ؛ لذا جذبهن جميعًا ، فلم تشذ واحدة ولم يختلفن في الرأى ، كلهن قلن : ﴿إِنَّ هَنَذَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيرٌ ﴾ دليل على أنه جذبهن بالإجماع ، أو أن الله سبحانه وتعالى وضع فيه من صفات الجمال ، ما يجعله محببًا إلى القلوب جميعًا ، وهذا من عظيم قدرة الله في نبيه يوسف التَهْ في نبيه يوسف ال

وهكذا رأته نساء المدينة ، كل واحدة رأت فيه جمالًا مختلفًا عن الأخرى فصحن : ﴿إِنَّ هَانَا اللَّهِ مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾ ووجدت امرأة العزيز الفرصة ؛ لتبرر ما فعلته وترد على كيدهن ، فقالت كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿فَذَا لِكُنَّ ٱلَّذِى لُمْتُنِّنِي فِيلِهِ ﴾ أى فذلك الذى وجهتن إلى اللوم أننى راودته عن نفسه ، وها أنتن ترين ماذا فعل جماله في نفوسكن .

قوله تعالى : ﴿ فَذَا لِكُنَّ ﴾ « ذا » إشارة ليوسف و « لكنَّ » خطاب للنساء ، الناس لا يفرقون بين لفظ الإشارة ولفظ الخطاب ، لكن الإشارة شيء والخطاب شيء آخر ، و « ذا » إشارة للمخاطب ، نقول : ذلك فلان . ولكن عندما تشير إلى ذكر وتخاطب أنثى تقول : ذلك ، « ذا » تشير للذكر و « كِ » تخاطب الأنثى ، فإذا كنت تخاطب اثنتين تقول ذلكما ، وتخاطب جماعة تقول : ذلكن .

يقول الحق في القرآن الكريم حكاية عن امرأة العزيز: ﴿ وَلَقَدْ رَوَدَنَّهُ عَن نَفْسِهِ عَه هنا لابد أن نلتفت إلى أن امرأة العزيز بعد أن كانت تنكر الحقيقة وتحاول أن تخفيها ، وتقول : إن يوسف هو الذي راودها عن نفسها ، اعترفت بالحقيقة لماذا ؟ لأنها في المرة الأولى كانت في وضع الاستنكار ، ولكن بين النسوة اللاتي قطعن أيديهن ، وقلن هذا ملك كريم ، وجدت المبرر لفعلتها ، ولم تجد استنكارًا من النساء ، بل أكثر من الإعجاب فقالت : ﴿ وَلَقَدْ رَوَدَنَّهُ عَن للنهار الله النهار النهار النهار النهار النهار النهار النسوة يوسف .

ولذلك قالت: ﴿ فَاسْتَعْصَمُ أَى فعصم نفسه عن الخطيئة ، كلمة : « استعصم » تدل على التكلف والمشقة في حجز النفس ، فهل وجد يوسف مشقة ؟ نقول : إن الله تبارك وتعالى يريد أن يثبت أن فحولة يوسف ورجولته غير ناقصة ، وأنه لم يمنعه إلا الإيمان ؛ ولذلك جاهد نفسه ليمنعها ، ولو أن المسألة مرت هكذا لقالوا : إن يوسف ليس له في النساء ، وهي مثل : ﴿ هَمَتَ بِهِ مُ وَهُمَ مَهُ إِلَى التي تحدثنا عنها فيما سبق .

ولكن امرأة العزيز تجاوزت هذه المرة كل الحدود ، فقالت : ﴿ وَلَهِن لَمْ يَفْعَلْ مَا ءَامُرُهُ لَسُمْجُنَنَ وَلَيَكُونَا مِنَ الصَّنغِرِينَ ﴾ [يوسف: ٣٦] هنا امرأة العزيز تخلت عن حيائها وتحفظها تمامًا ، وهذا لا يحدث إلا في مجالس النساء ، ذلك أنه عندما يكون هناك رجل في المجلس ، يكون هناك بعض الحياء ، فكأنها بعد أن رأت أن النساء رأينه وأكبرنه ، قالت : لئن لم يفعل ما آمره به فسأسجنه وأجعله من الصاغرين . وصاغر ليس معناها أنه صغير ، ولكن صغر يصغر معناها أنه صار ذليلًا مهانًا . فهي توجه كلامها للنساء أنتن أكبرتن يوسف ، وأنا سأجعله ذليلًا مهانًا إذا لم يوافقني على ما أطلبه منه ! !

ولكن لماذا قالت: إنها ستسجنه وتجعله ذليلًا، ولم تقل: إنها ستطرده مثلًا أو تبيعه لغيرها؟ لأنها تريد أن تعرف كل الحاضرات أن يوسف لن يخرج من القصر، وأنه لن يراه أحد إلا هي، فلو أنها قالت: ستطرده أو تبيعه لسارعن لشراءه وأخذه.

يوسف لم يجد في هذا الموقف الذي اتفقت فيه جميع النساء الحاضرات ، إلا أن يستغيث بالله ، قال كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿قَالَ رَبِّ السِّجْنُ أَحَبُّ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ ﴾ [يوسف: ٣٣] نلاحظ هنا ؟ أنه قال : مما يدعونني إليه . مع أن امرأة العزيز هي التي قالت : ﴿وَلَهِن لَمْ يَفْعَلَ مَا ءَامُرُهُ لَيُسْجَنَنَ ﴾ فما دخل الباقيات ؟ يبدو أنهن عندما رأين يوسف أشرن إليه ببعض أنواع الإشارات التي يفهم منها أنهن يراودنه عن نفسه ، أو صدر منهن كلام بذلك لم تأت به الآية الكريمة ، وإلا فلماذا كان الخطاب بالجمع هنا ؟ إنهن ساعة رأينه نسين أنفسهن وسط الانفعالات والذهول ، فكما قطعن أيديهن دون أن يدرين ، صدرت منهن إشارات أو إيماءات أو تعبير بالوجه دون أن يدرين .

فكل واحدة نظرت إليه نظرة تستميله إليها فعرف ماذا يردن، فسواء راودنه بالكلمة أو

بالإشارة أو بأي طريقة أخرى ، فإنه استعاذ بالله منهن جميعًا .

ودعا ربه قائلًا : ﴿ وَ إِلَّا تَصْرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَ أَصْبُ إِلَيْهِنَ وَأَكْنُ مِّنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ كأن يوسف قال : يا رب ، إن السجن أحب إلى نفسى من معصيتك .

نلاحظ هنا أن يوسف كان يقول: ربى . ولا يقول: إلهى . لأن الألوهية منطق التكليف ، وهو لم يكلف بالرسالة بعد ، ولكن « الله » الرب الذى ربًاه وتعهده ، لن يتخلى عنه فى هذا الوقت العصيب ، فدعا الله باسم الربوبية : ﴿ رَبِّ ٱلسِّجِّنُ آَحَبُ إِلَى ﴾ ثم استغاث بالله من بشريته فهو بشر تملؤه الرجولة ، وهو فى سن خطيرة سن البلوغ والرجولة ؛ ولذلك فهو يستغيث بالله بأن يصرف عنه كيدهن ، ويقيه مما يردن منه ، سيميل بالله بأن يصرف عنه كيدهن ، ويقيه مما يردن منه ، سيميل إليهن فى هذه الحالة ويكون من الجاهلين .

الله سبحانه وتعالى يريد أن يؤكد بشرية يوسف وفحولته ، وأنه أعرض عن هؤلاء النسؤة ؟ لأنه وضع منهج الله أمام عينيه ، فلو أنه مال إليهن لكان من الجاهلين لماذا ؟ لأنه في هذه الحالة سيخسر كل شيء ، سيخسر دنياه وآخرته ، الله تبارك وتعالى استجاب له ؟ لأنه لجأ إليه ، ولجأ إليه مضطرًا ؟ لأنه ليس أمامه من الأسباب ما يمكن أن يأخذ به ، فإما أن يصرف الله سبحانه وتعالى عنه كيدهن ، وإما أن يقع فيما لا رغبة له فيه .

ولأن يوسف دعا الله تعالى مخلصًا من قلبه في ساعة اضطرار ، استجاب له ولذلك يقول الحق جل جلاله : ﴿ فَاسَتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [يوسف : ٣] . أي أن الله سبحانه وتعالى يسمع ويعلم ويرى ، ويوسف اتجه إليه سبحانه مخلصًا ، فأخذ الله بيده ونجاه من كيد النسوة ، وهو سميع لما يقول عليم بحاله .

## ابتلاء يوسف الكيكة بدخوله السجن

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَّ بَدًا لَهُمْ مِنْ بَعَدِ مَا رَأَوُا ٱلْآيَنَتِ لَيَسْجُنُ نَهُ حَقَىٰ حِينِ ﴾
[يوسف: ٣٥] قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ بَدَا لَمُمْ ﴾ ، أى عندما عرفت النسوة أنه لا فائدة من يوسف ،
تآمرن عليه ليدخل السجن ، وكان دخول يوسف السجن دليلًا على استبقاء حركة الحب له في
نفوس النسوة .

ألم تقل امرأة العزيز: ﴿ وَلَهِن لَّمْ يَفْعَلْ مَا عَامُرُهُ لَيُسْجَنَنَّ ﴾ . إذن فالسجن استبقاء للحب

لم يقلن اقتلوه لماذا ؟ لأنه كان لديهم أمل في أن تقييد حركته في السجن ، سيجعله يفكر في أن يقبل ما سبق أن رفضة ، وربما الذل الذي سيراه في السجن بعد العز الذي كان يعيشه في قصر العزيز يليِّن من عناده .

فى السجن تقترب النفوس من بعضها ، ودخل مع يوسف السجن رئيس الخبازين ورئيس السقاة ، كانا يعملان فى قصر الملك ، وكانت تهمتهما أن الخباز كان قد تآمر على الملك ، والساقى كان سيضع له السم فى الشراب . الخباز والساقى قد رأى كل منهما رؤيا ، وطلب أن يفسرها له يوسف ، وهنا نعلم أنهما لابد قد مكثا مع يوسف فترة طويلة لأن هذه الأشياء لا تحدث بين يوم وليلة ، بل لابد من طول العشرة الذى جعلهما يلجآن إلى يوسف فى كل أمر يهمهما ؛ لأنهما رأيا فى يوسف الإنسان السوى حسن الخلق .

قال تعالى: ﴿وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجْنَ فَنَيَاتِ قَالَ أَحَدُهُمَاۤ إِنِّ ٱرْبَىٰيَ ٱَعْصِرُ خَمْرٌ وَقَالَ ٱلاَخَرُ إِنِّ ٱرْبَىٰيَ ٱحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزًا تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنَّةٌ نَبِقَنَا بِتَأْوِيلِدِّ، إِنَّا نَرَبَكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ [يوسف: ٣٦].

إذن .. كل منهما رأى رؤيا أحدهما : رأى أنه يعصر حمرًا ، والثانى : رأى أنه يحمل فوق رأسه خبرًا تأكل الطير منه ، فكأن الاثنين قد عرفا أن يوسف يقوم بتأويل الأحلام وبأنه صادق فيما يقول وسواء جرًا ذلك على نفسيهما أو حدث ذلك بالنسبة لمسجونين آخرين ، فإنهما قد تأكدا من علم يوسف بتأويل الأحلام ، وأنه صادق في تأويله فقولهما : ﴿إِنّا نَرْبُلُكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ هي سبب سؤالهما له في الرؤيا التي رأياها ، ولذلك لابد أن يسبق سؤالهما أن هناك أشياء صدرت منه ، بينت أنه من المحسنين كما يدل على أن الإحسان ظاهر في يوسف الطيخ ، أي أنهما ليسا محتاجين لتتبع عمله ؛ لأن كل ما يعمله يوسف هو في مقام الإحسان ، فكأنما المسألة واضحة كرؤية العين لا تحتاج إلى ذكاء أو فكر ، وكل إنسان مؤمنًا كان أو كافرًا ، يعرف الإحسان ويعرف السوء .

ولأن يوسف إنسان على منهج مستقيم وملتزم ، ورأى مَنْ أكبر هذه الخصلة فيه فلابد أن هذين الشخصين عندهما بداية إيمان وإحسان ، ولذلك قرر قبل أن يعطيهما حاجتهما أن يأخذ حاجته منهما أولًا . نلاحظ هنا أن يوسف لم يتحدث عن الرؤيا التي رآها السجينان ، لقد أخذ يوجههما إلى الطريق المستقيم ، دون أن يجيبهما على ما سألاه ؛ لأنه لو أجابهما أولًا ؛ لانصرفت آذانهما عن الانتباه إلى ما يقوله ، من ترغيب في الإيمان وتنفير من الكفر ، ولكنه حين يؤخر إجابتهما عما يطلبان ، فإنهما ينتبهان إلى ما يقول ويتوقعان في كل دقيقة أنه سيجيبهما على ما طلباه ، فينصتان باهتمام شديد فيعطيهما طريق الإيمان .

وهكذا كان يوسف حريصًا على أن يأخذ حاجته منهما ، قبل أن يجيبهما إلى طلبهما ، وهكذا كان يوسف حريصًا على أن يأخذ حاجته منهما ، ونكون بذلك قد شغلهما بشيء أنفع لهما ، وخير مما يسألان عنه ؛ لأن هذا تذكير بالمنهج ، أما الجواب فهو جزئية صغيرة في حياتهما .

يوسف الطيخ يريد أن يلفت السجينين إلى الطريق إلى الله تعالى ، فيقول: ما تريانه مما علمنى ربى ، لأنى تركت ملة من لا يؤمنون بالله ، واتبعت ملة آبائى المؤمنين الموحدين إبراهيم وإسحاق ويعقوب . وهذه تدلنا على أن الإنسان إذا رأى فى إنسان آخر خصلة خير ، فإن عليه أن ينمى هذه الخصلة ، ويأخذ صاحبها إلى الطريق الصحيح ، ويوسف يريد أن يلفت هذين السجينين ، بأنهما لو ابتعدا عن الكفر وعبادة الأصنام ، وآمنا بالله وحده ، فإن الله يفتح لهما من أبواب رحمته وعلمه .

وكان تأويل الرؤيا أن قال لهما: ﴿ يَصَنجِنِ ٱلسِّجْنِ أَمَّاۤ ٱحَدُكُمَّا فَيَسْقِى رَبِّهُۥ خَمْرٌ ۖ وَأَمَّا

اَلْآخَـرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِن رَّأْسِةً.﴾ [يوسف: ٤١] هذا هو تفسير الرؤيا التي قصها الرجلان على يوسف: أحدهما: تظهر براءته ويعود إلى القصر، ويسقى سيده خمرًا. أما الآخر: وهو خباز فتثبت عليه التهمة فيصلب، وتأتى الطير لتأكل من رأسه. إذن فالساقى الذى اتهم بأنه سيضع السم للملك في الشراب، تظهر براءته ويعيده الملك إلى خدمته.

والثانى: وهو خباز القصر وكان ينوى دس السم للملك فى الخبز، تظهر إدانته فيصلب وتأكل الطير منه . وهذا معنى أنه رأى نفسه يحمل خبزًا فوق رأسه، وهذا معنى أنه رأى نفسه يحمل خبزًا فوق رأسه تأكل الطير منه .

وقوله تعالى: ﴿ قُضِى ٱلْأَمَّرُ ٱلَّذِى فِيهِ تَسْنَفْتِيَانِ ﴾ [يوسف: ٤١] يعنى انتهينا وقلت لكما الحواب ومعنى تفسير الرؤيتين، وقضى الأمر؛ لأن القاضى ساعة يحكم، يكون ذلك يموضوعية الحكم وليس بالهوى، فالهوى يلون الحكم؛ ولذلك فإن يوسف ألقى بالحكم على ما رآه السجينان دون أن يلتفت إلى أنه ينذر أحدهما بالموت، قالها دون أى لون من التلوين حقيقة ثابتة، وقالها دون أن يلتفت للعواطف.

إن المنحرف يحاول أن يجر أصدقاءه إلى ما هو أكثر انحرافًا مما فعل ، وكل مؤمن يذكر قصة صاحبى يوسف فى السجن . ﴿وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجْنَ فَتَكِاتِّ قَالَ أَحَدُهُمَا ٓ إِنِّ أَرْبَنِيَ أَعْصِرُ خَمْرًا ۗ وَقَالَ ٱلْآخَرُ إِنِّ أَرْبَنِيَ أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِى خُبْزًا تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنْهُ نَبِقَنَا بِتَأْوِيلِيِّةٍ إِنَّا نَرَبَاكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ :

إن دخول يوسف السجن لم يكن للانحراف ، ولكن رفضًا للانحراف ، ومعه في السجن قوم دخلوه ؛ لأنهم منحرفون ؛ لذلك رأوا فيه الإحسان ، ولهذا قالا له : ﴿ إِنَّا نَرَيْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ لقد خطر لهما من سلوك يوسف الصديق الإحسان .

لقد ارتفع فعل وسلوك يوسف الصديق في نظر المنحرفين ، والقيم الرفيعة معروفة حتى عند المنحرف ؛ لذلك عندما جاء أمر يهمهما في ذواتهما سألا يوسف ، ونحن نسمع أن لصّا سرق من هنا أو من هناك ، ثم جاء له أمر ليسافر إلى مكان غير مأمون ، فإنه يذهب إلى إنسان يتوسم فيه الأمانة ؛ ليضع عنده ما سرقه ، ولا يذهب إلى لص مثله . إذن فالقيم هي القيم ؛ لذلك قال السجينان ليوسف : ﴿إِنَّا نَرَيْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ واستغل يوسف المسألة ؛ ليدلهما على الصواب وكان قوله لهما : ﴿ يُنصَدِينَ السِّجِنِ ءَ أَرْبَابُ مُتَفَرَقُونَ خَيْرٌ أَي اللَّهُ ٱلوَيهِ الصواب وكان قوله لهما : ﴿ يُنصَدِينَ السِّجِنِ ءَ أَرْبَابُ مُتَفَرَقُونَ خَيْرٌ أَي اللَّهُ ٱلوَيهِ الصواب وكان قوله لهما : ﴿ يُنصَدِينَ السِّجِنِ ءَ أَرْبَابُ مُتَفَرَقُونَ خَيْرٌ أَي اللَّهُ ٱلوَيهِ الصواب وكان قوله لهما : ﴿ يُنصَدِينَ السِّجِنِ ءَ أَرْبَابُ مُتَفَرَقُونَ خَيْرٌ أَي اللَّهُ الوَيهِ اللهِ المعا الله المعا الله المعا الله المعا المعالِق المعالِق المعالَق المعالِق المعالَق المعالِق المعالَق المعالِق المعالَق المعالِق المعالِق المعالَق المعالِق المعالَق المعالَق المعالَق المعالَق المعالَق المعالَق المعالِق المعالَق المعالَ

أَلْقَهَارُكُ لقد نقلهما من حاجتهما الشخصية إلى قضية التوحيد، وعبادة الإله الواحد.

إن يوسف الصديق يدعوهما إلى المقارنة ، بين الإيمان بالله الواحد وبين التشتت فى العبادة : ﴿ عَالَمَ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ الْوَحِدُ الْقَهَارُ ﴾ [يوسف: ٣٩] إذن .. القيم هى القيم .

ثم ينتقل يوسف التَّلِيَّا إلى نقطة أخرى ، يبرأ فيها من عبادة الأصنام التي كانت منتشرة في تلك الأيام ، وقد كانت كل قبيلة لها صنم تعبده ، فيقول : ﴿ مَا كَانَ لَنَا أَن نُشْرِكَ بِاللّهِ مِن شَيْءٌ ذَلِكَ مِن فَضَلِ اللّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ اَكُنَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [يوسف : ٣٨] لأن الله سبحانه وتعالى ليس له شريك فهو إله واحد ، وهذا من رحمة الله علينا ، فلو أن هناك الهة متعددة لتعبنا لأنه سيكون لكل إله أمر ونهى ، ولا نعرف من نتبع ، ولكن وحدانية الألوهية الله سبحانه وتعالى رحمة بنا لابد أن نشكر الله عليها ، وكون الله هدانا إلى منهجه فلا نشرك به ، فهذه منة أخرى لابد أن نشكر الله عليها .

ويلفتنا الحق سبحانه إلى أنه كيف أن قضية الإىمان بإله واحد مريحة للنفس، تأخذها الى الصراط المستقيم: ﴿ يَصَدْحِي السِّجْنِ ءَأَرْبَابُ مُنَفَرِقُونَ خَيْرٌ أَمِر اللَّهُ الْوَحِدُ الْقَهَارُ ﴾ أَن الله السبحانه وتعالى وحده ؟ وعندما أى أألهة متعددة متفرقون في ذواتهم وفي عطائهم خير أم الله سبحانه وتعالى وحده ؟ وعندما تطرح هذه القضية لابد أن نتساءل: هل تعدد الآلهة التي يدعيها البعض والتي سادت أيام الفراعنة كانت تكرارًا ؟ أى آلهة متعددة ، وكلها تشبه بعضها البعض ، في كل واحد منها إله في ناحية ، فهذا إله البحار ، وهذا إله الأنهار ، وهذا إله الخير وهذا إله الشر ، وفي هذه الحالة يكون الإله المختص بناحية من النواحي ، ضعيفًا في باقي النواحي التي لها آلهة أخرى ! !

الله تبارك وتعالى فى قصة يوسف يضرب لنا المثل، فيقول: ﴿ اَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرُ أَمِر اللّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ﴾ . هل خير لكم أن تعبدوا آلهه متفرقين، أم أن تعبدوا إلها واحدًا، هو الله سبحانه وتعالى، فلو أنكم اتبعتم منهج الله؛ لجنبتم أنفسكم كثيرًا من المتاعب فى الدنيا الآخرة.

ولذلك كان قول يوسف كما جاء في القرآن الكريم : ﴿ ذَلِكَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [يوسف : ٣٨] ساعة تسمع في القرآن الكريم كلمة

﴿ لَا يَشَكُّرُونَ ﴾ اعلم أن الأمر الذي يدور الحديث عنه ، يستحق بمقاييس العقل السليم ، والفطرة السليمة أن تشكر الله عليه ، وأنت لا تشكر الله إلا على نعمة ، فلو أنك أحدتها بمقاييسك ، فلابد أن تشكر الله على أنه بلغ رسله المنهج ، وأنه أمرهم أن يبلغوه لك ، فعلمت وعملت فنفعك في الدنيا والآخرة . وهذه مسألة تستحق منك الشكر لله ، أنه أرسل رسلا وبلغت المنهج .

قوله: ﴿ يَصَدِحِيَ ﴾ كلمة صاحب معناها ملازمك أو مقيم معك. و﴿ يَصَدِحِيَ السِّجْنِ ﴾ نسبت الصحبة لمكان الإقامة ؛ لأن الجامع بينهم هو السجن، والذى يجمع فى الصحبة أشياء كثيرة: صحبة سلاح للمجندين معًا، وصحبة عمل لمن يعلمون فى مكان واحد، وصحبة حج لمن يحجون معًا، وصحبة دراسة لمن يدرسون معًا.

إذن .. فالشيء الذي يربط بين الاثنين ويجمعهما يسمى صحبة كذا ، ويمكن أن تنسب الصحبة إلى مكان الإقامة ، أو أن تنسب إلى الظرف الذي جمع الاثنين .

وقوله: ﴿ يَنْصَدْحِبَي ٱلسِّجْنِ ءَأَرْبَابٌ ثُمَّنَوْتُونَ خَيْرٌ أَمِرِ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴾ .

حين تجد في القرآن سؤالًا كن على يقين أنه لا يوجد له إلا جواب واحد ، والسؤال يطرح حتى يعترف المسئول بالحقيقة . قطعًا أرباب متفرقون ليسوا خيرًا من الله الواحد الأحد ، ولكن لماذا نسألهم ؟ لأنهم يعبدون آلهة متعددة ، ثم وجدوا أنفسهم محتاجين للعلم والمعرفة ممن يعبد إلهًا واحدًا ، فيسألهم : ألا توحى لكم ألهتكم بشيء ؟ إنهم ليسوا خيرًا ، ولكن الله الواحد القهار هو الخير ، يوجه هذا السؤال وهو واثق أن إجابتهم لا يمكن إلا أن تكون : عبادة إله واحد خير وأبقى .

ولكن كيف تأمن خصمك على الجواب الذى سيقوله ؟ لا يحدث ذلك إلا إذا كنت واثقًا أنه سيدير كل الأجوبة في رأسه ، ولن يجد إلا جوبًا واحدًا هو ما تريده أنت ، كأن يأتى إنسان وينكر معروفك عليه ، فتقول له : ألم أصنع معك كذا في يوم كذا ؟ حينما يراجع نفسه لن يجد جوابًا إلا كلمة نعم ، وهذا إقرار منه بالحقيقة . إذن لا يوجد في القرآن الكريم سؤال إلا وله جواب واحد ، هذا الجواب هو التسليم بالحقيقة .

وقوله: ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَاءَ سَتَيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَٱؤُكُم ﴾ سميتموها أى

اتخدتموها أنتم، أى أنتم صنعتم هذا الكفر؛ لأن الاسم يوضع عادة للدلالة على مسمى، نصنع الشيء ثم نجعل له اسمًا؛ حتى إذا نطقنا بالاسم نعرف المسمى، ولذلك عندما يولد مولود يسمى هذا المولود فلانًا، فإذا جاء مولود ثان نسمية اسمًا ثانيًا، وثالث تجعل له اسمًا ثالنًا، ومعنى هذا أننا نضع لما هو موجود اسمًا، إذا أطلق انصرف إلى الشخص نفسه، فإذا قررنا أن نطلق اسمًا واحدًا على أشياء مختلفة، كان لابد أن نفرق بينها بوصف، كأن يكون هناك أب، يريد أن يسمى كل أولاده محمدًا، لابد أن نميز المسمى الواحد، فنقول: محمد الكبير أو محمد الصغير، أو محمد الأول ومحمد الثاني ومحمد الثالث حتى نستطيع أن نميز بينهم.

فالاسم يوضع علمًا على مسمى ، إذن لابد أن يوجد المسمى أولًا ، ثم نضع له الاسم ، فإذا وضع الاسم لغير مسمى ، أو أن المسمى غير موجود ، يعتبر الإطلاق اسمًا لمسمى زائف لا وجود له .

إذن .. فهم وضعوا أسماء ولا توجد مسميات ؛ ولذلك في الآخرة يقول الله عز وجل : وهُمُ قِيلَ لَهُمُ أَيْنَ مَا كُنتُم تُشْرِكُونَ فَ مِن دُونِ اللّهِ قَالُوا ضَلُوا عَنَا بَل لَمْ نَكُن نَدْعُوا مِن فَبْلُ شَيْئًا ﴿ إَغَافِر : ٣٣، ٢٤] . إذن .. فلم يكن هناك آلهة على الإطلاق ، وهم أطلقوا أسماء على غير مسميات ، وسيظهر ذلك في يوم المشهد العظيم في الآخرة ، وهكذا المسمى ليس له وجود فمن أين جئتم بالاسم إلا افتراء على الله ؛ ولذلك يقول : ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلّا اسْمَاء أَنتُم وَ وَالنَاك مِن سُلْطَنَيْ ﴾ أي : أن يكون كفر تقليد العظيم ، وقوله : ﴿ مَا أَنزُلَ الله نَه أَنزَلَ الله يَها مِن سُلْطَنَيْ ﴾ أي : أن يكون كفر تقليد للآباء ، وقوله : ﴿ مَا أَنزُلَ الله يَها مِن سُلْطَنَيْ ﴾ أي : أن يكون كفر تقليد للرّباء ، وقوله : ﴿ مَا أَنزُلَ الله يَها مِن سُلْطَنَيْ ﴾ أي : إن الله تعالى لم يطلب منكم ذلك وليس لكم حجة .

ثم يقول : ﴿ إِنِ ٱلْمُحَكِّمُ إِلَّا يِلَهِ ۚ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوٓاً إِلَّا ۚ إِيَّاهُ ﴾ . أى لا حكم فى هذا الكون إلا لله ، وما يبلغه الرسل من أحكام يبلغونها عن الله .

والله سبحانه وتعالى وحده له الحكم وله الأمر في كونه ، وأمره سبحانه وتعالى هو : ﴿ أَلَّا لَهُ عَبُدُوۤا إِلَّا إِيّاهُ ﴾ أى لا تطيعوا في أمر أو تنتهوا عن شيء إلا بإذن من الله ، والله تبارك وتعالى أمر أن تعبدوه وحده ، ومعنى العبادة هي طاعة مخلوق لخالق أن يفعل وألا يفعل ، فإذا فعلتم ذلك كنتم على ﴿ اَلدِينُ الْقَيِّمُ ﴾ أي : الدين المستقيم ، أي الدين الحق : ﴿ وَلَكِكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ

STANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANTERSTANT

لا يَعْلَمُونَ ﴾ . لا يريدون أن يعلموا . لا يستمعون لرسول الله ، ويلغون في القرآن ، ويشوشون عليه ، ويؤذون المؤمنين أو لأنهم رفضوا العلم ، رفضوا استقبال رسالة السماء بقلوب صافية ؟ حتى تهتدى قلوبهم . هؤلاء أبلغوا ولكنهم كذبوا ، وصموا آذانهم وانطلقوا إلى شهواتهم .

ويقول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ لِللَّذِى ظُنَّ أَنَّهُمْ نَاجِ مِّنْهُمَا أَذْكُرْنِ عِندَ رَبِّكَ ﴾ و ﴿ طُنَّ الله عنى أَى رجح عنده أنه هو الذى سيسقى الملك خمرًا ؛ لأن ﴿ طُنَّ ﴾ لا تعنى اليقين ، ولكنها تعنى الترجيح ، و الذكر ، هو حضور شىء بالبال ، يعنى قضية مر عليها وقت ثم تذكرها فجأة . فالإنسان له استقبالات للأحداث ، هذه الاستقبالات لا تبقى فى بؤرة الشعور ؛ لأن الذهن لا ينشغل إلا بشىء واحد ، فإذا شغل بشىء لا يستقبل شيئًا آخر ، ولكن الشيء يرحل من بؤرة الشعور إلى حاشية الشعور ؛ ليستقبل أحداثًا أخرى .

فكل خاطر يستقبله ذهنك يبعد عن بؤوة الشعور ؛ ليأتى خاطر آخر ، ثم يحدث حادث ، يجعله يعود من حاشية الشعور إلى بؤرة الشعور ؛ لتنذكره وكأنه يحدث أمامك الآن . إذن فقول يوسف ﴿ أَذْكُرْنِ ﴾ أى حرك ما حدث لى إلى بؤرة شعور الملك ؛ حتى يعرف أننى مظلوم . وقد قال العلماء عن هذه الجملة : إنها جعلت يوسف يبقى فى السجن بضع سنين ؛ لأن الأنبياء عملهم مع الله تعالى مباشرة لا بواسطة الخلق ، وما دام يوسف مستقبلاً عن الله سبحانه وتعالى ، فلابد أن يتجه إلى الله مباشرة ، ولا يطلب الواسطة من بشر ؛ ولذلك حينما قال ذلك ، ماذا حدث ؟ : ﴿ فَأَنسَنهُ الشَّيْطَانُ ذِكَر رَبِّهِ عَلَيْتَ فِي السِّجْنِ يِضْعَ سِنِينَ ﴾ ونسيان ذكر الله فيه شيء من العقوبة وشيء من التأديب ، قوله تعالى : ﴿ يِضْعِ سِنِينَ ﴾ ونسيان ذكر الله فيه شيء من العقوبة وشيء من التأديب ، قوله تعالى : ﴿ يضْعِ سِنِينَ ﴾ البضع من ثلاثة إلى عشرة ، وقد حددها العلماء بأنها سبع سنين .

#### رؤيا الملك وتأويلها

يُعلمنا ربنا عز وجل كيف يُجرى الأحداث؛ لتتم أقداره دون أن يشعر أحد، الله تبارك وتعالى أراد أن يعطى يوسف الحكم، وأن يكون عزيز مصر، ماذا حدث؟ الذى حدث أن الملك رأى فى منامه رؤيا أفزعته. فجمع الملك حاشيته وقص عليهم منامه الذى رآه فماذا قال؟ قال: ﴿ إِنِّ أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُلُكُتٍ خُضِّرٍ وَأُخَرَ عَالِمَ يُعَالِمُ أَنْدُونِ فِي رُمْيَنَى إِن كُنتُد لِلرُّهْ يَا تَعْبُرُونَ ﴾ [ يوسف: ٣٤].

رأى الملك هذه الرؤيا ففزع وقال : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْمَكَأُ أَفْتُونِي فِي رُءْيَنِيَ إِن كُمُنَّدَ لِلرُّهْيَا تَعَبُّرُونَ﴾ [يوسف: ٤٣] .

هنا الكلام عن مصر ، والذى اشترى يوسف هو عزيز مصر ، والقصة وقعت فى مصر ، ولكن هناك عزيز وهناك ملك مع أن الذين كانوا يحكمون مصر كانوا يسمونهم الفراعنة ، فكيف حدث هذا ؟ وأين ذهب فرعون ؟

عندما تتبعنا التاريخ واكتشفنا حجر رشيد، وعرفنا تاريخ مصر القديم وعرفنا لغة قدماء المصريين، وعلمنا أن هناك فترة من الفترات توقف فيها حكم الفراعنة، وجاء الرعاة الذين يسمونهم الهكسوس وحكموا مصر. وكان يوسف وإخوته في وقت حكم هؤلاء الرعاة، ثم استعاد الفراعنة حكم مصر وطردوا الهكسوس، وجاءوا بمن تحالفوا معهم فقتلوهم وعذبوهم، وفي الفترة التي عاشها يوسف لم تكن مصر تحت حكم الفراعنة، وإنما كان الهكسوس يحكمون، وكان هنا ملك هو الذي يحكم، والعزيز مثل الوزير أو رئيس الوزراء، وهذا من إعجاز التنبؤ في القرآن الكريم؛ لأن هذه الحقيقة لم يعرفها العالم إلا حديثًا في فترة الاحتلال الفرنسي لمصر، ولكن القرآن ذكرها منذ أربعة عشر قرنًا، قبل أن يقوم أحد بالعثور على حجر رشيد أو فك رموزه وجاءت الحقيقة العلمية؛ تأكيدًا لإعجاز التنبؤات في القرآن الكريم.

ملك مصر عندما رأى هذه الرؤيا طلب تأويلها أى: معناها، وطلب الفتوى وقال: ﴿ أَفَتُونِي ﴾ . الرؤيا منامية تتعارض مع الفكر السليم، فالبقر الهزيل يأكل البقر السمين.

وسبّع بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبّع عِبَافٌ الله ويسف: ٤٣] سمان يعنى: سمينة، وعجاف: يعنى هزيلة، طلب الملك أن يفسروا له رؤياه ماذا قال وجهاء قومه ؟ ﴿ قَالُوا أَضْفَتُ أَمُلُولُ الله ويسف: ٤٤] والضغث هو حزمة حشائش مختلفة الأجناس، ومادامت ﴿ أَضْفَتُ أَمُلُولُ الله أَن يَم مختلفة مع بعضها البعض فليست لها تأويل، قال تعالى: ﴿ قَالُوا أَضْفَتُ أَمُلُولُ الله عَلَى : ﴿ وَقَالُوا أَضْفَتُ اللّه عَلَى اللّه عَلَى

أدرى سيضطرك إلى أن تسأل غيره ؛ حتى تصل إلى الحقيقة ؛ كانوا أمناء وقالوا : لا نعرف شيئًا ، من الذى سمع هذا الحوار ؟ إنه الساقى الذى نجا فتذكر ما حدث فى السجن وما قاله يوسف .

وأيضًا فقد قال البعض من أهل تفسير الرؤى أن قوله تعالى : ﴿ قَالُوۤ اَ أَضَعَنَ ٱلْحَلَوْ وَمَا فَعُدُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَعْلَيْمِ بِعَلِمِينَ ﴾ يعنى أنه يوجد اضطراب فى القول . فمن الذى رأى الرؤيا ؟ إنه الملك . إذن فلا ضرورة للرائى أن يكون مؤمنًا ولا صالحًا . قد يقول قائل : كيف يطلعه الله على مثل هذه المسائل ؟ نقول : قد تكون الرؤيا إكرامًا للرائى ، وقد تكون الرؤيا إكرامًا للمعبر الذى يعرف التأويل ؛ وهى هنا إكرام للمعبر وهو يوسف التَعْيَانِ .

قول الحق جل جلاله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَٱذَّكَرَ بَعَدَ أُمَّةٍ أَنَا أَنْيَنَكُم بِتَأْوِيلِهِ فَأَرْسِلُونِ ﴾ [يوسف: ٤٥] إذن .. فالساقى الذى قال له يوسف: إنك ستسقى الملك خمرًا ، سمع وهو يسقى الملك عن الرؤيا التى رآها الملك ، ورأى حيرة القوم ، وتذكر بعد فترة قصته مع يوسف ، وقال: إننى أعرف من ينبئكم بتفسيره . قال: ﴿ فَأَرْسِلُونِ ﴾ يعنى : ابعثونى إلى من سيروى لنا معنى هذا الحلم وأرسلوه ، وأسرع إلى يوسف ، فماذا قال له ؟

قال كما يقص علينا القرآن: ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا الصِّدِيقَ ﴾ [يوسف: ٤٦] وهنا نلاحظ أن القرآن الكريم يتجاوز الأحداث ، التي يحكم العقل بحدوثها ، فلم يقل الحق سبحانه إن الساقي بعد أن قال لهم: أرسلوني إلى السجن لأسأل يوسف ، تداولوا ثم وافقوا على إرساله ، وأذن له وذهب والتقي ييوسف وقص عليه القصة ، فجاءت المواجهة قوله تعالى : ﴿ فَأَرْسِلُونِ ﴾ وبعدها مباشرة : ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا الصِّدِيقُ أَفْتِمنا فِي سَبِّع بَقَرَتِ سِمانِ يَأْكُلُهُ فَى سَبِّع عِجَافُ وَسَبِّع مِبَاثُلُونِ ﴾ [يوسف: ٤٦] . قوله شُلُكُت خُفِر وَلُخر يَايِسَت لَعَلِي أَرْجِعُ إِلَى النَّاسِ لَعَلَّهُم يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٢٤] . قوله يوسف أيها الصديق ، تدل على أنه جربه في مسائل متعددة ، وكان فيها صادقًا ، وأنه صادق في كل أقواله ، فكأن الصدق يلازم يوسف في أقوله وأفعاله . أما في الأقوال ؛ لأنه يقول كلامًا في كل أقواله ، فكأن الصدق يلازم يوسف في أقوله وأفعاله . أما في الأقوال ؛ لأنه يقول كلامًا له وقضية واقعية وهي في الحقيقة أو في الواقع خارج النفس . والكذب أن تقول كلامًا ليس له واقع ؛ لأن حركات الإنسان في الحياة إما قول وإما فعل .

جاء الساقى إلى يوسف من عند الملك ، فماذا قال له ؟ قال : ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ ﴾ أى أننا نريد أن نعرف تفسير هذا الحلم ؛ كى ننقله إلى الملك ؛ لأنه انزعج . والفتوى المطلوبة فى ماذا ؟ ﴿ وَفِي سَبَعِ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبَعٌ عِجَائُ ﴾ أى أن البقر الهزيل يأكل السمين ، وهذا ضد طبيعة الأشياء ؛ لأن المفروض أن البقر السمين القوى هو الذى يفتك بالبقر الضعيف الهزيل . ثم ماذا ؟ : ﴿ وَسَبَعَ سُلُبُكُتِ خُضْرِ وَأُخَرَ يَاهِسَتُ ﴾ .

Topic tops to the topic topic

الحق سبحانه يبين أن الساقى جاء يطلب هذه الفتوى ليس لنفسه ، ولكن لمن أرسلوه ، وهو الملك وحاشيته ؛ ليخبره بتفسير يوسف ؛ لذلك يقول كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ لَعَلِّي اللَّهُ وَاللَّهُ مَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

لاذا قال: ﴿ لَمُولِي آرَجِعُ ﴾ ولم يقل لأرجع ؟ لأن الساقى وقد أثر فيه ما أبلغه يوسف فى السجن يعلم أن الأمور ليست بيده ، وهو ليس متيقنًا أنه سيعود إلى الملك ، فقد يأتى قضاء الله ولا يصل بالفتوى إلى الملك وحاشيته ؛ ولذلك لم يقل: لأرجع . ولكن قال ﴿ لَمَالَى آرَجِعُ ﴾ ؟ لأن رجوعه قضية لا يجزم بها ، وذلك إيمان منه بقدر الله تعالى مع الإنسان ، فرجوعه ليس فى يده ؛ لذلك الاحتياط مع قدر الله يخرجك من أن تكون كاذبًا .

إذن .. فاستعمال كلمة : ﴿ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ . احتياط آخر في الأداء ، ويقول ﴿ لَعَلَىٰ الْرَجِعُ ﴾ ، ﴿ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ ، يعلمون ماذا ؟ يعلمون القضية ، أو يعلمون التأويل ، أو يعلمون منزلة يوسف عند ربه وقدراته ؛ ليخلصوه من السجن الذي وضع فيه ظلمًا ، أو يعلمون علم يوسف وفضله .

قوله: ﴿ أَرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ ﴾ نحن نعرف أن الملك هو الذي كلفه ، وأن الحاشية قد اختلفت فيما بينها في إرساله ، وقال بعضهم: لا ترسلوه ، وقال بعضهم: أرسلوه ، ولكنه قال: ﴿ لَعَلِيّ النَّاسِ ﴾ . أي أنه نسبها للكل ؛ لأنه ساعة يعود لن يستمع إليه الذين وافقوا على إرساله فقط ، ولكن سيستمع إليه من قالوا: أرسلوه . ومن قالوا: لا ترسلوه .

يوسف الطَّيْمِلاَ أبلغ مندوب الملك تفسير الرؤيا ، فماذا قال له ؟ : ﴿ قَالَ تَزْرَعُونَ سَبَّعَ سِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنُبُلِهِ ۚ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا نَأْكُلُونَ﴾ [يوسف: ٤٧، ٤٨].

يوسف الكيكين أفهم الساقي أنهم سيزرعون سبع سنين، يواصلون خلالها الزراعة، وهذا

STATE OF THE PARTY OF STATE OF THE STATE OF T

معنى كلمة: ﴿ دَأَبًا ﴾ . أى لا يوجد كسل ، ونتاج هذا الزرع اتركوه في سنبله ، أى لا تتصرفوا فيه بالتجارة ، ولا بالمبادلة ولا بأى شيء آخر ، الزرع الذي تحصدونه في هذه السنوات السبع ، خذوا منه بقدر حاجتكم إلى الطعام ، على أن يكون ذلك أقل ما يمكن . . لقد علمتنا هذه الآية الكريمة حقيقة اهتدى إليها العلم أخيرًا بالبحوث المختلفة هي : أن الشيء إذا ترك أو تم تخزينه في وعائه من القشر الخارجي ، فذلك يحفظه من السوس .

إذن فيوسف أخبرهم بأن يتركوا القمح ، الذي سيرزعونه خلال هذه السنوات السبع في غلافه الخارجي حتى يقيه من السوس والآفات. إذ فليس المطلوب فقط الزرع بجد واجتهاد السنين السبع القادمة ، ولكن المطلوب أن يتركوه أيضًا في سنابله أي غلافه الخارجي ، بل إن بعض العلماء يقولون : إن المطلوب هو أن يترك القمح في عيدانه كلها ، وليس في السنابل أو الغلاف الخارجي ؛ وذلك لكي يأكل الناس ما في السنابل ، وتأكل الحيوانات عيدان القمح .

ومادامت الحيوانات ستأكل العيدان ، نكون بذلك قد وفرنا الغذاء في فترة الجدب ، للإنسان والحيوان وليس للإنسان وحده ، كما أننا عندما نطحن القمح بقشره تخرج منه الردة « النخالة » ، والردة الخشنة غذاء أيضًا للحيوان ، كما أننا حين « ندرس » القمح كي نذريه نفصل الحبة عن قشرتها . إذن فهناك غلافان لحبة القمح : الغلاف الأول : هو القشر الذي نظيره عندما نذريه ، والقشرة الثانية : تخرج عند طحن القمح .

وقوله: ﴿ فَمَا حَصَدتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنَبُلِهِ ﴿ إِشَارة إِلَى القَشْرة الحَافظة للقمح فهى حافظة وداخلة في كيماوية الغذاء ، فالناس الذين كانوا مترفين ، يطحنون القمح ويتخلصون من القشرة ؛ ليحصلوا على الدقيق الأبيض ، الذي لا يوجد داخله شيء من الرَّدة ، هذه القشرة التي يتخلص منها بعض الناس ؛ ليحصلوا على الدقيق الأبيض الصافي ، هي التي امتن بها اللَّه جل جلاله على خلقه في قوله : ﴿ وَلَلْهَ ثُو الْعَصِّفِ وَالرَّيْحَانُ ﴾ [الرحمن: ١٢] أي ذو القشرة التي وجد أنها تحتوى على كمية كبيرة من المواد اللازمة للجسم .

ثم ماذا بعد ذلك؟ : ﴿ مُمُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبَعٌ شِدَادٌ يَأْكُنْ مَا قَدَّمَتُمْ لَمُنَّ إِلَّا فَلِيلاً مِّمَّا فَكَمْتُمْ لَمُنَّ فَي سَنوات الرخاء، شَصِنُونَ ﴾ [يوسف: ٤٨] قوله تعالى : ﴿ مَا قَدَّمَتُمْ لَمُنَّ ﴾ . أى ما حفظتموه في سنوات الرخاء، تأتى السنوات السبع الشداد وتأكله، وهنا نسب الحدث للزمن فقال : ﴿ يَأْنِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبِّعُ

شِدَادٌ يَأْكُنَ مَ هل السنوات السبع الشداد هي التي ستأكل ، أم الذين يعيشون في هذه المنطقة خلال السنوات الشداد هم الذين سيأكلون ؟ والحدث يحتاج إلى زمان ومكان ، هنا نسب للزمن ؛ لأنه هو الذي نسبت إليه الأحداث مرة رخاء ومرة شدة ، وينسب الحق تبارك وتعالى الحدث للمكان في قوله تعالى : ﴿ وَسَّئِلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَا فِيهَا وَٱلْمِيرَ ٱلَّتِي ٓ أَفَلَنَا فِيهًا وَالْمِيرَ الَّتِي َ أَفَلَنَا فِيهًا وَإِنَّا لَهُمَ وَلِهُ تعالى عبر القافلة أم لسنال أهل القرية ؟ وهل سنسأل عير القافلة أم سنسأل أصحاب القافلة ؟ إذن فقد ينسب الحدث إلى المكان أو الزمان ، إذا كان للزمان والمكان خصوصية في الحدث ؛ ولذلك نسب الأكل للسبع الشداد .

وقوله: ﴿ مَا قَدَّمَتُمُ لَمُنَ ﴾ أى من العرق والعمل في المحاصيل التي أتت بها سنوات الرخاء .
قوله: ﴿ إِلَّا قِلِيلًا مِيمًا تُحْصِنُونَ ﴾ كلمة حصن معناها الامتناع . يقولون : بنوا حصنا ليحتموا فيه إذا هاجمهم أعداؤهم ، بحيث يمتنع على أعدائهم النصر وتمتنع عليهم الهزيمة ، واقرأ قوله سبحانه : ﴿ وَاللّهُ صَنَكُ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ [النساء: ٢٤] أى : الممتنعات عن الفجور ، ويقول جل جلاله : ﴿ وَاللّهُ عَصَنَتُ فَرْجَهَا ﴾ . أى : امتنعت عن التفريط في عرضها ، كل هذا معناه الامتناع ، ومعنى ذلك : أنكم بعد انتهاء السبع الشداد ، ستحتاجون إلى تقاوى ؛ ولذلك فلا تأكلوا القمح كله ، لابد أن تبقوا ما ستستخدمونه كتقاوى بعد انتهاء سنوات الجدب ؛ ولذلك امتنعوا عن أكل التقاوى ، واحفظوها جيدًا فلا يصل إليها أحد ؛ لأنكم إن أكلتموها يكون القمح قد نفد ، فلا تجدوا ما تزرعونه .

يقول سبحانه وتعالى: ﴿ مُؤْمَمَ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾ [يوسف: ٤٩] هذا خارج عن الرؤيا ؛ لأن الرؤيا : ﴿ سَبِّعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبِّعٌ عِجَافُ وَسَبِّعَ سُنُبُكُتِ خُصِّرِ وَأُخَرَ يَالِسَتَ ﴾ انتهت الرؤيا عند السنة السابعة من السنوات الشداد.

كلمة : ﴿ مُمَّ يَأْتِي ﴾ هذه نبوءة من يوسف ﴿ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ ﴾ أى يعانون معاناة شديدة ؟ والغيث ينزل لينقذ الناس من الجدب ، يغاث الناس أى لا يحصلون إلا على قوتهم الضرورى ، ﴿ يَعْصِرُونَ ﴾ أنت لا تعصر شيقًا إلا إذا احتجت إلى كل قطرة منه ، فإن كان عندك تمر مثلًا أكلت منه ، ثم قلت اعملوا جزءًا عجوة وجزءًا آخر جففوه ، فهذا دليل على أن عندك فائضًا ،

ولكن إذا جئت لهذا التمر ، وأخذت منه تمرة ، ترة ، وقلت حافظوا عليه فكأنك لا تملك منه الكثير ولذلك تأخذه قطرة قطرة كأنك تعصره .

#### الملك يطلب لقاء يوسف

يقول الحق جل جلاله: ﴿وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱتْنُونِي بِهِيْكُ [بوسف: ٥٠]. لم يقل: إن الساقى رجع إلى الملك ، وروى له ولحاشيته ماذا قال له يوسف ، ثم تداولوا وقرر الملك أن يرسل فى طلب يوسف ؛ لأن هذا مفهوم بالسياق ، ونحن نلاحظ أن هذه سمة مميزة للقرآن الكريم ، فهو يترك الأشياء التى يتوصل إليها العقل ؛ لتجتهد العقول فيها .

القرآن تجاوز ذلك كله، قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَاكِ ُ ٱتْتُونِي بِهِ مُ فَلَمّا جَآءُ وَ الرسول، معنى هذا أن يوسف كان مازال باقيا فى السجن، حتى بعد أن فسر رؤيا الملك، ولذلك عاد الساقى إلى السجن مرة أخرى؛ ليبلغ يوسف أن الملك يريد أن يراه، فقال يوسف كما يقص علينا القرآن الكريم: ﴿ ارْجِعُ إِلَى رَوِّكَ فَشَكَلَهُ مَا بَالُ النِّسَوَةِ ٱلَّتِي قَطّعَنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَقِي بِكَيّدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٠]. وهكذا رفض يوسف التيكية، أن يخرج من السجن الذي هو فيه ، إلا إذا برئت ساحته براءة يعرفها أهل المدينة جميعًا بما فيهم الملك، وطلب يوسف أن يسأل الملك النسوة ، كيف راودن يوسف عن نفسه ، وهكذا تعطينا قصة يوسف العبرة التي تخدمنا في قضايا الحياة فبراءة الساحة أمر مهم بالنسبة لكل إنسان ، ومادام برايعًا فلابد أن تعلن براءته ويعرفها الجميع ، لم يرد يوسف أن يخرج من للسجن وتلاحقه الإشاعات الكاذبة رغم أن الله سبحانه وتعالى يعلم براءته ، لكنه أراد أن يعرفها الناس جميعًا ؟ لأنه رسول ، والرسول قدوة سلوكية ، ولكى يؤدى رسالته ويتبعه الناس ، يعرفها الناس جميعًا ؟ لأنه رسول ، والرسول قدوة سلوكية ، ولكى يؤدى رسالته ويتبعه الناس ، يعرفها الناس جميعًا ؟ لأنه رسول ، والرسول قدوة سلوكية ، ولكى يؤدى رسالته ويتبعه الناس ،

قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱنْتُونِي بِدِيْ ﴿ معناه أنه سيقربه إليه ، ولكن رغم هذا فإن يوسف رفض أن يترك السجن إلا بعد أن يبرأ علنًا ، ومن الملك وأمام الناس جميعًا ؛ ولذلك يُروى عن رسول الله ﷺ ما معناه: رحم الله أخى يوسف ، لقد كان كريمًا حينما جاءه الرجل يسأله عن تفسير الرؤيا ، كان من الممكن أن يقول لن أفسرها إلا إذا أخرجتمونى من السجن ، وكان كريمًا حينما قال الملك أثنونى به ، وذهب إليه من يأخذه ، فقال لن انتقل إلا

إذا نظرت حكاية النسوة ، وكان كريمًا حينما ستر على امرأة العزيز ، وقال : ﴿مَا بَالُ ٱللِّسَوَةِ ٱلَّذِي قَطَّعْنَ ٱلۡدِيَهُنَّ﴾ .

قال الملك: ﴿ مَا خَطْبُكُنَ إِذْ رَوَدَتُنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِدً عَلَى حَسَى لِلّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوّعٍ ﴾ [يوسف: ١٥] الملك جمع نسوة المدينة ، وخاطبهن وواجههن بأنهن راودن يوسف عن نفسه ، المرادة بالاتهام هي امرأة العزيز ، ولكن الملك بناء على ما قاله يوسف ، جمع كل النسوة وقال لهن : ما خطبكن ؟ والخطب حدث ولكنه حدث هام يتناقله الناس ؛ الملك حينما خاطب النسوة ، اعتبر أن مراودتهن يوسف عن نفسه عملية خطيرة ، تدل على انعدام القيم ، ولما رأى النسوة هذه اللهجة الشديدة من الملك ، أسرعن ينفين التهمة عن أنفسهن ، فقلن : ﴿ حَسَى لِلّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوّعٍ ﴾ نلاحظ هنا أنهن يتحدثن عن مسألة مراودتهن يوسف ، أى برأن يوسف ولم يبرئن أنفسهن : ﴿ حَسَى لِلّهِ تنزيها ليوسف من أن يفعل ما يغضب الله ، وقلن : ﴿ حَسَى لِلّهِ هِمَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوّعٍ ﴾ . يعنى يوسف كريم الخلق لا يفعل سوءًا أبدًا ، بالنسبة لهؤلاء النسوة أو غيرهن ، وكانت امرأة العزيز جالسة مع هؤلاء النسوة ، فقد أتى بها الملك معهن ، ولم يشر إليها القرآن الكريم إلا عندما تكلمت وقالت : ﴿ أَنْكُنَ حَصَحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رُوَدَتُهُمْ عَن نَفْسِهِ عَن المَعْنِينَ \* ذَلِكَ لِيعَلَمَ أَنِي لَمُ أَخْنَهُ بِٱلغَيْبِ ﴾ [يوسف: ١٥، ٢٥] .

امرأة العزيز وقفت وقالت: إنه لم يعد هناك مجال للستر، أنا راودته فعلاً وهو صادق، مما يدلنا على أن الجذوة الإيمانية في الإنسان تتوهج، وأنه قد ينسى الله، ولكن عندما ينتهى الخاطر السيئ، يعود إلى توازنه الكمالي، وربما جعل من الزلة الأولى، وسيلة الإحسان فيما ليس له فيه ضعف. ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبُنَ ٱلسَّيِّمَاتِ ﴾ [هود: ١١٤]. ولو أن الإنسان عمل سيئة، فقد يضاعف من حسناته حتى يغفر الله له هذه السيئة، ولذلك على الإنسان أن يكثر من عمل الخير، ليمحو الله سيئاته التي سترها عن الناس.

قول امرأة العزيز: ﴿ نَاكِ لِيَعْلَمُ أَنِي لَمْ أَخُنَهُ بِالْغَيْبِ ﴾ [يوسف: ٥٦] يعنى حتى يعلم يوسف أننى فى غيبته دافعت عنه، وقلت الحق وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ ٱلْخَابِنِينَ ﴾ [يوسف: ٥٦] معناه أن الجريمة لا تفيد، ولا بد أن يعرف الناس الحقيقة ولو بعد حين.

وقوله سبحانه وتعالى : ﴿وَمَمَا أَبْرَئِى نَفْسِيُّ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ ۖ بِٱلشُّوِّءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَيٍّ ﴾

[يوسف: ٤٥]. يعنى أنا لا أريد أن أبرئ نفسى كذبًا ؛ لأن النفس على إطلاقها تأمر بالسوء ولكن يوسف نفس ؛ ولذلك قال القرآن الكريم : ﴿ إِلَّا مَا رَحِمَ رَيِّ ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ولكن يوسف نفس ؛ ولذلك قال القرآن الكريم : ﴿ إِلَّا مَا رَحِمَ رَيِّ ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ومعنى غفور : أى للذنوب ، ورحيم يمنع الإنسان بعد ذلك من الوقوع في الذنب ؛ لأن الإنسان محتاج إلى ما يشفيه من المرض وإلى ما يعطيه مناعة ؛ حتى لا يعود إليه المرض مرة أخرى ، ولذلك يقول المولى جل جلاله : ﴿ وَنُنزَلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينُ وَلا يَرْيدُ الظّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٦] أى أنك عندما تؤمن بمنهج الله يشفيك مما أنت فيه يشفيك من الداء ، ثم يعطيك المناعة فلا يعود لك المرض أبدًا .

قوله تعالى: ﴿وَمَا أَبُرِئُ نَفْسِى ﴾ من تمام قولها أم لا ؟ بعض العلماء قالوا: إنه من قول يوسف الطبي الله عندما أبلغ أن امرأة العزيز قالت كذا وكذا. قال يوسف: أنا لا أبرئ نفسى إن النفس لأمارة بالسوء ؟ لأن هناك أحيانًا يأتي غرور الإيمان في النفس، فيحاول الرسول أن يتذكر أنه بشر لا تعصمه إلا رحمة الله ، ومن لطف الله سبحانه أنه قال: ﴿لَأَمَارَةُ الله السوء ولم يقل: آمرة بالسوء ، « أمرة » يعنى تأمر بالسوء مرة أما « آمرة » فمعنا أن عادتها هي السوء لماذا ؟ لأن التكاليف الإلهية كلها إما أمر أو نهى ، الأوامر تكون صعبة على النفس أن تفعلها والنواهي عزيز على النفس أن تتركها ، العاقل ينظر إلى الغاية البعيدة الباقية ، كيوم القيامة ولا ينظر إلى اللذة العابرة .

# تمكين اللَّه عز وجل ليوسف الطِّيِّة

يقول الحق تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَاكِ ٱلْنُونِ بِهِ آَسَتَخْلِصَهُ لِنَقْسِي ﴾ [ يوسف: ٤٥] فكأن الملك قال أئتونى به مرتين ، مرة حين رفض يوسف الحروج من السجن إلا بعد أن تثبت براءته ، والمرة الثانية عندما ظهرت براءة يوسف فذهب إلى الملك ولما التقيا قال له الملك: ﴿ إِنَّكَ ٱلْيَوْمُ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينٌ ﴾ . أقاله الملك بمجرد وصول يوسف إلى القصر ؟ لا ، لابد أنه جلس وتحدث معه ووثق من علمه ، ووثق من أمانته وحفظه ؛ ولذلك يقول الحق: ﴿ فَلَمَّا كُلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمُ لَدَيْنَا مَرَات ووثق في علمه مَكِينُ أَمِينٌ ﴾ [ يوسف : ٤٥] دليل على أن الملك اختبر يوسف مرة ، وربما مرات ووثق في علمه وأمانته .

إذن .. ما السبب في أن الملك مكن يوسف من الحكم واستأمنه على أشياء كثيرة؟

السبب: أنه حفيظ وعليم ، أى أنه حافظ على أعنف غريزة فى الإنسان ، وهى غريزة الجنس ، وحافظ عليها وهو فى عنفوان شبابه ، فكأنه ليس مندفعًا ، بل هو قوى يستطيع أن يكبح أعنف الغرائز ، وكذلك فإن يوسف عليم ؛ لأنه الوحيد الذى استطاع أن يفسر للملك رؤياه ، وهذا يقتضى علمًا ، كما أن الملك حين كلمه اكتشف فيه رجاحة العقل ، والقدرة على الفكر السليم ، وكل الصفات المطلوبة فى عزيز مصر ؛ ولذلك فإن الملك قال سأستخلصه لنفسى ، أى سأجعله مقربًا منى ، فلما كلمه واكتملت عنده الصورة الطيبة ، قال له : ﴿ إِنَّكَ لَنْ فَهِم .

إذن .. فيوسف التَيْكُلُ أصبح من أهل الثقة ، لماذا ؟ لأنه حاز ثقة الحاكم ، وفي نفس الوقت كان يجب على الحاكم أن يتأكد من صلته بالمحكومين ، في أن يكون أمينًا معهم ، لا يحابي أحدًا على حساب أحد ، وهذا ما زاد يوسف التَيْكُلُ كفاءة في وظيفته . لذا يتحتم على أهل الحكم ألا يفضلوا أهل الثقة ، على أهل الخبرة الذين يعرفون الشيء معرفة دقيقة . حينما سمع يوسف هذا الكلام وعرف أنه حاز ثقة الملك ، قال : لو طلبت منه الآن شيقًا ، لأعطانيه وأنا سأطلب ما يتعلق بتفسير الرؤيا ، سأطلب أن أكون على خزائن الأرض ؛ لأنقذ الناس من المجاعة ، وأحفظ لهم حياتهم ، فقال كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ آجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ المُواعِي مَنْ بَاللَّهُ وَاللَّهُ يُوسف في أن رؤياه ستتحقق في سبع سنين رخاء ، ألاَرْضِ وكان هذا الطلب تأكيدًا لثقة يوسف في أن رؤياه ستتحقق في سبع سنين رخاء ، وسبع سنين جدبًا ، وأنها محتاجة لحكمة وإدارة ، في سنى الخصب تضمن ألا يحدث إسراف في الاستهلاك وفي سنوات الشدة تضمن أن كل محتاج إنسانًا كان أو حيوانًا ، كل كائن حي سيجد طعامه ، وهذه تحتاج إلى علم يعطيك حكمة التصرف ، وأمانة تعطيك العدل بين سيجد طعامه ، وهذه تحتاج إلى علم يعطيك حكمة التصرف ، وأمانة تعطيك العدل بين خزائن الأرض ؛ لأنه حفيظ عليم .

يوسف الطّغِيلاً طلب الولاية ، وطالب الولاية في الإسلام لا يولى ، ولكن الظروف التي أدت إلى تولى يوسف ، لم تكن ظروفًا عادية بل كانت ظروفًا استثنائية ؛ ولذلك في هذه الظروف ، لابد لمن له الحكمة أو الخبرة ، أن يعرض نفسه ويطلب أن يتولى الأمر .

وقوله: ﴿ أَجْمَلَنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ﴾ أى اجعلنى أتولى الاقتصاد، وقوله: ﴿ إِنِّ حَفِيظُ عَلِيثُ ﴾ أى عندى من الخصال ما يتطلبه العمل. يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَنّا لِيُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٥٦] مكنا ليوسف كيف ؟ بأن الله تعالى علمه تأويل الأحاديث ، ثم جعل الملك يرى رؤيا تزعجه ، لم يفسرها إلا يوسف ، ومكنه بأمانته وحسن خلقه ، ومكنه بأن أبطل كيد إخوته الذين تآمروا عليه ؛ وألقوه في الجب ليباع عبدًا ، ليس هذا فقط ، بل إن يوسف ابتلى من كل من أحبوه ، فابتلى من عمته التي تحبه فاتهمته بالسرقة كيدا ، لتبقى عليه معها ، وابتلى بسبب حب أبيه له ، فأخذه إخوته وألقوه في الجب .

وابتلى بحب امرأة العزيز فدخل السجن ، وحكاية عمته أنها كانت تحبه جدًّا وربته وهو صغير بعد أن ماتت أمه ، وأراد أبوه أن يأخذه منها ، ولكنها لم تكن تصبر على فراقه ، ففكرت كيف تبقى يوسف عندها ، وكان هناك حزام يتحزم به إبراهيم ، اسمه منطقة إبراهيم ، والحزام كيف تبقى يوسف عندها ، وكان المبدأ أن من يسرق شيئًا يعاقب بأن يصبح عبدًا لمن سرقه .

عمة يوسف الطِّيخُ ألبسته مِنطقة إبراهيم تحت ثوبه، وعندما جاءوا ليأخذوه قالت إنه سرق .

قال تعالى: ﴿ وَكَذَٰلِكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [يوسف: ٥٦] كلمة ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [يوسف: ٥٦] كلمة ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ تدل على سعة ساحة الأرض، التي مكن منها يوسف، ومعنى ذلك أن المشكلة كبيرة ؛ لأنه عندما يأتى جدب ويشمل منطقة كبيرة ، فإن العبء يكون ثقيلًا ؛ لكثرة عدد الذين يطلبون الطعام ، ولذلك كانت القوافل تأتى من الشام وغيرها ، من الدول المجاورة لمصر ؛ لتحصل على القمح ، مما يدل على أن الجدب كان عامًا وشمل المنطقة كلها .

وقوله تعالى : ﴿ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآءُ ﴾ . أى يسكن فى أى بقعة شاء ، وفى أى منطقة يريدها ، وهذا يؤكد أن يوسف التَلِيكِين ، كان يتمتع بحب الناس ، وأنه فى نفس الوقت كان يتنقل من بقعة إلى أخرى ؛ حتى تنال كل البقاع قدرًا مساويًا من الاهتمام .

والحاكم حين يقيم في منطقة ، تلقى اهتمام الدولة لمرافقها وطرقاتها ، كما أن هذا يدل على أن كل الأرض المحيطة كانت تخضع لإدارته ، وأنه يكون يومًا هنا ويومًا هناك ، وليس هذا ترفًا ولكنه نوع من التكليف ، فوجود يوسف في أي منطقة ، سيجعل الناس تنشط من أجله ويستفيد بذلك المحيطون .

الله سبحانه وتعالى بعد أن أعلمنا أن يوسف الطليخ مُكن له في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء، أراد أن يلفتنا إلى أن ذلك رحمة للناس؛ لأنه في كل منطقة سيذهب إليها، سيعرف المشاكل على حقيقتها أو على الطبيعة ويحلها فإذا كانت هناك منطقة محرومة من المياه، أنشأ فيها خزانات للمياه، وإذا كان لا يأتيها طعام أمر لها بالطعام، هذا بالنسبة لأمور الدنيا، وبالنسبة لجزاء الآخرة قال سبحانه: ﴿وَلا نُضِيعُ أَجَر المُحْسِنِينَ ﴾ والمحسن هو الذي يؤدى فوق ما طلب منه، وأجر المحسنين في الدنيا لا يضيع، وفي الآخر لا يضيع أيضًا، ولكنه سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَلَا خَر الْاَخِرَةِ خَيْرٌ ﴾ [ يوسف: ٧٥] والحير يقابله الشر، فهل أجر المحسنين في الدنيا شر؟ نقول: لا، كلمة خير تستعمل استعمالين: استعمال أن شيئًا خير من المحسنين في الدنيا شر؟ نقول: لا، كلمة خير تستعمل استعمالين: استعمال أن شيئًا خير من المحسنين في الدنيا شر؟ نقول كل خير ، يقول رسول الله ويَظِيَّة : ﴿ المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير».

إذن .. فالمؤمن الضعيف كونه عند اللَّه أقل درجة من المؤمن القوى ، لا يعنى أنه شر ولكن هو خير ؟ ولذلك قال رسول اللَّه ﷺ: « وفي كل خير » فالمؤمن القوى خير من المؤمن الضعيف ، هذه اسمها أفعل التفضيل .

أما الخير الذى يقابله شر فاقرأ قوله سبحانه وتعالى : ﴿وَمَن يَعْـَمَلْ مِثْقَــَالَ ذَرَّةِ شَــَرًا يَـرَهُ﴾ [الزلزلة: ٨] .

وقوله تعالى: ﴿ نُصِيبُ مِرَحْمَتِنَا مَن نَشَاءَ ۗ وَلا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ يعدل ميزان حركة الحياة ؛ لأن ميزان حركة الحياة لا يستقيم بالحديث عن الآخر فقط ؛ لأن الكافر الذي لا يؤمن بالآخرة ، وينكرها يملأ الدنيا ظلمًا وعدوانًا ؛ لأنه يعتقد أنه ليس هناك آخرة ، ولذلك لابد أن ينتقم الله من الظالم في الدنيا ؛ ليكون عبرة لغيره ، وفي نفس الوقت يعطى للذي يحسن في الدنيا حسنة ، ويقول له : إن أجرك في الآخرة سيكون خيرًا من أجرك في الدنيا .. لماذا ؟ لأن خير الدنيا إما أن تفوته أو يفوتك ، ولكن أجر الآخرة أبدى ودائم ولذلك فهو خير .

### لقاء يوسف الطيلا بإخوته

نعود إلى إخوة يوسف ، فمنذ أن ألقوة في الجب لم نعرف ماذا فعلوا ، يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَجَاآءَ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ [يوسف: ٥٨] لقد

and a transfer the transfer transfer the transfer that a transfer the transfer transfer the transfer transfer the transfer transfer transfer the transfer tr

جاء إخوة يوسف، وهم عصبة يتحركون مع بعضهم، جاءوا في طلب القوت؛ لأنها مجاعة ولا يوجد طعام إلا في خزائن يوسف، ولا يصرف للناس إلا بأمر منه، يوسف عرفهم؛ لأنهم لم يتغيروا، ولكنهم لم يعرفوه لماذا؟ لأنه كان صغيرًا وأصبح رجلًا ولأنه كان على خزائن الأرض، فكانت هذه تعطيه هيبة، أما إخوته فقد كانوا كبارًا فلم تتغير ملامحهم ولكنه تغير؛ لأنه أصبح عزيز مصر، يعيش في قصر محاطً بأشياءً كثيرة لا تمكنهم من معرفته، مضافًا إلى ذلك أنهم كانوا مكروين، فلم يدققوا فيه، فقد جاءوا لطلب الطعام، وكان هذا كل همهم؛ ليحفظوا حياتهم وحياة أهلهم، كما أنهم لم يتوقعوا أن يكون يوسف هو العزيز.

والحق سبحانه وتعالى يخبرنا بعد ذلك لماذا جاء إخوة يوسف ؟ فيقول : ﴿وَلَمَّا جَهَّزَهُم يَجَهَازِهِمْ قَالَ ٱتْنُونِ بِأَخِ لَكُمْ مِنْ أَبِيكُمْ ﴾ [يوسف : ٥٥] وهكذا أسلوب القرآن الكريم ، لا يذكر الخطوات التي يمكن للعقل أن يصل إليها بالبديهة ؛ ولذلك لم يقل لنا : إنهم جاءوا لطلب الطعام ، وقالوا له : إننا نحتاج إلى طعام ، وأن عددنا كذا ، وأنه أمر بإعطائهم ما يريدون ، وإنما قال : ﴿وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ ٱتْنُونِ بِأَخِ لَكُمْ مِنْ أَبِكُمْ ﴾ والباقي يمكن أن يستنتجه العقل بسهولة .

وهذه لقطة تعطينا ما كان فيه إخوة يوسف من اضطراب عقلى ؛ لأنهم كانوا يريدون الحصول على طعام ، ولم يكن تفكيرهم إلا في هذا الطعام .

ذلك أن يوسف قال لهم : ﴿ أَتَنُونِ بِأَخِ لَكُمْ مِّنَ أَبِيكُمْ ﴾ وكان العقل يقتضى أن يقولوا : من الذي أعلمه أن لنا أخا من أبينا ؟ . لم ينتبهوا إلى هذا ؛ لأن المجاعة والحصول على الطعام كان هو الهم الأكبر لجميع الناس . قوله تعالى : ﴿ وَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِم ﴾ الجهاز هو ما جاءوا من أجله ؛ لينقلوه من مكان إلى مكان أي : القمح ، وهو الأمر الذي جاءوا ليحصلوا عليه .

قول يوسف الطَّيِّلاً : ﴿ أَلَا نَرَوْكَ أَيْنَ أُوفِي ٱلْكَيْلَ ﴾ لأن كل واحد جاء على بعير ، والبعير موضوع عليه الثمن ، يحمل القمح ويترك الأثمان ، سواء كانت على هيئة أقمشة أو غير ذلك .

﴿ أَلَا تَرَوَّتَ أَنِّ أُوفِي ٱلْكَيْلَ ﴾ أى أعطيتكم حقكم فى الكيل وزيادة ، ولو جئتم بأخيكم من أبيكم ، فسأزيد الكيل لكم ؛ ولذلك قالوا وهم يساومون أباهم على أخذ أخيهم . قالواً :

﴿ وَنَزَّدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ﴾ يوسف يحاول أن يغريهم حتى يأتوا بأحيه .

وقوله تعالى : ﴿ وَأَنَا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ المنزل فى ظاهر الأمر عكس المعلى ، ولكن هنا معناها الذى ينزل المكان ، ويكون المكان معدًّا له إعدادًا فيه كل متطلبات الحياة ؛ ولذلك يسمون الفنادق بالنُزُل .

قوله تعالى: ﴿وَأَذَا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ﴾ إخبار يؤكد أن إخوة يوسف هم الذين نزلوا عنده ، وأن الله سبحانه وتعالى قد جعلهم يأتون وينزلون عنده ؛ ليقول لهم أحضروا إلى أخاكم من أبيكم ، ثم يتبع ذلك بقوله : ﴿ فَإِن لَمْ تَأْتُونِ بِهِ مَ فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ ﴾ [يوسف : مراعة وجدب وقحط ،ومثل هذا الإنذار يجعلهم يحاولون أن يأتوا بأخيهم بأى طريقة ؛ لأن يوسف لو نفذ تهديده ، ومنع عنهم الكيل فسيواجهون الموت جوعًا .

يوسف التَفْقِين قال لهم : إن لم تأتوني بأخيكم من أبيكم ، فلا يوجد لكم كيل عندى ، ولا تقربوا هذه الناحية أبدًا ؛ لتحصلوا على طعام .

المسألة بالنسبة للإخوة ليست سهلة ، فهو خيرهم بين أن يأتوا بأخيهم ، أو لا يأخذون الكيل . وهم يعرفون أن أباهم لن يثق فيهم ، بعدما فعلوه بيوسف ، حتى يسلمهم أخاه الصغير ؛ لذلك قالوا كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿قَالُواْ سَنُرُودُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَاعِلُونَ ﴾ الصغير ؛ لذلك قالوا كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿قَالُواْ سَنُرُودُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَاعِلُونَ ﴾ ولمراودة أخذ ويوسف : ٦١] كلمة ﴿سَنُرُودُ ﴾ أى سنتفاهم مع أبينا ؛ لأن هذه مسألة صعبة ، والمراودة أخذ ورد ، أنت تقول وهو يرد عليك ، ثم ترد عليه . وقوله تعالى : ﴿وَإِنَّا لَفَاعِلُونَ ﴾ يعنى سنذهب ونحضره معنا .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ فَلَمَّا رَجَعُوا إِلَىٰ أَبِيهِمْ قَالُوا يَتَأَبَانَا مُنِعَ مِنَا ٱلْكَيْـُلُ﴾ [يوسف: ٦٣] منع منا الكيل: أي أنهم لم يلحظوا أن يوسف قد جهزهم بالقمح الذي أرادوه،

أو منع منا الكيل: أى فى المستقبل بعد هذه المرة ؛ لأن العزيز قال لنا: إن لم تحضروا أخاكم ﴿ فَلَا كَيْلَ لَكُمُ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَجَعُوا إِلَىٰ أَبِيهِمْ قَالُواْ يَتَأَبّانَا مُنِعَ مِنَا ٱلْكَيْتُلُ فَأَرْسِلَ مَعَنَا آخَانَا نَحَتُلُ وَإِنّا لَمُ لَحَفِظُونَ ﴾ أى: إذا أردتنا أن نأتى لك بالقمح ، فالكيل لنا ممنوع إلا إذا أخذنا أخانا معنا . ﴿ فَأَرْسِلَ مَعَنَا آخَانَا نَحَتُلُ وَإِنّا لَمُ لَحَفِظُونَ ﴾ أى أن إخوة يوسف قالوا ليعقوب الطّخِيلان : منع منا الكيل ، ولن نأخذ كيلا إلا إذا كان معنا أخونا ، ولا تخش شيئًا فإننا سنحفظه ، ولن يحدث له أذى ، ورد الأب الملتاع بفقد ابنه ، كما يقص علينا القرآن الكريم قائلاً : ﴿ هَلَ آمَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلّا حَكَمّا أَمِنتُكُمْ عَلَىٰ آخِيهِ مِن قَبْلُ فَاللّهُ خَيْرٌ حَفِظاً وَهُو الرّحِمُ ٱلرّحِينَ ﴾ دليل على أنه وافق أرتحم الرّحِينَ ﴾ دليل على أنه وافق على أن يذهب أخو يوسف معهم ، بعد أن أحس إخوة يوسف أن أباهم سيرسل معهم ابنه الصغير ، نزلوا وبدءوا ينزلون ما فوق الإبل ، فوجدوا القمح ووجدوا بضاعتهم ، التي أخذوها معهم ثمنا للقمح ردت إليه ، حينئذ قالوا : ﴿ يَتَأَبّانَا مَا نَبْغِي ﴾ [يوسف: ٢٥] أى لا نريد أن نأخذ أخانا ، فبضاعتنا موجودة والقمح موجود .

وكل ما سنزداده إذا ذهبنا ، هو حمل بعير ، وهو البعير الذى سيركب عليه أخو يوسف ، وهذا كيل لا يساوى الإزعاج ، بل هو كيل يسير ، ولكن يعقوب يعلم أنه بعد فترة ، سينتهى القمح الذى أحضروه ، فلابد لهم من الذهاب ، وهو فى نفس الوقت شيخ كبير ، ولا يستطيع أن يصحبهم فى الرحلة ، فلجأ إلى الله سبحانه وتعالى ، وقال : ﴿ لَنَ أُرْسِلُهُ مَعَكُم حَتَى الله عَكم ، حتى تُوْتُونِ مَوْثِقًا مِن الله إنه لن يعقوب ، أن أن يُحاط بِكُم ﴿ وسيعود معكم . ثم جاء الاحتياط من يعقوب ، أى أن تحدث ظروف خارجة عن إرادتكم ، فى هذه الحالة فقط يكون ما حدث قدرًا لا يد لكم فيه .

ويعقوب الرسول المؤمن راض بقدر الله ، مهما يكن ولو كان فيه ضياع أولاده جميقا ، وقبل أولاد يعقوب الاحتكام إلى الله ، وفعلًا أخذ منهم العهد والميثاق ، وأشهد الله عليهم كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ فَلَمَّا ٓ ءَاتَوْهُ مَوْفِقَهُمْ قَالَ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيْلُ ﴾ [يوسف: ٦٦] وهكذا أشهدوا الله على ما في قلوبهم ، واحتكموا جميعًا إلى الله سبحانه .

جاء موعد الرحلة والسفر إلى مصر، وبحنان الأبوة وقف يعقوب يودع أبناءه، ويزودهم بنصائحه، قال يعقوب: ﴿ يَكْبَنِى آلَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَبَعِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبُوبٍ مُتَفَرِقَةً ﴾ إيوسف: ٦٧] قال يعقوب هذا الكلام؛ لأنه شهد حفاوة يوسف بإخوته، رغم أنه لم يعلم السبب، ولا أن هذه البضاعة من عند يوسف النيكي ، ولا أن يوسف هو عزيز مصر، ولكنه أحس أن أولاده أصبح لهم شأن وهم أغراب، وهم حين يذهبون لإحضار القمح، يغادرون قريتهم إلى قرية غريبة قد يكيد لهم الناس حين يعلمون أن معهم كميات كبيرة من الطعام. وأولاد يعقوب كانوا أحد عشر بانضمام بنيامين لهم، وربما خشى عليهم أبوهم من الحسد كما بين الحق سبحانه وتعالى أن هناك حاجة في نفس يعقوب قضاها.

فكأن يعقوب يخشى على أولاده من الحسد ، وهو يستعيذ بالله من ذلك ، مما يدل على أن البشر لا يقى نفسه من الحسد ، إلا بالاستعاذة بالله سبحانه وتعالى .

قال يعقوب الطَّيْمَا لَأُولاده: ﴿ وَقَالَ يَنَهِى لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَنَجِدٍ وَادْخُلُواْ مِنْ أَبُوْبٍ
مُّتَفَرِقَةٍ وَمَا أُغْنِى عَنكُم مِنَ اللّهِ مِن شَى اللّهِ إِن الْحُكْمُ إِلّا يِلَةٍ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتُوكِّ اللّهِ الْمُتُوكِّلُونَ ﴾ [يوسف: ٦٧] يعقوب أراد أن يقى أولاده شر الحسد، فقال لهم: لا تدخلوا من الله واحد، وادخلوا من أبواب متفرقة ؛ حتى لا يحسدكم الناس على كثرة عددكم وعلى قوتكم .

وقال : إن تفرقكم لن يغنى عنكم من الله من شيء ، فالحكم كله لله قضاء وقدرًا ، وأطاع أبناء يعقوب أمر أبيهم ، ودخلوا من أبواب متفرقة .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَلَمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَانَ يُغْنِى عَنْهُ مِ قَضَلُهُ أَهُ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَنْهُ مِن شَيْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَلُهَ أَ﴾ [يوسف: ٦٨] أى أنهم حينما أطاعوا أمر يعقوب ، لم يكن ذلك لينجيهم ، أو يمنع عنهم قدرًا من أقدار الله ، فالأمر كله لله ، ولكن خاطرًا ورد على نفس يعقوب فقضاه ، وهو أنه خاف أن يحسدوهم ، أو أن يتشككوا فيهم ، أو أي خاطر آخر .

لذلك يقول الحق تعالى عن يعقوب: ﴿وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمِ لِمَا عَلَمْنَكُ ﴾ أى: أنه لم يقل لأولاده، ادخلوا من أبواب متفرقة من فراغ، ولكن كان عن علم علمه الله له، علم خاص

STATA PARTA PA

بيعقوب: ﴿ وَلَكِكِنَ أَكَثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ . أى: أن أكثر الناس يعزلون الأسباب عن المسبب، ويعتقدون أن الأسباب تعمل بذاتها وهذا ما يتعب الدنيا .

## اللَّه رَجْلُق يحقق ليوسف الطَّيِّلامُ الأمل الذي تمناه بأن يكون شقيقه معه

وننتقل إلى مشهد آخر من مشاهد قصة يوسف التَّكِيَّلُا ، حين وصل إخوة يوسف إليه ، ورأى يوسف التَّيَيُلُا أخاه ، أخذه وضمه إليه وفى ذلك يقول سبحانه : ﴿وَلَمَّا دَخَلُوا عَلَىٰ يُوسُفَ الْحَيْثِ أَخَاهُ ﴾ [يوسف: ٢٩] وكان يوسف متشوقًا إلى أخيه ، الذى لم يره منذ سنوات طويلة ، وقد كان شقيقه من أب واحد وأم واحدة ، وأراد يوسف أن يطمئن أخاه ؛ لأنه لم يكن يدرى شيئًا عن قصة يوسف والبئر ؛ لأنه كان صغيرًا . ﴿قَالَ إِنِّ آنَا آخُوكَ فَلَا نَبُولُ فَلَا مَعْدِ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أى : لا تحزن فأنا أخوك يوسف ، وقوله تعالى : ﴿ يَمْ كَانُوا يعاملونه معاملة مهينة ؛ حقدًا منهم كما حقدوا على يوسف لحب أبيه له .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ فَلَمَّا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ ٱلسِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمُّ أَذَنَ مُؤَذِنَ أَيَتُهَا ٱلْمِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠] أى أنه أعطاهم ما يريدونه من القمح والطعام، وكل ماطلبوه وجعل السقاية في رحل أخيه، والسقاية تطلق إطلاقات متعددة: سقاية الماء مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ ٱلسِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمُّ أَذَنَ مُؤَذِنٌ أَيْتَتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ ﴾ [يوسف: ٧٠].

إذن .. فالسقاية هي المكان الذي يوضع فيه الماء؛ ليشرب منه الناس، والسقاية هي الإناء الذي يملأ بالماء؛ ويعطى للناس لتشرب، وما داموا قد وضعوها في المكان الذي يوضع فيه ما يحمله البعير فهي إناء يشرب منه الملك مثل الكأس، وأحيانًا يجعلونه مكيالًا وهو في العادة يكون نفيسًا.

ويقولون: السقاية هي الصواع أو الصاع، فهي تطلق على المكان الذي يوجد فيه الماء، وعلى الآلة التي يرفع بها من المكان إلى فم الشارب. و﴿جَعَلَ﴾ هنا لا تعنى أنه قام بنفسه بهذا، بل أمر القائمين بالكيل أن يجعلوا السقاية في رحل أخيه.

ثم بعد ذلك جاء رجل من الحاضرين ، وقال بصوت عالٍ : إنكم لسارقون . أي اتهمهم

بالسرقة ، وهذا اتهام خطير شد انتباهم ، لقد كانوا جالسين متفرقين أو بعيدين عن الإبل التى تحمل القمح ، فلما سمعوا ذلك المنادى ، تنبهوا وأقبلوا يسألونه : ما الذى ضاع ؟ الحق سبحانه وتعالى يقول : ﴿قَالُوا وَأَقْبَلُوا عَلَيْهِم مَاذَا تَفْقِدُونَ ﴿ قَالُوا نَفْقِدُ صُواعَ الْمَلِكِ ﴾ [يوسف: ٧١، ٧٢] .

إذن .. فصواع الملك هو الذي وضعوه في راحلة أخى يوسف ، ولقد وضع صواع الملك ؟ لتكون جريمة كبرى في حق الملك ، ولابد لها من عقاب ، ولا تنفع فيها الشفاعة .

ثم قال الذي كلف بإعلان نبأ السرقة : ﴿ وَلِمَنْ جَآءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ وَغِيمُ ﴾ . أي أن الذي سيأتينا بهذا الصواع لن نعاقبه ، بل سنعطيه حمل بعير زيادة .

والسرقة اتهام قبيح، ولذلك أسرع إخوة يوسف يقسمون بالله إنهم لم يسرقوا شيئًا. وقالوا: ﴿ تَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمَتُ مَ مَا جِشْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَرِقِينَ ﴾ أى أنهم أقسموا أنهم ما جاءوا ليفسدوا في الأرض، وأنهم أمناء لا يسرقون ؛ لأنهم من الأسباط، ولا تمتد أيديهم إلى السرقة.

أراد يوسف أن يأخذ أخاه بحيلة لا يتنبهون إلى أنها مدبرة ، أو أنه هو يوسف ؛ لذلك أمر رجاله فقالوا : ﴿فَمَا جَزَّوُهُ إِن كُنتُم كَانِينَ ﴾ [بوسف: ٧٤] وهذا هو القصد الذى أراد يوسف أن يصل إليه ، هو أن يترك إخوته يحددون العقوبة على أخيهم ، ويكون الحكم برضاهم ولا يمكن أن يتراجعوا فيه ، وهنا قال إخوة يوسف : ﴿مَن وُجِدَ فِي رَحِّلِهِ ، فَهُو جَزَّوُهُ ﴾ وهذه هى القضية ، لقد صدر الحكم من إنجوة يوسف ، وبرضاهم ولا يستطيعون التراجع فيه ، ويوسف أمر رجاله أن يضعوا صواع الملك في رحل أخيه ؛ ليأخذه ويبقيه عنده ، واقرأ قول الحق سبحانه : ﴿ كَذَا لِيُوسُفَ ﴾ ولم يقل : كدنا يوسف ؛ لأن الكيد لم يقع على يوسف ، وإنما كان له ولم يكن عليه .

ماذا فعل يوسف بعد ذلك ؟ أمر رجاله أن يبدءوا أولًا بأمتعة إخوته ، والإبل التي جاءوا بها ، وأن يتركوا البعير الخاص بأخيه من أمه آخر ما يفتشونه ، فيقول الحق سبحانه : ﴿فَبَكَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ﴾ لأنه لو بدأ بوعاء أخيه أولًا ؛ لانكشفت الحيلة ، ولكنه بدأ بأوعيتهم أولًا ، وآخر ما فتشوا كان وعاء أخيه .

CANDER SANDAR SANDAR

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ كُذَلِكَ كِذْنَا لِيُوسُفُ مَا كَانَ لِيَا أَدُو الْحَقْ وَلِيفَ الْمَالِي إِلَا أَن يَشَاءُ اللّهُ مُبحانه وتعالى حقق ليوسف الأمل، الذى تمناه فى أن يكون شقيقه معه، وأعطاه من العلم ما جعله ينتصر على أشقائه، أى علمه سبحانه الكيد لصالحه، وما كان له أن يأخذ أخاه فى دين الملك إلا أن يشاء الله. وقوله تعالى: ﴿ نَوْفَعُ دَرَجَتِ مَن نَشَاهُ كَه تدلنا على النخا أنهام شقيق يوسف بالسرقة، لم يكن لكى يعذب فى الآخرة، ويقام عليه الحد فى الدنيا فهو فى الحقيقة برىء لم يسرق ولكن كان هذا لرفع درجته فى الدنيا والآخرة، حيث سيعيش مع أن الحقيقة برىء لم يسرق ولكن كان إخوته يحقدون عليه، ويجعلون حياته مليئة أخيه عزيز مصر عيشة رغدة، بعد أن كان إخوته يحقدون عليه، ويجعلون حياته مليئة منهج الله الصحيح، فكأن الله سبحانه وتعالى حينما كاد ليوسف، فيزداد علوًا فى الآخرة بتطبيقه منهج الله الصحيح، فكأن الله سبحانه وتعالى حينما كاد ليوسف بالاتهام بالسرقة الذى وجه منهج الله الصحيح، فكأن الله سبحانه وتعالى حينما كاد ليوسف بالاتهام بالسرقة الذى وجه بظهرها فقط، بل نعرف أن لها حكمة، وكثير من المصائب التى تحدث للناس، قد لا يعرفون أنها قد تؤدى بهم إلى خير كثير، ولذلك فإن كل أقدار الله التى تحدث للناس، من غير رأى أنها قد تؤدى بهم إلى خير كثير، ولذلك فإن كل أقدار الله التى تحدث للإنسان، من غير رأى أو اختيار منه، لابد أن يتقبلها ؛ لأن لله فيها منحة وعلو درجة ؛ ولذلك يقول الحق جل جلاله: أو اختيار منه، ولكن فوقه عليم.

إخوة يوسف اعتقدوا حين جاء الاتهام بفقد صواع الملك ، أو الإناء الذى يشرب فيه ، اعتقدوا أن في هذا شرًّا لأخى يوسف ، هذا هو مبلغ علمهم ، ولكن العليم الذى دبر ونفذ وأحكم ، كان يعلم أن هذا رفع للدرجات لأخى يوسف . فماذا فعل الإخوة ؟ لقد كانوا يكرهون يوسف وأخاه ، ويقولون : ﴿لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى آبِينا مِنّا وَنَحْنُ عُصَبَةً ﴾ يكرهون يوسف وأخاه ، ويقولون : ﴿لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَى آبِينا مِنّا وَنَحْنُ عُصَبَةً ﴾ [بوسف: ٨] . إذن .. فعندهم كره له ولأخيه ؛ لأنهما ابنا امرأة أخرى هي راحيل ، ولذلك بمجرد أن اتّهم ، لم ينظروا ما إذا كان هذا الاتهام صادقًا أم كاذبًا ، وإنما بدءوا يهاجمونه ، ويقولون : ما نزل علينا البلاء إلا منك ومن أخيك ، أى منه ومن يوسف ، وأسرعوا يظهرون ويقولون : ما نزل علينا البلاء إلا منك ومن أخيك ، أى منه ومن يوسف ، فقالوا كما يقص حقدهم وأن الوقت والسنوات الطويلة لم تغير ما في قلوبهم تجاه يوسف ، فقالوا كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ قَالُولُ إِن يَسَوِقُ فَقَدَّ سَرَقَ كَانُ لَمُ مِن قَبَلُ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي عَلَيْهِم فَاظهروا بذلك الحقد الذي يملأ قلوبهم .

وقوله تعالى: ﴿إِن يَسَرِقَ فَقَدَ سَرَقَ أَخُ لَهُ ﴾ فهذه قضية شرطية ، أى إن حدث يحدث بشرط أن يحدث قبله حدث آخر ، تقول لابنك : إن تذاكر دروسك جيدًا تنحج ، إذن فهناك حدثان : حدث المذاكرة وحدث النجاة ، فكأن حدوث النجاح يشترط له أن تكون مذاكرًا ، والذى يأتى أولًا هو الشرط ، فما دام هناك حدث فهناك شرط لوجوده قبل أن يحدث . قوله تعالى : ﴿إِن يَسَرِقَ ﴾ هذا هو الشرط يأتى أولًا ، ولكن الآية الكريمة تقول : يحدث . قوله تعالى : ﴿إِن يَسَرِقٌ ﴾ هذا هو الشرط يأتى أولًا ، ولكن الآية الكريمة تقول : ﴿فَقَدَ سَرَقَ أَنُ لَهُ مِن قَبَلُ ﴾ وكان المفروض : إن يسرق الآن يحدث كذا وكذا ، ولكن الآية جاءت بأمر غير منطقى فى الشرط .

The state of the s

الحق سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا إلى أن إخوة يوسف قالوا له: إن يسرق فلا تتعجب يا عزيز مصر! لا لذا؟ لأن هذه خصلة في أولاد راحيل، لقد سرق أخوه الأكبر من قبل، وهكذا اتهموا يوسف وأظهروا حقدهم عليه، وهم لا يدرون أنه هو العزيز الذي يخاطبونه، حين يسمع يوسف هذا الكلام لابد أن تخرج الملكات عن استقامتها ؛ لأن اتهام إنسان برىء بالسرقة، لابد أن يحزنه ويؤلمه، ولذلك لابد أن يحدث انفعال مضاد: هذا الانفعال إما أن يبقى داخل النفس فلا يخرج، وإما أن يظهر فيحدث رد فعل عنيف.

وكان يوسف التحيين يستطيع أن يبرئ نفسه وأخاه من تهمة السرقة كان يستطيع أن يقول لهم: أنا لم أسرق وأخى لم يسرق ، وأنتم الذين يملأ الحقد قلوبكم علينا ، ولكنه لو فعل ذلك لكشف عن شخصيته ، وهو يريد أن يبقى مجهولاً لديهم ، فهو برىء من السرقة وأخوه برىء ، ولكنه لا يستطيع أن يتكلم ، واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ فَالسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُرْهِ هَا لَهُمْ رَها يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُرسول الله يَ يَقُول ما معناه : ﴿ إذا غضب أحدكم فليغير وضعه فإن كان واقفًا يقعد وإذا كان جالسًا يقوم ويمشى » وذلك حتى لا يحدث منه انفعالات ضد من أغضبه ، يوسف قال في نفسه كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ أَنْشُرُ مُنَكَانًا فَه لماذا ؟ . . لأنهم جاءوا بقصة كاذبة ، بأن يوسف أكله الذئب ، كما أنهم يؤكدون اتهامًا باطلا بأن يوسف سرق . يوسف لم يأكله الذئب ولم يسرق ، ولكن أنتم الذين سرقتم ، سرقتم طفلًا من أبيه هو يوسف

الحق تبارك وتعالى يقول: ﴿ قَــَالُوٓا إِن يَسْـرِقُ فَقَـدٌ سَرَقَكَ أَخُ لَهُم مِن قَبْـلُ ۚ فَأَسَـرَّهَـا

يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ، وَلَمْ يُبِدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنشَر شَرُّ مَكَانًا ﴿ . هنا لابد أن نفهم أن يوسف الطَّيْكُ لم يقل قولًا سمعه إخوته ، بل هو قالها في نفسه ؛ لأنه لو قالها علنًا ونطق بها لكشف عن نفسه وهو مالا يريده ، ولا تتعجب ، فإن الإنسان يقول لنفسه ، واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَيَقُولُونَ فِي آنَفُسِمِم لَوَلا يُعَذِّبُنَا اللهُ ﴾ [المجادلة : ٨] إذن فهم قالوا في أنفسهم ، كما قال يوسف : ﴿ وَاللهُ أَنشُهُ شَرُّ مَكَانًا وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾ . كلمة : ﴿ نَصِفُونَ ﴾ أي قال يوسف : ﴿ وَاللهُ أَنشُهُ شَرُّ مَكَانًا وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾ . كلمة : ﴿ نَصِفُونَ ﴾ أي أنها تطلق على الكذب ، واقرأ قوله تعالى : ﴿ وَلا بَعني تنعتون أو تبدون من الصفات ، أى أنها تطلق على الكذب ، واقرأ قوله تعالى : ﴿ وَلا يَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَكُمُ مُ الْكَذِبُ هَذَا حَلَلُ وَهَلَا حَرَامٌ ﴾ [النحل: ١١٦] ويقول سبحانه : ﴿ وَهَلُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَكُمُ مَا لَكَذِبُ هَذَا حَلَلُ وَهَلَا حَرَامٌ ﴾ والنعل: ١١٦] ويقول سبحانه : ﴿ وَهَلُولُ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَكُمُ مَا لَكِي عَلَمْ اللهُ يعلم إنكم فَوْنَ وَهُونَ وَهُ إِذَا جَاءَت تلفتك إلى أن الذي يقال كذب ، فكأن يوسف يقول : اللّه يعلم إنكم لكذبون .

إخوة يوسف حين أحسوا أن أخاهم سيؤخذ منهم ، وأنهم سيعودون إلى أيبهم من غيره ، تذكروا وعدهم لأبيهم ، فبدءوا يستعطفون يوسف ، الذى لم يعرفوا شخصيته الحقيقية ؛ لكى يطلق سراح أخيه . قالوا كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿قَالُواْ يَتَأَيُّهَا ٱلْعَزِيرُ إِنَّ لَهُ وَأَبا شَيْخًا يَطِلق سراح أخيه . قالوا كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿قَالُواْ يَتَأَيُّهَا ٱلْعَزِيرُ إِنَّ لَهُ وَأَبا شَيْخًا يَكِيرًا فَخُذَ أَحَدَنَا مَكَانَهُ وَ إِنَّا نَرَدُكَ مِنَ ٱلْمُحْمِنِينَ ﴿ [يوسف : ٧٨] إذن فقد حاولو أن يستخدموا الضعف ؛ ليرق يوسف لهم ويترك أخاهم ، قالوا : إن لهم أبا عظيمًا في قومه وهو شيخ كبير ، وإذا بلغه أن ابنه قد سرق ، فهذه تهزه من داخل نفسه ، وتهزه في شرفه بين قومه ، ثمامًا كما يُتهم إنسان في جريمة ، وتقول : اتركوه ؛ لأن أبويه صالحان كريمان فلا تفضحوهما .

وسواء كانوا يقصدون شيخًا كبيرًا، كبر في مقامه بين قومه أو كبر في سنه بحيث لا يتحمل الصدمة .

ثم انطلقوا بعد ذلك يعرضون أنفسهم بدلًا منه ، فقالوا كما يقص علينا القرآن الكريم : 
﴿ وَفَحُدْ أَمَدَنَا مَكَانَهُ ۚ إِنَّا نَرَنْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ أى أنه إذا كان لابد أن تأخذ واحدًا بجريمة السرقة التي حدثت ، فخذ أحدنا مكانه واتركه يعود إلى أبيه . وهنا رد يوسف التَلِيكُمُ كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ قَالَ مَكَاذَ اللّهِ أَن نَا خُذَ إِلّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُ إِنّا إِذَا لَظُنْلِمُونَ ﴾ [يوسف : ٧٩] أى أن يوسف رفض أن يأخذ أحدهم ، وقال : لا أريد إلا الحق ، ولو أخذت إنسانًا بذنب إنسان آخر أكون من الظالمين .

حينئذ علموا أنه لن يجدى النقاش ولا الرجاء مع يوسف ، بل إنهم ظلوا يناقشونه حتى بلغوا مرتبة اليأس ، أى قطع الأمل من الشيء تمامًا ، كما يقول الأطباء : الطب يئس من علاج هذا المريض ، أى : لا أمل في علاجه .

الحق تبارك وتعالى يقول : ﴿ فَلَمَّا ٱسْتَيْنَسُواْ مِنْـهُ خَكَصُواْ نِحَيَّـا ۚ قَالَ كَبِيرُهُمْ أَلَمْ تَعْلَمُوٓا أَنَ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُم مَّوْثِقًا مِنَ ٱللَّهِ وَمِن قَبْلُ مَا فَرَطْتُمْ فِي يُوسُفَ ﴾ [بوسف: ٨٠] عندما أحس الإخوة أنه لا فائدة من الجدل مع يوسف ، في أن يعطيهم أخاهم خلصوا نجيا ، أي أنهم ابتعدوا عن العزيز ومن حوله ، وجلسوا في مكان خالص لهم ، وخالص معناها : لا يوجد شيء غريب ، تمامًا كما تضع الذهب في البوتقة كي تخالص معناها : لا يوجد شيء غريب ، تمامًا كما تضع الذهب في البوتقة كي تخلصه من المعادن الأخرى؛ ليصبح ذهبًا صافيًا لا يختلط به شيء. إخوة يوسف ابتعدوا إلى مكان خالص لهم، لا يشاركهم فيه أحد، ولا يسمعهم أحد، وجلسوا يتشاورون، على أننا نلاحظ أن كلمة: ﴿ فَلَمَّا ٱسْتَتِّنَسُواْ مِنْـهُ خَكَصُواْ﴾ جمع، و﴿ نِحَيُّنَّا ﴾ مفرد وهذه من ضمن الأشياء التي يثيرها بعض المستشرقين للتشكيك في القرآن الكريم ، نقول لهم : تفهموا اللغة العربية ؛ فهناك ألفاظ يتساوي فيها المفرد والجمع ، واقرأ قول الحق سبحانه : ﴿ إِن نَنُوبًا إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَّا ۚ وَإِن تَظَاهُرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ مَوْلَنٰهُ وَجِبْرِيلُ وَصَٰلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينُّ وَٱلْمَلَيْكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ [التحريم: ٤] لم يقل اللَّه سبحانه وتعالى والملائكة ظهراء . وقوله جل جلاله : ﴿قَالَ أَفَرَءَيْتُم مَّا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ ۞ أَنتُمْ وَءَابَأَوْكُمُ ٱلْأَفْلَمُونَ ۞ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِيَّ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ [الشعراء: ٧٥- ٧٧] ولم يقل: أعداء لماذا ؟ .. لأن كلمة « عَدُقٌ » معناها أنهم جميعًا مشتركون في العداوة يجمعهم هدف واحد .

ساعة يئسوا من يوسف ذهبوا إلى مكان ليتناجوا فيه ، وعادة في مثل هذه الحالات يكون الرأى الأول للكبير منهم ؛ لأنه أرجحهم عقلًا وأكثرهم حكمة ، إذن فهم عندما ذهبوا إلى المكان ، ليتناجوا كان لابد أن يبدأ الكبير بالحديث .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ فَلَمَّا اَسْتَنَسُواْ مِنْهُ خَكَصُواْ خِيَّا ۚ قَالَ كَيِبُهُمْ أَلَمْ وَتَعَلَّمُ مَّوْثِقًا مِنْ اللّهِ الله الله إذا أردتم أن تتناجوا، فلابد أن لَمَّا لَهُ أَنَّ اللّهُ أَنَّ اللّهُ أَنَّ اللّهُ أَنْ حَكَاية يوسف لن تتكرر، وأنكم حكون المناجاة في إطار أنكم عاهدتم بموثق من الله، أن حكاية يوسف لن تتكرر، وأنكم المتعودون إلى أبيكم، ومعكم أخوكم شقيق يوسف من الأب والأم، وقوله تعالى: ﴿ وَمِن

قَيْلُ مَا فَرَّطْتُمْ فِي يُوسُفَ<sup>عَل</sup>ُ، لأنكم وعدتم أباكم أن ما حدث مع يوسف لن يتكرر .

ثم قال كبيرهم وهو أكبر الإخوة سنا : ﴿فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِيَّ أَقِ يَعَكُمُ ٱللَّهُ لِنَّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَكِكِمِينَ﴾ [يوسف: ٨٠] إذن فكبيرهم أوضح خطته ووضع ثلاثة شروط:

أولها: أنه سيبقى فى المكان الذى فيه أخوه ، حتى يأذن له أبوه أن يعود ، ولن يتحرك من هذا المكان إلا إذا اقتنع أبوه ببراءته . أما الشرط الثانى : أن يحكم الله له ، أى يحكم بأن يسلموه أخاه ، فيأخذه معه ويذهب . الشرط الثالث : فإذا لم يحدث هذا ، فسيبقى فى هذه الأرض حتى يموت ، والله هو خير الحاكمين .

لأنهم إذا كان لهم يد وتدبير فيما حدث مع يوسف ، فليس لهم يد وتدبير فيما حدث مع أخيه ؛ ولأن هذا الأخ هو الكبير ، وهو المسئول عن إخوته ، فلم يقدر أن يتحمل مسئولية إبلاغ أبيه بما حدث؛ لأن هذه صدمة كبيرة على الأب الذي فقد يوسف، ثم فقد أخاه الأصغر بنيامين، ولم يفكر هذا الكبير أنه لو بقي في هذا المكان فسيفقد أبوه الابن الثالث، ثم أصدر أوامره إلى أخوته : ﴿ آرْجِعُوٓا ۚ إِلَىٰٓ أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَتَأَبَانَاۤ ۚ إِنَّ ٱبْنَكَ سَـرَقَ وَمَا شَهِدَنَآ إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَافِظِينَ﴾ [بوسف: ٨١]، فكأنه طلب من إخوته أن يعودوا إلى أبيهم ، ويقولوا له القصة بحقائقها ، يقولون : إن ابنك سرق وهم لم يقولوها جزافًا ؛ لأنهم قالوا ما علموا : ﴿وَمَا شَهِدْنَا ۚ إِلَّا بِمَا عَلِمْنَا﴾ أي أنهم لم يجزموا ، إنما قالوا هذا من ظاهر الأحداث التي علموا بها : ﴿وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَنفِظِينَ﴾ أي ما كنا نعلم أن ابنك يسرق ، ويقول المولى تبارك وتعالى : ﴿وَسَئُلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيَ أَقَلْنَا فِيهَأْ وَإِنَّا لَصَدِقُونَ﴾ [يوسف: ٨٦] لأنهم كذبوا في قصة يوسف ، فإنهم يعرفون أن أباهم لن يصدقهم في هذه القصة ، فقالوا : إنك يا أبانا لن تصدقنا ، ولكن اسأل القرية التي كنا فيها ، والقافلة التي عدنا معها . هنا نلاحظ أن قولهم : ﴿ وَسُئِلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾ الأحداث محتاجة إلى فاعل، وإلى مكان وإلى زمان، ولكن هل سيسأل يعقوب القرية، مساكنها وشوارعها ؟ .. طبعًا لا ، وإنما سيسأل أهل القرية ، لماذا لم يأت السياق : واسأل أهل القرية ؟ لأن حادث السرقة يعرفه كل من كان في القرية ، فلو سأل أي واحد فسيرويه له ، حتى إنه من وضوحه سيشهد به الجماد ، وما دام يعقوب نبي ، فلو أنطق الله له الجماد لروى له القصة . وقولهم : ﴿ وَٱلْعِيرَ ﴾ العير : هو ما يركب في القافلة ، سواء كانت ناقة أو جملًا أو بغلًا أو غير ذلك ، إنها الدواب

التى تحمل البضاعة فى القوافل، وفى العادة يكون معها عدد قليل من الحراس، ولكن هل سيسأل يعقوب العير؟ .. طبعًا لا، ولكن المفروض أنه سيسأل كل من كان فى القافلة . وقولهم: ﴿وَوَلِهُم : هُوَوَإِنّنَا لَصَلَاقُونَ ﴾ هكذا أقسموا مرة أخرى أنهم يقولون الصدق، والدليل على صدقهم، أنهم استشهدوا بكل من كانوا معهم فى القافلة والإنسان إن كان صادقًا استشهد بالناس، وإن كان كان كان صادقًا استشهد

## عودة إخوة يوسف إلى أبيهم

عاد أولاد يعقوب التَلْيُكُمُ إلى أبيهم بدون أخاهم وأخذوا يتعللوا ويعتذروا لأبيهم ولكن كان الرد من الأب حاسمًا إذ قال لهم: ﴿ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ آمَرُ الله [يوسف: ٨٣] وهذا يدل على أنه مازال في نفسه شك منهم و ﴿ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ الله عَنى سَهَّلت ويسَّرت وزينت ﴿ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمَرًا لَهُ أَمُرًا لَهُ أَمَرًا لَهُ أَمْرًا لَهُ إِلَى الأَشْياء التي تخالف منهج الله ، ويستحى منها الإنسان ويخشى عاقبتها ، تستعصى على النفس فلا تقبل حدوثها ؛ لذلك فإن النفس تحتاج لتبريرات ؛ كي تطاوع صاحبها في الفعل ، ولذلك فإنه حين يبدأ الإنسان في الإثم ، يكون مترددًا خائفًا ، يحاول أن يفعل الشيء ، فتمنعه نفسه ولا تصاوعه ، ولكن عندما يسهله لها ويبسره ويزينه ، تقدم النفس عليه بسهولة دون التردد وصعوبة التنفيذ .

والحق سبحانه وتعالى ذكر هذه الآية في آية أخرى ، ولكن التعقيب في الآية التي نحن بصددها ، يختلف في التعقيب عن الآية الأخرى ، يعقوب حين أبلغه أبناؤه أن يوسف أكله الذئب ، قال : ﴿ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَمْلُ مُ أَمْلُ فَصَبَرٌ جَمِيلٌ ﴾ هذا في قصة الذئب ويوسف ، الذئب ، قال : ﴿ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْلٌ فَصَبَرٌ جَمِيلٌ أَمَا في قصة بنيامين شقيق يوسف فقد قال : ﴿ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْلٌ فَصَبَرٌ جَمِيلٌ أَمَا في قصة بنيامين شقيق يوسف فقد قال : ﴿ فَصَبَرٌ جَمِيلٌ فَصَبَرٌ جَمِيلٌ فَصَبَرٌ جَمِيلٌ فَكَان يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا ﴾ . في الآية الأولى قال : ﴿ فَصَبَرٌ جَمِيلٌ فَكَا يدل على أن الأحداث لن تقف عند هذه النهاية ، بل ستحدث تطورات تحتاج إلى الصبر الجميل ، والصبر الجميل يوالله عقوب على الله أن يأتيني بهم ، ولكن في هذه الأية قال : ﴿ فَصَبَرٌ جَمِيلٌ عَسَى اللّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا ﴾ فكأن هبات الفرج هبت على يعقوب ، وهو النبي ، ووضعت في نفسه ، ما يؤكد له بأن اللّه تعالى سيأتيه بأولاده جميعًا ، ويجزيه خيرًا وهو النبي ، ووضعت في نفسه ، ما يؤكد له بأن اللّه تعالى سيأتيه بأولاده جميعًا ، ويجزيه خيرًا

على صبره. الذين ليس لهم دراية كاملة بالقرآن الكريم، يأخذون آية ويتركون أخرى، يقولون: إن القرآن يقول: ﴿ عَسَى اللّهُ أَن يَأْتِيَنِي بِهِمْ جَمِيعًا ﴾ ، بينما هما يوسف وأخوه بنيامين. نقول لهم: أنتم نسيتم كبيرهم الذى قال: ﴿ فَلَنَ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَى يَأْذَنَ لِنَ آبِيَ ﴾ إذن من استخدام صيغة إذن من استخدام صيغة الجمع.

وقوله تعالى : ﴿ إِنَّهُم هُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ العليم الذي لا يغيب عن علمه سبحانه شيء ، فهو يعرف مكان يوسف وبنيامين والأخ الأكبر ، وحكيم فيما يجرى علينا من أقدار .

لما جاء أولاد يعقوب وقالوا له ما قالوا ، ماذا كان موقفه منهم ؟ ﴿ وَتُولِّلُ عَنْهُمْ وَقَالَ يَكَأْسَفَى عَلَى يُوسُفَ وَأَبَيْضَتَ عَيْمَاهُ مِنَ ٱلْحُرْنِ فَهُو كَظِيمٌ ﴾ [يوسف: ١٨]. ﴿ وَتَوَلَّى عَنْهُمْ كَظِيمٌ ﴾ [يوسف: ١٨]. ﴿ وَتَوَلَّى عَنْهُمْ كَلْي يُوسُفَ وَأَبَيْضَتَ عَيْمناهُ مِراصل معهم الحوار ، بل تركهم . ﴿ وَتَوَلَّى ﴾ تأتى عندما يأتيك أحدهم بخبر مُحزنٌ ؛ فتتركه لتخلو بنفسك ، كذلك خلا يعقوب بنفسه ؛ لأنه يتحسر على يوسف وأخيه وهو لا يريد أن يظهر الحزن والأسى لأحد من خلق الله ؛ لأنه قال : ﴿ قَالَ إِنَّهَا أَشَكُوا بَقِي وَحُرْنِي إِلَى اللهِ ﴾ ولذلك قال له أحد إخوانه ، وهو يرى ما فيه يعقوب من حزن بليغ : تهشمت يا يعقوب ، ولم تبلغ سن أبيك إسحاق ، قال : إنما هشمني يوسف . فعتب الله سبحانه وتعالى عليه هذه الكلمة ، وقال له أتشكو ربك لخلقه ؟ فرفع يعقوب يديه إلى السماء ، وقال خطيئة أخطأتها يا رب فاغفرها لى ، فقال له الله تبارك وتعالى : غفرت لك . وكان يعقوب لا يشكو إلى الناس ولكن يشكو إلى الله .

﴿ وَتُوكَى عَنْهُمْ وَقَالَ يَتَأْسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ ساعة تسمع: يا أسفا ، ويا ويلتا ، تعرف أنه نداء لشيء محزن ، ولكن هل أنت تنادى المصيبة ؟ هناك ساعات تضيق فيها النفس ، فينادى الإنسان الأحزان ، و ﴿ يَتَأْسَفَى ﴾ معناها : يا أسف هذا أوانك فاحضر . ولكنه أبدى حزنه على يوسف ، بينما الذى ضاع منه هو بنيامين وابنه الأكبر ، فلماذا لم يظهر الحزن عليهما وأظهره على يوسف ؟ لأن يوسف هو قاعدة كل هذه المصاعب ، هو أصل الحزن . كيف ؟ : بنيامين أخذ بسببه والكبير قعد بسببه ، ولقد كان وجود بنيامين عزاء وسلوى ليعقوب ، ولكن عندما ذهب طفا الحزن على الاثنين ؟ لأنه حرم منهما معًا ، وقوله تعالى : ﴿ وَأَيْكُنْ مَنْ عَنْ مَا سُواء مارت بيضاء ،

AND CONTRACTOR OF THE PARTY OF

والإنسان إذا امتلأت عيناه بالدموع ، تُحدث غشاء على سواد العين ، فيبدو أبيض فكأن عينيه ابيضتا من الحزن وكثرة البكاء. وقوله تعالى: ﴿فَهُو كَظِيمُ ﴾ الكظم في الحزن انفعالات عاطفية لا يستطيع أحد أن يمنعها ، بل هي التي تقدر عليه ، ولذلك فإن رسول الله علي عندما مات ابنه إبراهيم دمعت عيناه فقال له الصحابة : ألم تنهنا عن ذلك يا رسلو الله ؟ قال : « إن العين لتدمع والقلب ليحزن وإنا على فراقك يا إبراهيم لمحزونون » . والله سبحانه وتعالى لا يريد للإنسان أن يكون صخرًا ، لا ينفعل للأحداث ؛ لأن هذا لون يجب أن يكون في إنسانيتك ، وعاطفة يريد اللَّه تبارك وتعالى أن يبقيها ؛ لأن اللَّه سبحانه خلق في لإنسان عواطف وغرائز ولو لم يشأ العواطفَ والغرائزَ ما خلقها فينا ، فالعواطف لها مهمة والغرائز لها مهمة ، وساعة تخرج إحداهما عن مهمتها، فإن المنهج يحكمها؛ حتى لا تكون شرًّا، مثلًا غريزة الجنس؛ هي لاستبقاء النوع وإنجاب الأولاد والذرية ، فلا تجعلها انطلاقًا وحشيًّا . إذن فالغرائز والعواطف هي التي تجعلك تحنو على طفلك الصغير ، وترعى امرأتك . . . إلخ .

وقوله تعالى : ﴿ فَهُوَ كُظِيمٌ ﴾ كظيم مأخوذة من كظمت القربة ؛ لأن القربة إذا امتلأت لابد أن تكتمها ؛ لكي لا يسيل الماء منها ، فكأن يعقوب أبقى حزنه في قلبه وكظمه ، كما تكظم القربة فلا يسقط منها شيء.

يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قَالُواْ تَأَلَّهِ تَفْتَوُاْ تَذْكُرُ بُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا أَق تَكُونَ مِنَ ٱلْهَالِكِينَ﴾ [يوسف: ٨٥] من الذي قال ؟ إن يعقوب تولى عنهم واعتزلهم، وقال: ﴿ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ ، ساعة قال ذلك قالوا له : ستظل تذكر يوسف وتحزن عليه حتى تموت ؟! فكأنهم ساعة سمعوه يذكر يوسف قالوا هذا الكلام ، والحرض: هو الإشراف على الهلاك، أي أنهم قالوا: إن يعقوب من حزنه سيشرف على الهلاك، ثم يكون من الهالكين فعلًا ، وهنا ردَّ يعقوب عليهم : ﴿ قَالَ إِنَّمَاۤ أَشَكُواْ بَثِّي وَحُزْنِيٓ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ أي لا شأن لكم بي واتركوني لحالي، وشكوى العبد إلى اللَّه هي من تمام العبودية لله؛ لأن اللَّه هو الأعلى ، فإذا ما أصاب العبد - وهو الأدنى - سوء يفزع إلى خالقه ، إلى الله سبحانه وتعالى ، والشكوي هنا نوعان : تودد إلى الله سبحانه وتعالى بالاستغفار والطاعات ؛ لعلِّ اللَّه يصرف عنه السوء . ونوع آخر ذلك الذي يتأبي على الله ، ويسخط مما وقع عليه ولا يشكو الأمر لله ، ولكنه يشكو اللَّه إلى خلقه ، ويتأبي على الطاعة ويزداد في المعصية .

ثم يقول يعقوب الأولاده: ﴿ يَكْبَنِى آذَهُبُواْ فَتَحَسَسُواْ مِن يُوسُفَ وَآخِيهِ اللحظ هنا أن المسألة الآن لم تعد يوسف وأخاه؛ لأنهم أصبحوا ثلاثة: يوسف وأخوه من ناحية، والأخ الأكبر الذى قال: ﴿ فَلَنَ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَى يَأْذَنَ لِى آبِي ﴾ هذا الأخ موجود باختياره بعيدًا عن أبيه ، ولذلك لم يأت ذكره هنا؛ لأنه في أى لحظة يستطيع أن يعود إلى أبيه وتنتهى المشكلة ، أما اللذان جاء ذكرهما في الآية الكريمة فهما يوسف وأخوه ، موجودان في مكان لا يعلمه الأب ، ولا يعرف كيف يصل إليها ، وقد فقد الأمل في أن يراهما .

قوله: ﴿ أَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُوا ﴾ من الحس ، والحس تجمع كل الحواس ، والحواس هي منافذ إدراك المعلومات للنفس البشرية ، والمعلومات التي تتكون عندنا هي معلومات محسوسة ، أي قدرتها الحواس .

إذن .. فقوله تعالى : ﴿ فَتَحَسَّسُوا ﴾ أى استخدموا كل حواسكم ، سواء الظاهرة منها أو غير الظاهرة ؛ لتصلوا إلى المعلومات التى تؤدى إلى أن تعرفوا مكان يوسف وأخيه ، والإنسان عادة حين تُطلب منه معلومات ، فإنه يستخدم أكثر من حاسة ، إنه يستخدم العين ليرى ، والأذن ليسمع المعلومات ، وأحيانًا يستخدم الشم واللمس ، يعقوب التَلْيُلِين يريد من أولاده أن يستخدموا كل حواسهم ليعرفوا مكان يوسف وأحيه .

وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَأْيَّفُسُواْ مِن رَّقِح اللَّهِ ﴾ معناه: إياكم أن تقولوا: إننا تعبنا من البحث، ويئسنا من الوصول إلى مكان يوسف وأخيه؛ لأن الله تعالى أمرنا بألا نقنط من رحمته ولا نيأس من عفوه؛ ولذلك يقولون: لا كرب وأنت رب، أى أن الأشياء التى لانستطيع الوصول إليها بقانون الأسباب نلجأ إلى الله سبحانه وتعالى خالق الأسباب، ونقف بين يديه.

قوله تعالى : ﴿ وَلَا تَأْتِنَسُواْ مِن رَقِيجِ اللَّهِ ﴾ هنا الرَّوْح بالسكون على الواو ، هى الرائحة التي تهب على الإنسان فيستروح بها ، كأنك وأنت جالس والجو حار خانق ، ثم جاءت نسمة لطيفة باردة ، هذه ما يسمونها الروْح بالسكون على الواو هى الشيء الذي يجعلك تنتعش بعد شدة الحر ، ولذلك فإن الرائحة التي نأخذها بتقطير الزهور تنعش النفس . الله سبحانه وتعالى يقول عن الآخرة في سورة « الواقعة » : ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ فَرَحُ وَرَبِّحَانُ وَجَنَتُ

نَعِيرِ ﴾ أى أن الروح تهب بالطيبات تنعش النفس، خصوصًا إذا كنا في حديقة ، فتأتينا هذه الروح بروائح الزهور العطرة ، ولكن في قوله تعالى : ﴿ وَلَا تَأْيَّفُواْ مِن رَقِحِ اللَّهِ ﴾ معناها : أن الله الذي خلق الروح يملكها ، ويعرف سرها وحده ينفخها في الجماد ، فتعطيه الحياة والحس والحركة . ﴿ إِنَّهُ لَا يَأْيَفُسُ مِن رَقِحِ اللّهِ إِلّا الْقَوْمُ الْكَيفِرُونَ ﴾ أى القوم الذين لا يؤمنون بالله ؟ لأن هؤلاء الناس لا يؤمنون إلا بالأسباب المادية ، فإذا تخلت عنهم هذه الأسباب ، يملأ قلوبهم اليأس فينتحرون أو يصابون بالجنون ، أما المؤمن فيقول : لي رب هو خالق الأسباب ، سيفتح لي طريق الحلاص ، فإذا كان الله يعطى بالأسباب ، فهو سبحانه القادر على أن يعطى بدون الأسباب قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَن يَتَقِ اللّه يَجْعَل لَهُ مِخْرَجًا \* وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾

#### إخوة يوسف يتعرفون عليه

وَفَلَمّا دَعَلُواْ عَلَيْهِ قَالُواْ يَتَأَيُّهَا الْعَزِيرُ مَسّنَا وَاهْلَنَا الشّرُ وَحِقْنَا بِيضَدَعَةِ مُرْجَدَةِ فَاوَفِ لَنَا الْكَيْلُ وَتَصَدَّقُ عَلَيْناً إِنَّ اللّهَ يَجْوِى الْمُصَدِّقِينَ ﴾ [بوسف: ٨٨] وهكذا دخلوا على يوسف بالترقيق والتفخيم ؟ لأن كلمة عزيز معناها: المالك المتصدق المكين، أى أن ما يطلبونه منه لا يخرج عن إرادته وسلطانه، يشكون إليه قسوة الجوع، ويقولون له: إنهم جاءوا ببضاعة مزجاة ، أى مدفوعة الثمن، يزجى يعنى يدفع، ولكن هذه البضاعة رغم أنها مدفوع ثمنها، إلا أنها رديئة ليست جيدة ، فكأتما بلغ الحال بأولاد يعقوب أن أصابهم الضر، حتى إنهم لم يعد عندهم البضاعة الجيدة ، التى أتوا بها فى المرات السابقة ، ولذلك جاءوا بالبضاعة الرديئة يدفعونها ثمنًا للقمح ، وهم يستعطفون يوسف ألا يعطيهم ثمنًا قليلًا ، مقابل هذه البضاعة المزجاة ، فيقولون له : ﴿ وَانَّهُ لِنَا الْكَيْلُ ﴾ أى لأنهم يعانون من المجاعة ، يطلبون كيلًا وافيًا من يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَتَصَدَّقَ عَلَيْنَا أَلْكَيْلُ ﴾ أى لأنهم يعانون من المجاعة ، يطلبون كيلًا وافيًا من يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَتَصَدَّقَ عَلَيْنَا أَلْكَيْلُ ﴾ أى لأنه يَجْوِى المُنَهُمَرِقِينَ ﴾ . إنك لن تأخذ الجزاء من الله سبحانه وتعالى ، وهو المنى دائنا : ﴿ إِنَّ اللّهَ يَجْوِى الْمُنَهُمَدِقِينَ ﴾ . إنك لن تأخذ الجزاء من الله سبحانه وتعالى ، وهو المنى دائنا : ﴿ إِنَّ اللّهُ عَبْوى الْمُنَهُمَدِقِينَ ﴾ الذن هنا ردوه إلى من هو أغنى وأعلى وأقدر من المبنى دائنا : هو الله سبحانه وتعالى ، وهو المنى دائنا : وهو الله سبحانه وتعالى ، وقالوا : إذا كنا لا نستطيع أن ندفع ، فستأخذ الثمن من المناحذ الثمن من

الله الذي لا تفرغ خزائنه . وإذا قلنا : إنهم أولاد نبوة ، ولا تجوز عليهم الصدقة . نقول : لا ؟ لأن هذه اختص بها الله سبحانه وتعالى محمدًا ﷺ .

قوله تعالى: ﴿ قَالَ هَلْ عَلِمْتُمُ مَّا فَعَلَتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَلِهِلُونَ ﴾ كأن يوسف يلتمس لهم العذر، أى أنهم لو كانوا يعلمون أن ما فعلوه يغضب الله ما أقدموا عليه، إذن فأساس عملهم هو الجهل وليس المعصية، هنا تنبه إخوة يوسف إلى القضية كلها، وكيف أنهم أرادوا أن يحرموا يوسف من حب أبيه وحنانه، فأعطاه الله ما جعله مفضلًا عليهم جميعًا في النعمة ؛ ولذلك يقول الحق: ﴿ تَاللَّهُ لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللَّهُ عَلَيْتَ نَا وَإِن كُنّا لَخُلُطِوبِنَ ﴾ أى اللّه تبارك وتعالى قد ميرك علينا جميعًا ﴿ وَإِن كُنّا ﴾ أى حالنا وقت أن فعلنا ذلك كنا خاطئين، وهناك فرق بين خاطئين ومخطئين.

الخاطئ هو الذي يعلم منطقة الصواب ويخطئ عن علم وعمد ، أما المخطىء فهو يقصد الصواب لكنه يخطئ ، ولذلك لم يتم خطؤه عن عمد ، الاثنان لم يصلا إلى الصواب ، ولكن الخاطىء اختار الخطأ وهو يعلم موقعه والمخطئ اختلط عليه الخطأ والصواب . ﴿قَالُواْ تَاللّهِ ﴾ وهذا قسم مثل : والله ، وبالله ﴿لَقَدْ ءَاثَرَكَ اللّهُ عَلَيْتَنَا ﴾ ومعنى آثرك : أي فضلك ، وقوله تعالى : ﴿وَإِن كُنّا لَخَلطِينَ ﴾ [يوسف : ٩١] اعترف بالذنب ، فهم أخذوا طريق الخطأ وهم يعلمون فكانت النتيجة أن عَدْلَ اللّه أعطاهم ما يستحقون وفضّل يوسف عليهم .

وقال لا تَنْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمُ والتثريب معناه اللوم العنيف ، وهي كلمة مأخوذة من الثرب ، عندما يذبحون الذبيحة ، ويجدون حول أمعائها كثيرًا من الدهن ، هذا اسمه ثرب ، وهذا الثرب تصاب به الشاة ، وعندما لا تجد المرعى فتصاب بالهزال فإنها تتغذى من هذا الدهن ، فالتثريب هو اللوم العنيف ، الذي يصل بالإنسان إلى درجة أنه يهزل من إحساسه بالذنب ، وقوله تعالى : ﴿عَلَيْكُمُ ٱلْيُومُ ﴾ أى بعدما اعترفتم بذنبكم وتبتم ورجعتم إلى الله . ورسول الله ﷺ يقول ما معناه : إذا زنت جارية أحدكم فاضربوها الحد ولا تثربوها أى : لا تضاب بالهزال من فرط الإحساس بالذنب .

ثم تنقل اللقطة مرة أخرى إلى الأب يعقوب الطّينيلا، ولابد أنهم قد حكوا ليوسف ما حدث لأبيهم، وكيف أنه يبكى بكاءً مرًا، وكيف أن عينيه ابيضتا ولم يعد يرى، كل هذا تركه القرآن الكريم؛ لأن هذه أشياء من السهل الوصول إليها، وجاء قول يوسف مباشرة: ﴿ الله عَمْ الله الله عَمْ الله الله عَمْ اله عَمْ الله عَمْ الله عَمْ الله عَمْ الله عَمْ الله عَمْ الله عَم

﴿ اَذْهَبُوا بِقَمِيصِي هَـُذَا فَأَلْقُوهُ عَلَىٰ وَجَهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا ﴾ أى: يأتي إلى يوسف وقد زال عنه الضر والمرض، يأتيه مبصرًا، إذن فهذا القميص الذي فيه رائحة يوسف، سيعيد البصر إلى يعقوب، فيأتي لابنه مبصرًا.

وقوله: ﴿ وَأَنْوُفِ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [يوسف: ٩٣] هنا نلاحظ دقة تعبير القرآن الكريم، فيوسف لم يدع إخوته فقط، ولكنه قال لهم: كل من له صلة قرابة بكم من أى جهة قائتوا به، والمعروف أنه حينما طلب يوسف التَّاكِينُ من الملك أن يجعله على خزائن الأرض؛ ليواجه السنوات السبع الشداد، كان يأخذ ثمن القمح ذهبًا وفضة، فإن لم يكونوا يملكون ذهبًا وفضة، فإذ لم يكونوا يملكون ذهبًا وفضة، يأتوا بأحجارهم الكريمة مثل الياقوت والمرجان، فإذا نفدت الأحجار يأتون بالدواب فإذا نفدت الاحجار عملونهم ليوسف ويأكلون بثمنهم.

ولقد فعل يوسف ذلك؛ ليقلل من الاستهلاك، فلو أنه أعطى الناس القمح مجانًا؛

لأسرفوا فيه وبعثروا ، حتى إنه لم يكن يكفيهم طوال هذه السنوات السبع المليئة بالجدب ؛ لذلك كان تشدد يوسف حتى يتوخى الناس الحرص فى استهلاكهم ، ولكن بعد أن انتهت سنوات المجاعة ، أعاد يوسف لكل واحد ما أخذه منه ، أى رد للناس أشياءهم ؛ وكان قد أخذها لتحديد الاستهلاك فقط حتى يواجهوا المجاعة .

#### يعقوب يشم رائحة يوسف

وحمل الإخوة القميص وخرجوا من عند يوسف باتجاه أبيهم: ﴿وَلُمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ ﴾ [يوسف: ٩٤]. وفصلت: تدل على أن شيئًا كان متصلًا وفصل ، أى أن العير تجاوزت المدينة ، وكانت تمشى وهى خارجة من المدينة فى موكب واحد متصلة ببعضها البعض ، فلما خرجت خارج المدينة ، انفصلت عن بعضها ، وذهبت كل قافلة إلى طريقها : ﴿وَلُمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ عَالَ أَبُوهُمُ إِنِي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوَلا أَن تُفَيِّدُونِ ﴾ [يوسف: ٩٤] ﴿ تُفَيِّدُونِ ﴾ أي تتهموننى بالتخريف لكبر سنى ، وقوله : ﴿ إِنِي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ ﴾ أى أنه شم رائحة يوسف التى كانت فى القميص ، رغم المسافة الكبيرة التى بين القافلة وبين المدينة التى بها يعقوب ، وهذا من دلائل النبوة التى أعطاها الله سبحانه وتعالى ليعقوب .

ولقد ثبت الآن علميًا أن لكل إنسان رائحة مميزة ، لا يشترك فيها مع إنسان آخر ونحن لا نستطيع أن نميز هذه الرائحة ، ولكن الكلاب البوليسية تستطيع بحاسة الشم القوية التي لديها أن تتعرف على الإنسان من رائحته ، عندما يترك المجرم أي ملابس أو أشياء فيها رائحة عرقه في مكان الجريمة ، يأتي الكلب البوليسي فيشم الرائحة ويتعرف على صاحبها ، ويخرجه من بين مئات الأشخاص الموجودين ، ويتكرر العرض عدة مرات ، فيخرج الكلب نفس الشخص من بين الموجودين .

الله سبحانه وتعالى فى هذه الآية الكريمة ، يلفتنا إلى هذه الحقيقة العلمية ، وهى أن لكل إنسان رائحة خاصة لا يشاركه فيها غيره ، ونبى الله يعقوب بما علمه الله عرف من رائحة قميص يوسف أن يوسف ما زال حيًا .

قوله تعالى : ﴿وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ ﴾ لأن القافلة الكبيرة لما غادرت المدينة التي كان يقيم فيها يوسف ، كانت تضم عددًا كبيرًا من الناس ، فكانت رائحة قميص يوسف مختلطة بروائح

كثيرة ، كما أن مبانى المدينة كانت تحجزها ، فلما خرجت القافلة من المدينة ، وانقسمت إلى مجموعات صغيرة ، وأخذت كل قافلة منها طريقها إلى بلدها ، أوصل الله تعالى رائحة يوسف إلى يعقوب الطّيّخ ، عندما سمع من هم حول يعقوب قوله بأنه يشم ريح يوسف ؛ ﴿ قَالُواْ تَاللّهِ إِنَّكَ لَغِى ضَكَلِكَ ٱلْقَكِدِيرِ ﴾ ولقد كان هذا القول عن جهل طبعًا ؛ لأن الله علَّم يعقوب ما لم يعلموه وميزه عنهم ، وهكذا اتهموا يعقوب بأنه يردد الخرافات التي كان يرددها حول يوسف ، وليس المقصود بالضلال هنا ما يتعلق بالدين . ولكن القصود به الجزئيات التي لا علاقة لها بالدين ، كأن يقول : أنا واثق أن يوسف سيعود أو غير ذلك ، كانوا يعتبرون هذا ضلالًا ، وهو دائمًا قول كل جاهل لم يؤت من العلم شيئًا .

\$\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$

وصلت القافلة وجاء الأخ الأكبر يحمل قميص يوسف ، وألقاه على وجه أبيه ، ﴿ فَأَرْتَدَ بَصِيرًا فَالَ أَلَمَ أَقُل لَكُمُ مِنَ أَللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ . انظر إلى دلائل الحق والنبوة ، وكيف أن النبى يحس بالأشياء قبل الناس ، ثم يأتى الواقع فيؤيد ما يقول ، ولذلك عندما يصلكم خبر من معصوم ، فإياكم أن تقفوا بعقولكم فيه ؛ لأن العقول تأخذ مدركات الأشياء على قدرها ، وهناك أشياء فوق قدرة العقول ، فإن محدثتم بها فلا تكذبوا ، خذوها وإن لم تفهموها ؛ ولذلك قال يعقوب : ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنْ أَمْلُونَ ﴾ .

﴿ قَالُواْ يَتَأَبَانَا آسَتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا ۚ إِنَّا كُنَّا خَطِيبِنَ ﴾ كأن ذنوبهم كثيرة ، وهم معترفون بخطئهم ، ماذا قال يعقوب ؟ ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيــ مُ ﴾ .

## يعقوب وأبناؤه في مصر

يقولَ الحق سبحانه وتعالى : ﴿ فَكُلُمًّا دَخَلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٩٩] نقلة سريعة من بيت الأب في الشام إلى حيث يوسف.

إذن .. إخوة يوسف جمعوا أهلهم وأعدوا الدواب وركبوا مع أبيهم، حتى وصلوا إلى مكان يوسف، ثم استأذنوا في الدخول فأذن لهم.

وقوله تعالى: ﴿ عَالَى اللَّهِ أَبُوَيْهِ ﴾ . كيف يقال: أبويه ، وأم يوسف ماتت وكذلك جده ، والأب وحده الذى كان موجودًا ؟ نقول: إن العادة كانت ، إذا ماتت الأم ، يدعون الخالة أمًّا ويجعلونها في مقام أمهم .

وقوله: ﴿ أَدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاءَ اللّهُ ءَامِنِينَ \* وَرَفَعَ أَبُوبَيْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ سُجَّدًا ﴾ [يوسف: ٩٩، ١٠٠] هذا يدل على أن هناك دخول أول: حينما قال: ﴿ أَدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاءَ ٱللّهُ ءَامِنِينَ ﴾ ، ودخول ثان: عندما آوى إليه أبويه ، ذلك أنه من عادة العظماء أن يستقبلوا كبار ضيوفهم في مداخل أو عند حدود البلاد ، فاستقبال العظماء يتم أولًا عند الحدود ، حيث يقدم إليهم وجهاء القوم وأعيانهم ، ويستريحون من عناء السفر ، ثم بعد ذلك ينتقلون إلى مقر إقامة حكم البلاد .

قوله تعالى : ﴿وَرَفَعَ أَبُوَيْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ﴾ أى أجلسهم فى مكان مجلسه الدائم الذى يصرف منه كل أمور الدولة .

وَكَثَرُواْ لَهُ سُجَدَّاكِ السجود هنا هو شكر لله ؛ لأنه جمع شملهم وهداهم أو اعتذار ليوسف على ما بدر منهم نحوه ونحو أخيه ، أو تعبير عن الفرحة بجمع الشمل بعد هذا العمر الطويل ، أو أن هذا كان من شريعتهم ، المهم في هذا كله أنه ليس سجود عبادة .

وقوله: ﴿ يَكَأَبُتِ هَٰذَا تَأْوِيلُ رُمْيَكِي مِن قَبِلُ ﴾ يسترجع يوسف البداية ، يوم رأى وهو طفل الشمس والقمر والنجوم تسجد له ، فأسرع يقص على أبيه هذه القصة ، فقال الأب : هذه الرؤيا تدل على أنه سيكون لك شأن عظيم ، فلا تقصصها على إخوتك ؛ فتمتلئ صدورهم غيظًا منك وقلوبهم حقدًا عليك ، وهذه الصدرو حاقدة الآن ، فما بالك إذا علمت بهذه الرؤيا ؟! لأن يعقوب رأى النبوة فيه ، وكان يعرف حقد إخوة يوسف عليه ، وكيف أن هذا الحقد سيؤدى إلى أحداث كثيرة ، وهكذا يعيدنا في آخر القصة إلى أولها حيث يقول : الحقد سيؤدى إلى أحداث كثيرة ، وهكذا يعيدنا في آخر القصة إلى أولها حيث يقول : واقع يحدث .

قال تعالى : ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ فِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَآةً بِكُمْ مِّنَ ٱلْبَدُو مِنْ بَعَدِ أَن نَزَعَ الشَّيَطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِتِ ﴾ [يوسف: ١٠٠] . يوسف الطَّيْظُ يعدد نعم الله عليه ، فيقول : إن الشَّيَطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِتِ ﴾ [يوسف: ١٠٠] . يوسف الطَّيْظُ يعدد نعم الله عليه ، فيقول : إن الله سبحانه وتعالى قد نجاه من الجُب الذي ألقاه فيه إخوته ، وأنقذه من السجن الذي ألقته فيه الله سبحانه وتعالى قد نجاه من الأرض ، وجعله عزيز مصر ، واللقاء هنا بين يوسف وإخوته امرأة العزيز ، ثم بعد ذلك مكنه في الأرض ، وجعله عزيز مصر ، واللقاء هنا بين يوسف وإخوته كان لقاء صفاء ، وقوله تعالى : ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ فِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجِنِ ﴾ ، هذا إحسان

يوسف ﴿وَجَآةً بِكُمْ مِّنَ ٱلْبَدَوِ﴾ [بوسف: ١٠٠] وهذا إحسان لإخوة يوسف، بعد أن عاشوا في البدو جاء بهم إلى قصر العزيز .

كلمة «أُحْسَنَ» مرة تتعدى: الإحسان إليك والإحسان لغيرك، ومرة تقتصر على الإحسان لك أو بك. والإحسان هنا متعدد؛ لأنه أحسن إليه بإخراجه من السجن، وأحسن لإخوته بأن جاء بهم من البدو، قوله تعالى: ﴿ وَجَاتَهُ بِكُمْ مِنَ ٱلْبَدُو ﴾ اعتبرت إحسانًا إلى إخوة يوسف لماذا؟ لأننا نعرف أن البدو قوم رُحُل، يعيشون على الانعزالات الأسرية، فلا يضمهم مجتمع ولا يبقون في مكان واحد بل ينتقلون من مكان إلى آخر؛ بحثًا عن المياة والعشب، بيوتهم على ظهور جمالهم، هم وراء العشب من منطقة إلى أخرى وحياتهم على الفطرة، ليس لهم أي نوع من الحضارة؛ لأن البدو رُحُل باستمرار، إنما الحضر معناها أن يحضر إليك كل شيء وأنت في المدينة، أي أنه في البادية أنت تذهب باحثًا عن الخير، أما في الحضر فالخير يأتيك إلى مكانك، وأنت مستقر في حياتك ومعيشتك وسكنك وملبسك.

قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿وَجَآةً بِكُمْ مِّنَ ٱلْبَدُوِ﴾ أى أن يعقوب وإخوة يوسف، سيعيشون منذ الآن في مصر، ذات الحضارة العريقة وسيجدون فيها كل شيء. ثم يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿وَمِنْ بَعْدِ أَن نَزَعَ ٱلشَّيْطُنُ بَيِّنِي وَبَيْنَ إِخْوَفِتُ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِمَا يَشَاآهُ إِنَّهُ هُوَ الذي وسوس لإخوة يوسف، وأن العيليمُ لَلْحَكِيمُ ﴿ وَيوسف، وأن الوسوسة كانت نزعًا فقط، وليست استقرارًا على سوء.

ثم يتوجه يوسف إلى ربه قائلًا: ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتّيْتَنِى مِنَ ٱلْمُلّكِ ﴾ [ يوسف: ١٠١] ﴿ رَبِّ ﴾ نداء لحالقه ، فالرب هو الحالق ، والمربى هو الحالق من عدم والممد من عدم ، الله سبحانه وتعالى أباح التزواج والتكاثر لاستبقاء الحياة على الأرض ، إن من صفات الربوبية ، وصفات الربوبية يأخذها المؤمن والكافر ، فالمؤمن محلق من عدم وأمد من عدم ، والكافر كذلك يأخذ كل متعلقات الربوبية ، فالكون كله يخدمه في الحياة الدنيا : الشمس تشرق عليه والهواء يتنفسه ، والمطرينزل على أرض المؤمن والكافر ، والأرض تعطى المؤمن والكافر بالأسباب ، والله سبحانه وتعالى هو رب هذا الكون كله ، خلقه وأوجده ، ولذلك فهو سبحانه متكفل بوسائل حياته ، وتعالى هو رب هذا الكون كله ، خلقه وأوجده ، ولذلك فهو سبحانه متكفل بوسائل حياته ، وتعالى هو رب هذا الكون كله ، خلقه وأوجده ، ولذلك فهو سبحانه متكفل بوسائل حياته ، ولكن عطاء الألوهية في الدنيا والآخرة للمؤمن وحده ، فالله لا يكلف كافرًا ،

يوسف التَّكِيُّةُ يقول كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ رَبِّ قَدَّ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ ﴾ لأن الله سبحانه وتعالى هو الذي أعطى يوسف التَّكِيُّةُ الملك ، ولا يمكن لأحد أن يعطى ملكًا في الأرض قهرًا على الله سبحانه ، بل حتى الظالم والمفسد لا يصل أحدهما إلى الملك إلا بإرادة الله تبارك وتعالى .

الله جل جلاله أعطى يوسف الملك: ﴿ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَعَادِيثِ ﴾ ، لأن الله علم يوسف أن يفسر الرؤى ، ففسر لمن معه في السجن ، وفسر للمَلِك ، والله سبحانه وتعالى حين يعلم يوسف ذلك فهذه ليست عجيبة ؛ لأنه سبحانه فاطر السماوات والأرض ، أي أنه حالق كل شيء ويعلم أسرار خلقه .

وقوله: ﴿ أَنْتَ وَلِيْ ـ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَالْحِقْنِي بِالصَّلِحِينَ ﴾ ، ﴿ وَلِيْ ـ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ﴾ ، ﴿ وَلِيْ ـ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ﴾ ، ﴿ وَلِيْ ـ فِي الدَّنْيَا وَالْآخِرَةِ ﴾ ، ﴿ وَلَذَلك الحَياة الباقية التي لا تزول ، ولذلك ولكن هل يوسف الطَّيِّكُ يريد الدنيا ؟ إنه يريد الآخرة تلك الحياة الباقية التي لا تزول ، ولذلك تأتى الدعوة الهامة : ﴿ وَوَفَيْ مُسْلِمًا ﴾ ؛ لأن الدين عند الله الإسلام ، فيوسف أخذ عطاءات الله في الدنيا وأتاه الله الملك ، هنا يتساءل العلماء : كيف يتمنى الإنسان الوفاة ؟ نقول : إن الإنسان إذا وُفِّق في دنياه ، فهو دائمًا طموح يريد زيادة الخير .

دخل ميمون بن مروان على عمر رضى الله تعالى عنه وهو يسأل ربه الموت ، قال له : يا أمير المؤمنين أتسأل الله الموت ، وقد صنع الله على يدك خيرًا كثيرًا ، فأحييت سننًا وأمت بدعًا وبقاؤك خير للمسلمين ؟ قال : ألا أكون كالعبد الصالح يوسف حين أتم الله عليه نعمته ، فقال كما جاء فى القرآن : ﴿ إِنَّ وَبَ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثُ فَاطِرَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيّ فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةُ قَوَنَنِي مُسَلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِالطَّلِمِينَ ﴾ [يوسف :

وقوله يوسف: ﴿ وَقَوْفَى ﴾ اللّه يتوفى الأنفس جميعًا ، فكلنا يتوفانا اللّه طلبنا أم لم نطلب ، ولكن المطلوب أن يتوفى يوسف مسلمًا ، أى يعبد اللّه وحده لا إله إلا هو ؛ ولذلك عندما نزور القبور نقول : السلام عليكم ديار قوم مؤمنين أنتم السابقون ، وإنا إن شاء اللّه بكم للاحقون . لماذا قلت : إن شاء الله ؛ ليتوفاك اللّه مؤمنًا لماذا قلت : إن شاء الله ؛ ليتوفاك اللّه مؤمنًا

مثلهم. يوسف الطَّيْمِينَ يقول: ﴿ وَٱلْحِقِّنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ كيف يقول نبى لربه: ﴿ وَٱلْحِقَّنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ والنبى أعلى درجة من الصالح؟ نقول: إن الصالحين منهم الأنبياء.

أَلَم يُعلم العبد الصالح موسى نبى الله الطّيكا، أسرار أقدار الله فى الأرض؟ ألم يأت العبد الصالح لسليمان بعرش بلقيس قبل أن يرتد إليه طرفه ؟ بينما كان سليمان نفسه عاجزًا عن أن يأتى بالعرش. بهذه الطريقة ، وكان يحاول الاستعانة بالجن وغيره ، إذن . . إبراهيم وإسحاق ويعقوب والنبيون كلهم من الصالحين .

\* \* \*

# ذكر قصة نبى اللَّه أيوب الطَّيِّخُ

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ فَ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِّي مَسَنِيَ العَبْرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّحِمِينَ فَى فَالسَّبَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا يِهِ مِن ضُرِّ وَ النَّيْنَا أَهْلَمُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةُ الرَّحِمِينَ فَى فَاسَتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا يِهِ مِن ضُرِّ وَ النَّيْنَا أَهْ اللَّهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً بِنَ عِنلِينَا وَفِرَكَرَىٰ لِلْعَبِدِينَ وَ الأنبياء: ٨٥، ٨٤] ﴿ نَادَى رَبَّهُ فَى أَى : دعاه ؛ لأن النداء بالنسبة لله دعاء ؛ لأن النداء أل النداء أن تطلب إقبال أحد عليك ، لكن نداء الله تعالى معناه دعاء ؛ لأنه غير نداء البشر ؛ لأن نداء البشر كل مراده الإقبال ، تقول مثلًا : يا محمد ، فيأتيك ، لكن في غير نداء البشر ؛ لأن نداء البشر كل مراده الإقبال ، تقول مثلًا : يا محمد ، فيأتيك ، لكن في أي شيء تحتاجه ، هذا شيء آخر ، لكن أيوب حينما نادى ربه ناداه بمطلوب يريد أن يحققه له ، والضر ابتلاء في جسده بمرض أو غيره ، وقالوا : إن الأنبياء لا يمرضون مرضًا ينفر الناس منهم ، والضر ابتلاء في أي شيء آخر غير الجسد . أما الضرر : فهو أي إيذاء في أي شيء آخر غير الجسد .

أيوب التَّلِيُّةٌ لِمَا أَصابِه الضر صبر ، ولكن ألم الضر جعله يدعو ربه أن يكشف عنه ضره ؛ لأن الإنسان لا يتشجع على الله .

وكلمة : ﴿ أَرَّكُمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ نحن قلنا : حين ترى جمعًا يدخل الله فيه نفسه مع خلقه في شيء ، فاعلم أن له معنى آخر ، مثل : ﴿ أَحْسَنُ ٱلْخَيْلِقِينَ ﴾ وه خير الحاكمين ﴾ .. إلخ ؛ لأن البشر منهم الراحمون ، ولكن رحمة العبد ليست مثل رحمة الخالق ، وذلك مثل الفارق بين ما يخلقه الخلق ، وما يخلقه الخالق .

ربنا سبحانه حين ناداه أيوب استجاب له وكشف عنه الضر، قال تعالى : ﴿ فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ، مِن ضُـرِّ وَءَاتَيْنَكُ أَهْـلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَنْبِدِينَ﴾ [الأنبياء: ٨٤].

فهو كان يشتكى من الضر وقلة الأهل ، فلم يكن له عزوة ، فلما استجاب الله دعوته ، أعطى له إجابة دعائه وزاده أشياء لم يطلبها في دعائه ، فكشف عنه الضر وآتاه أهله وزاده مثلهم أيضًا ، رحمة من عند الله فوق ماطلب ، وهذا كله رحمة من الله وذكرى لكل عابد ؛ لأن العابد الذي يخلص عبادته لله ، عليه أن يعلم أنه إذا أصابه مكروه ولجأ إلى الله ، فإن الله يرفع عنه هذا المكروه ، ويعطيه نعمًا فوق ما طلب .

## ذكر قصة ذو الكفل الطِّيِّيُّ

وقال الله تعالى بعد قصة أيوب في سورة « الأنبياء » : ﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا ٱلْكِفْلِ

 كُلُّ مِنَ ٱلصَّدِيرِينَ ﴿ وَأَدْخَلْنَاهُمْ فِ رَحْمَتِنَا ۚ إِنَّهُم مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ .

وقال اللّه تعالى بعد قصة أيوب أيضًا فى سورة « ص » : ﴿ وَاَذْكُرْ عِبَدَنَا ۚ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ أُولِي ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَدِرِ ۞ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةِ ذِكْرَى ٱلدَّارِ ۞ وَإِنَّهُمْ عِندُنَا لَمِنَ ٱلْمُصَّطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾ . فالظاهر فى ذكره فى القرآن العظيم ، بالثناء عليه مقرونًا مع هؤلاء السادة الأنبياء أنه نبى ، عليه من ربه الصلاة والسلام ، وهذا هو المشهور .

وقد زعم آخرون أنه لم يكن نبيًا ، وإنما كان رجلا صالحًا ، وحكمًا مقسطا عادلا وتوقف ابن جرير في ذلك .. فالله أعلم .

وروى عن مجاهد: أنه لم يكن نبيًا ، وإنما كان رجلا صالحًا . وكان قد تكفل لبني قومه أن يكفيهم أمرهم ، ويقضى بينهم بالعدل ، فسمى ذا الكفل .

وروى ابن جرير وابن أبى حاتم من طريق داود بن أبى هند ، عن مجاهد أنه قال : لما كبر اليسع قال : لو أنى استخلفت رجلا على الناس ، يعمل عليهم فى حياتى ؟ حتى أنظر كيف يعمل . فجمع الناس ، فقال : من يتقبل منى بثلاث أستخلفه : يصوم النهار ، ويقوم الليل ، ولا يغضب . قال : فقام رجل تزدريه العين ، فقال : أنا ، فقال : أنت تصوم النار وتقوم الليل ، ولا تغضب ! ! قال : نعم . قال : فرده ذلك اليوم ، وقال مثلها فى اليوم الآخر ، فسكت أناس ، تغضب ! ! قال : نعم . قال : فرده ذلك اليوم ، وقال مثلها فى اليوم الآخر ، فسكت أناس ، وقام ذلك الرجل فقال : أنا ، فاسخلفه . قال : فجعل إبليس يقول للشياطين : عليكم بفلان ، فأعياهم ذلك ، فقال : دعونى وإياه ، فأتاه فى صورة شيخ كبير فقير ، وأتاه حين أخذ مضجعه فأعياهم ذلك ، فقال : دعونى وإياه ، فأتاه فى صورة شيخ كبير فقيل : إن بينى وبين قومى خصومة ، كبير مظلوم ، قال : فقام ففتح الباب فجعل يقص عليه ، فقال : إن بينى وبين قومى خصومة ، وإنهم ظلمونى وفعلوا بى وفعلوا ، وجعل يطوّل عليه ، حتى الرواح وذهبت القائلة . فقال : إذا وحد بن الناس ، ونتظره فلا يراه ، فلما رجع إلى رحت فإننى آخذ لك بحقك . فانطلق وراح فكان فى مجلسه ، فجعل ينظر هل يرى الشيخ ، فلم يره ، فقام يتبعه . فلما كان الغد جعل يقضى بين الناس ، ونتظره فلا يراه ، فلما رجع إلى القائلة ، فأخذ مضجعه ، أتاه فدق الباب ، فقال : من هذا ؟ فقال : الشيخ الكبير المظلوم . ففتح له فقال : ألم أقل لك إذا قعدت فأتنى ؟ قال : إنهم أخبث قوم إذا عرفوا أنك قاعد ، قالوا : نحن هذة على الفقل : ألم أقل لك إذا قعدت فأتنى ؟ قال : إنهم أخبث قوم إذا عرفوا أنك قاعد ، قالوا : نحن

نعطيك حقك ، وإذ أقمت جحدوني ، قال : فانطلق فإذا رحت فأتني . قال : ففاتته القائلة ، فراح فجعل ينتظره فلا يراه ، وشق عليه النعاس ، فقال لبعض أهله : لا تدعن أحدًا يقرب هذا الباب حتى أنام ، فإني قد شق عليَّ النوم . فلمَّا كان تلك الساعة جاء ، فقال له الرجل : وراءك وراءك . فقال : قد أتيته أمس وذكرت له أمرى . فقال : لا والله ، لقد أمرنا ألا ندع أحدًا يقرَّبه . فلما أعياه نظر فرأى كوة في البيت ، فتسور منها ، فإذا هو في البيت ، وإذا هو يدق الباب من داخل. قال: فاستيقظ الرجل، فقال: يا فلان، ألم آمرك؟ قال: أما من قبلي والله فلم تؤت، فانظر من أين أوتيت ؟ قال : فقام إلى الباب فإذا هو مغلق كما أغلقه ، وإذا الرجل معه في البيت فعرفه . فقال : أعدو الله ؟ قال : نعم ، أعييتني في كل شيء ، ففعلت كل ما ترى لأغضبك . فسماه اللَّه ذا الكفل؛ لأنه تكفل بأمر فوفَّي به . وروى ابن أبي حاتم : عن أبي موسى الأشعري رضي اللَّه تعالى عنه ، وهو على هذا المنبر يقول : ما كان ذو الكفل نبيًا ، ولكن كان رجلا صالحًا ، يصلى كل يوم مائة صلاة فتكفل له ذو الكفل من بعده ، فكان يصلى كل يوم مائة صلاة ؛ فسمى ذا الكفل. وروى أحمد : عن ابن عمر قال : سمعت من رسول الله على حديثًا لو لم أسمعه إلامرة أو مرتين ، حتى عد سبع مرات ، لم أحدث به ، ولكني قد سمعته أكثر من ذلك ، قال : كان الكفل من بني إسرائيل ، لايتورع من ذنب عمله ، فأتنه امرأة فأعطاها ستين دينارًا على أن يطأها ، فلما قعد منها مقعد الرجل من امرأته ، أرعدت منه وبكت ، فقال لها ، ما يبكيك؟ أأكرهتك؟ قالت: لا، ولكن هذا عمل لم أعمله قط، وإنما حملتني إليه الحاجة. قال : فتفعلين هذا ولم تفعليه قط ! ثم نزل فقال : اذهبي بالدنانير لك . ثم قال : والله لا يعصبي الله الكفلُ أبدًا ، فمات من ليلته ، فأصبح مكتوبًا على بآبه : قد غفر الله للكفل ، .

ورواه الترمذي وقال : حسن، وذكر أن بعضهم رواه فوقفه على ابن عمر .

فهو حديث غريب جدًّا وفي إسناده نظر ، فإن سعدًا هذا . قال أبو حاتم : لا أعرفه إلا بحديث واحد . ووثقه ابن حبان ، ولم يرو عنه سوى عبد اللَّه بن عبد اللَّه الرازى هذا . . فالله أعلم . وإن كان محفوظًا فليس هو ذا الكفل ، وإنما لفظ الحديث : الكفل من غير إضافة فهو رجل آخر غير المذكور في القرآن . . فالله تعالى أعلم ](1) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من 3 قصص الأنبياء ، لابن كثير (٢١٤ – ٢١٧).

#### ذكر قصة أصحاب الرس

قال اللَّه تعالى فى سورة « الفرقان » : ﴿ وَعَادًا وَثَمُودًا وَأَصْحَبَ ٱلرَّسِ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ
 كَيْبِرًا ۞ وَكُلَّا ضَرَبْنَا لَهُ ٱلأَمْثَالُ وَكُلَّا تَـنَبِيرًا ﴾ .

وقال تعالى في سورة « ق » : ﴿ كُذَّبَتْ قَبْلَهُمْ فَوْمُ نُوْجِ وَأَضْحَنَبُ ٱلرَّمِن وَثَمُودُ ۞ وَعَادُّ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطٍ ۞ وَأَضْحَبُ ٱلأَيْكَةِ وَقَوْمُ نُبَعٍ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرَّسُلَ فَحَنَّ وَعِيدٍ ﴾ . وهذا السياق والذي قبله ، يدل على أنهم أهلكوا ودمروا وتبروا ، وهو الهلاك . وهذا يرد اختيار ابن جرير ، من أنهم أصحاب الأخدود الذين ذكروا في سورة « البروج » ؛ لأن أولئك عند ابن إسحاق وجماعه ، كانوا بعد المسيح التَّخْيَةُ وفيه نظر أيضًا .

وروى ابن جرير قال: قال ابن عباس: أصحاب الرس أهل قرية من قرى ثمود. وقد ذكر الحافظ الكبير أبو القاسم ابن عساكر في أول تاريخه ، عند ذكر بناء دمشق ، عن « تاريخ » أبي القاسم عبد الله بن عبد الله بن جرداد وغيره ، أن أصحاب الرس كانوا بحضور ، فبعث الله إليهم نبيًا ، يقال له: حنظلة بن صفوان ، فكذبوه وقتلوه ، فصال عاد بن عوص بن إرم بن سام بن نوح وولده من الرس ، فنزل الأحقاف . وأهلك الله أصحاب الرس ، وانتشروا في اليمن كلها ، وفشوا مع ذلك في الأرض كلها ، حتى نزل جبرون بن سعد بن عاد بن عوص بن إرم بن سنام بن نوح دمشق ، وبني مدينتها ، وسماها جبرون ، وهي إرم ذات العماد ، وليس أعمدة الحجارة في موضع أكبر منها بدمشق ، فبعث الله هود بن عبد الله بن رباح بن خالد بن الحلود بن عاد ، إلى عاد « يعني أولاد عاد » بالأحقاف ، فكذبوه فأهلكهم الله عز وجل .

فهذا يقتضي أن أصحاب الرس قبل عاد بدهورٍ متطاولة ، فالله أعلم .

وروى ابن أبى حاتم عن ابن عباس قال : الرس بئر بأذربيجان . وقال الثورى عن أبى بكر عن عكرمة قال : الرس بئر رسوا فيها نبيهم ، أى دفنوه فيها .

قال ابن جريج : قال عكرمة : أصحاب الرس بفلج وهم أصحاب يس . وقال قتادة : فلج من قرى اليمامة .

قلت : فإن كانوا أصحاب ﴿ يس ﴾ كما زعمه عكرمة ، فقد أهلكوا بعامة ، قال الله تعالى في قصتهم : ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا صَيَّحَةً وَبِيدَةً فَإِذَا هُمْ خَكِيدُونَ ﴾ وستأتى قصتهم بعد هؤلاء . وإن

كانوا غيرهم ، وهو الظاهر ، فقد أهلكوا أيضًا وتبروا ، وعلى كل تقدير فهذا ينافي ما ذكره ابن جرير .

وقد ذكره أبو بكر محمد بن الحسن النقاش: أن أصحاب الرس كانت لهم بئر ترويهم ، وتكفى أرضهم جميعًا ، وكان لهم ملك عادل حسن السيرة ، فلما مات وجدوا عليه وَجُدًا عظيمًا ، فلما كان بعد أيام ، تصور لهم الشيطان فى صورته ، وقال : إنى لم أمت ، ولكن تغيبت عنكم ؛ حتى أرى صنيعكم ، ففرحوا أشد الفرح ، وأمر بضرب حجاب بينهم وبينه ، وأخبرهم أنه لا يموت أبدًا ، فصدق به أكثرهم ، وافتتنوا به وعبدوه ؛ فبعث الله فيهم نبيًا ، فأخبرهم أن هذا شيطان يخاطبهم من وراء الحجاب ، ونهاهم عن عبادته ، وأمرهم بعبادة الله وحده لا شريك له . قال السهيلى : وكان يوحى إليه فى النوم ، وكان اسمه حنظلة بن صفوان ، فعدوا عليه فقتلوه وألقوه فى البئر ، فغار ماؤها وعطشوا بعد ريّهم ، ويبست أشجارهم وانقطعت ثمارهم ، وخربت ديارهم ، وتبدلوا بعد الأنس بالوحشة ، وبعد الاجتماع بالفرقة ، وهلكوا عن آخرهم ، وسكن فى مساكنهم الجن والوحوش ، فلا يُسمع ببقاعهم إلا عزيف والجن ، وزئير الأسود ، وصوت الضباع .

فأما ما رواه أعنى ابن جرير ، عن محمد بن حميد عن سلمة عن ابن إسحاق عن محمد بن كعب القرظى قال: قال رسول الله ﷺ: «إن أول الناس يدخل الجنة يوم القيامة العبد الأسود » وذلك أن الله تعالى بعث نبيًا إلى أهل القرية ، فلم يؤمن به من أهلها إلا ذلك العبد الأسود ، ثم أهل القرية عدوا على النبى ، فحفروا له بئرًا فألقوه فيها ، ثم أطبقوا عليه بحجر أصم ، قال : فكان ذلك العبد يذهب فيحتطب على ظهره ، ثم يأتى بحطبه فيبيعه ، ويشترى به طعامًا وشرابًا ، ثم يأتى بها إلى تلك البئر ، فيرفع تلك الصخرة ، ويعينه الله عليها ، ويدلى إليه طعامه وشرابه ، ثم يردها كما كانت ، قال : فكان كذلك ما شاء الله أن يكون . ثم إنه ذهب يومًا يحتطب كما كان يصنع ، فجمع حطبه وحزم حزمته ، وفرغ منها ، فلما أراد أن يومًا يحتملها ، وجد سنة فاضطجع فنام ، فضرب الله على أذنه سبع سنين نائمًا . ثم إنه ذهب يحتملها ، وجد سنة فاضطجع فنام ، فضرب الله على أذنه سبع حنين نائمًا . ثم إنه هب فتمطى ، فتحول لشقه الآخر ، فاضطجع فضرب الله على أذنه سبع حنين أخرى . ثم إنه هب فتحل حزمته ، ولا يحسب أنه نام إلا ساعة من نهار ، فجاء إلى قرية فباع حزمته ، ثم إنه ذهب إلى الحفرة ، إلى موضعها الذى كانت فيه ، يلتمسه طعامًا وشرابًا كما كان يصنع ، ثم إنه ذهب إلى الحفرة ، إلى موضعها الذى كانت فيه ، يلتمسه طعامًا وشرابًا كما كان يصنع ، ثم إنه ذهب إلى الحفرة ، إلى موضعها الذى كانت فيه ، يلتمسه طعامًا وشرابًا كما كان يصنع ، ثم إنه ذهب إلى الحفرة ، إلى موضعها الذى كانت فيه ، يلتمسه طعامًا وشرابًا كما كان يصنع ، ثم إنه ذهب إلى الحفرة ، إلى موضعها الذى كانت فيه ، يلتمسه طعامًا وشرابًا كما كان يصنع ، ثم إنه ذهب إلى الحفرة ، إلى موضعها الذى كانت فيه ، يلتمسه

فلم يجده وقد كان بدا لقومه فيه بداء، فاستخرجوه وآمنوا به وصدقوه. قال: فكان نبيهم يسألهم عن ذلك الأسود ما فعل، فيقولون له: ما ندرى، حتى قبض الله النبي الطيلا، وهبّ الأسود من نومته بعد ذلك، فقال رسول الله ﷺ: «إن ذلك الأسود لأول من يدخل الجنة».

فإنه حديث مرسل ومثله فيه نظر . ولعل بسط قصته من كلام محمد بن كعب القرطي . والله أعلم .

ثم قد رده ابن جرير نفسه ، قال : لا يجوز أن يجمل هؤلاء على أنهم أصحاب الرس المذكورون في القرآن ، قال : لأن الله أخبر عن أصحاب الرس أنه أهلكهم ، وهؤلاء قد بدلهم فآمنوا بنبيهم ، اللهم إلا أن يكون حدثت لهم أحداث ، آمنوا بالنبي بعد هلاك آبائهم . والله أعلم . ثم اختار أنهم أصحاب الأخدود ، وهو ضعيف ، لما تقدم ، ولما ذكر في قصة أصحاب الأحدود ، وهو ضعيف ، لما تقدم ، ولما ذكر في قصة أصحاب الأحدود ، حيث توعدوا بالعذاب في الآخرة إن لم يتوبوا ، ولم يذكر هلاكهم ، وقد صرح بهلاك أصحاب الرس . والله تعالى أعلم ](1) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من ﴿ قصص الأنبياء ﴾ (٢١٨ – ٣٢١).

# ذكر قصة قوم يس

اشتهر عن كثير من السلف والخلف أن هذه القرية « أنطاكية » ، رواه ابن إسحاق فيما بلغه عن ابن عباس وكعب الأحبار ووهب بن منبه ، وكذا روى عن بريدة بن الحصيب وعكرمة وقتادة والزهرى وغيرهم . قال ابن إسحاق فيما بلغه عن ابن عباس وكعب ووهب : إنهم قالوا : وكان لهم ملك اسمه أنطيخس بن أنطيخس وكان يعبد الأصنام . فبعث الله إليه ثلاثة من الرسل وهم : صادق ومصدوق وشلوم ، فكذبهم .

وهذا ظاهر أنهم رسل من الله عز وجل ، وزعم قتادة أنهم كانوا رسلًا من المسيح وكذا قال ابن جرير ، عن وهب ، عن ابن سليمان ، عن شعيب الجبائي : كان اسم المرسلين الأولين : شمعون ، ويوحنًا ، واسم الثالث بولس ، والقرية أنطاكية .

وهذا القول ضعيف جدًا؛ لأن أهل أنطاكية لما بعث إليهم المسيح ثلاثة من الحواريين كانوا أول مدينة آمنت بالمسيح في ذلك الوقت، والقدس، والإسكندرية، ورومية، ثم بعدها القسطنطينية ولم يهلكوا. وأهل هذا القرية المذكورة في القرآن أهلكوا، كما قال في آخر

قصتها بعد قلتهم صديق المرسلين: ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةُ وَبَدِدَةً فَإِذَا هُمْ خَكِيدُونَ ﴾ ولكن إن كانت الرسل الثلاثة المذكورون في القرآن ، بعثوا إلى أهل أنطاكية قديمًا ، فكذبوهم وأهلكهم الله ، ثم عمرت بعد ذلك ، فلما كان في زمن المسيح آمنو برسله إليهم ، فلا يمنع هذا . والله أعلم . فأما القول بأن هذه القصص المذكورة في القرآن ، هي قصة أصحاب المسيح ؛ فضعيف لما تقدم ، ولأن ظاهر سياق القرآن يقتضي أن هؤلاء الرسل من عند الله . قال الله تعالى : ﴿ وَاَضْرِبَ لَهُم مَّنَكُ ﴾ يعني لقومك يا محمد ﴿ أَصَّابَ الْقَرْيَةِ ﴾ يعني المدينة ﴿ إِذْ جَاتَهَا المُرْسَلُونَ \* إِذْ أَرْسَلُنَا إِلَيْهِمُ النَّيْنِ فَكَذَّبُوهُما فَعَزَّزَنَا بِثَالِئِ ﴾ أي أيدناهما بثالث في الرسالة ﴿ وَقَا الله مَا الله مَا الله مَا الله الله مَا الله الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الكافرة لله مَا الله الله مَا الله مَا الله الله مَا الله الله مَا الله اله الله الله مَا الله الله مَا الله مَا الله الله مَا الله الله مَا الله الهمَا الله الهذا الله الهم المَا الله الهمَا الهمَا الله المَا الله الهمَا اللهمَا الهمَا الله الهمَا اللهمَا اللهمَا الهمَا اللهمَا الهمَا الهمَا اللهمَا الهمَا اللهمَا الهمَا الهمَا اللهمَا المَا الهمَا الهمَا الهمَا الهمَا الهمَا اللهمَا الهمَا اللهمَا الهمَا الهمَا المَا الهمَا الهمَا المَا الهمَا الهمَا اللهمَا الهمَا المَا الهمَا الهمَا الهمَا المَا الهمَا المَا المَا المَا الهمَا المَا المَ

فأجابوا بأن الله يعلم أنا رسله إليكم ، ولو كنا كذبنا عليه لعاقبنا وانتقم منا أشد الانتقام ، ﴿وَمَا عَلَيْمَنَا ۚ إِلَّا ٱلْبَلَنعُ ٱلْمُبِينُ ﴾ أى إنما علينا أن نبلغكم ما أرسلنا به إليكم ، والله تعالى هو الذى يهدى من يشاء ويضل من يشاء ﴿قَالُوا ۚ إِنَّا تَطَيَّرَنَا بِكُمْ ۖ أَى تشاءمنا بما جئتمونا به . ﴿لَهِن لَرْ تَنتَهُوا لَنَرْجُمُنَكُرُ ﴾ قيل : بالمقال ، وقيل : بالفعال ، ويؤيد الأول قوله : ﴿وَلَيَمَسَّنَكُمُ مِنَّا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ توعدوهم بالقتل والإهانة .

﴿ وَقَالُواْ طَلَيْرِكُمْ مَّعَكُمْ ﴾ أى مردود عليكم ﴿ أَبِن ذُكِّرُ أَنَّ مُ أَى بسبب أنا ذكرناكم بالهدى ، ودعوناكم إليه ، توعدتمونا بالقتل والإهانة ﴿ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ أى لا تقبلون الحق ولا تريدونه .

وقوله تعالى: ﴿وَجَآءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ﴾ يعنى لنصرة الرسل، وإظهار الإيمان بهم ﴿وَقَالَ يَنْقَوْمِ ٱتَّبِعُوا ٱلْمُرْسَلِينَ \* ٱتَّبِعُوا مَن لَا يَشْتَلُكُرُ ٱجْرًا وَهُم مُّهْتَدُونَ﴾ أى يدعونكم إلى الحق المحض بلا أجرة ولا جعالة.

ثم دعاهم إلى عبادة الله تعالى وحده لا شريك له ، ونهاهم عن عبادة ما سواه مما لا ينفع شيئًا ، لا في الدنيا ولا في الآخرة . ﴿ إِنِّ إِذَا لَغِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ أى أن تركت عبادة الله ، وعبدت ما سواه .

ثم قال مخاطبًا للرسل: ﴿ إِنِّتَ ءَامَنتُ بِرَيِّكُمْ فَأَسَّمَعُونِ ﴾ قيل: فاستمعوا مقالتي،

واشهدوا لى بها عند ربكم ، وقيل معناه : فاسمعوا يا قومى إيمانى برسل الله جهرة . فعند ذلك قتلوه ، قيل : رجمًا . وقيل : عضًا . وقيل : وَثَبُوا إليه وَثُبَةَ رجلَ واحد فقتلوه .

وحكى ابن إسحاق عن بعض أصحابه عن ابن مسعود قال : وطئوا [عليه] بأرجلهم ، حتى أخرجوا قصبته .

وقد روى الثورى عن عاصم الأحول ، عن أبى مجلز : كان اسم هذا الرجل حبيب ابن مرى ، ثم قيل : كان نجارا ، وقيل : حيًّاكا ، وقيل : إسكافا ، وقيل : قصَّارًا ، وقيل : كان يتعبد فى غار هناك .. فالله أعلم .

وعن أبن عباس: كان حبيب النجار قد أسرع فيه الجذام، وكان كثير الصدقة فقتله قومه ؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ قِيلَ ٱدْخُلِ ٱلْجَنَّةُ ﴾ يعنى لما قتله قومه أدخله الله الجنة، فلما رأى فيها من النضرة والسرور ﴿ قَالَ يَكْتَتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ \* يِمَا غَفَرَ لِي رَبِي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ يعنى ليؤمنوا بما آمنت به، فيحصل لهم ما حصل لى . قال ابن عباس: نصح قومه في حياته بقوله: ﴿ يَنفَوْمِ النّبِعُوا ٱلْمُرْسَكِينَ ﴾ وبعد مماته في قوله: ﴿ قَالَ يَنكِتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ \* يِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِن ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ رواه ابن أبي حاتم . وكذلك قال قتادة: لا يلقى المؤمن إلا ناصحا، لا يلقى غاشًا ؛ لما عاين ما عاين من كرامة الله: ﴿ قَالَ يَلكِتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ \* يِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي يلقى غاشًا ؛ لما عاين ما عاين من كرامة الله: ﴿ قَالَ يَلكِتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ \* يِمَا عَفَر لِي رَبِّي فَحَمَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ تمنى والله أن يعلم قومه بما عاين من كرامة الله وما هو عليه ! قال قتادة: فلا والله ما عاتب الله قومة بعد قتله: ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةُ وَبِودَةً فَإِذَا هُمْ خَكِيدُونَ ﴾ .

وقوله تعالى : ﴿ ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ، مِنْ بَعْدِهِ، مِن جُندِ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ ﴾ أى : وما احتجنا في الانتقام منهم إلى إنزال جند من السماء عليهم .

هذا معنى ما رواه ابن إسحاق عن بعض أصحابه عن ابن مسعود. قال مجاهد وقتادة : وما أنزل عليهم جندا ، أى رسالة أخرى . قال ابن جرير : والأول أَوْلَى . قلت : وأقوى ؛ ولهذا قال : ﴿وَمَا كُنّا مُنزِلِينَ ﴾ أى وما كنا نحتاج فى الانتقام إلى هذا ، حين كذبوا رسلنا وقتلوا ولينا ﴿ إِن كَانَتَ إِلّا صَيْحَةٌ وَيَحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَكِمِدُونَ ﴾ .

قال المفسرون: بعث الله إليه جبريل الكيلا، فأخذ بعضادتي الباب الذي لبلدهم، ثم صاح بهم صيحة واحدة، فإذا هم خامدون، أي قد أخمدت أصواتهم، وسكنت حركاتهم،

ولم يبق منهم عين تَطرِف .

وهذا كله مما يدل على أن هذه القرية ليست أنطاكية ؛ لأن هؤلاء أهلكوا بتكذيبهم رسل الله إليهم ، وأهل أنطاكية آمنوا واتبعوا رسل المسيح من الحواريين إليهم ؛ فلهذا قيل إن أنطاكية أول مدينة آمنت بالمسيح .

فأما الحديث الذي رواه الطبراني من حديث حسين الأشقر ، عن سفيان بن عيينة ، عن ابن أبي نجيح ، عن مجاهد ، عن ابن عباس ، عن النبي على قال : « السبق ثلاثة : فالسابق إلى موسى : يوشع بن نون ، والسابق إلى عيسى : صاحب يس ، والسابق إلى محمد : على بن أبي طالب » . فإنه حديث لا يثبت ؟ لأن حسينًا هذا متروك ، شيعى من الغلاق ، وتفرده بهذا مما يدل على ضعفه بالكلية . والله أعلم ](1) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من وقصص الأنبياء، ( ٨٧، ٨٨).

# ذكر قصة نبى اللَّه يونس الطَّيَّةُ

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَوَذَا ٱلنُّونِ إِذَ ذَهَبَ مُعَكَضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُكِينَ اللّهِ إِلّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِّ حَنْتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ اللّه يونس بن وَجَنَّيْنَهُ مِنَ ٱلْفَكِيَّةِ وَكَذَلِكَ نُصْحِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٨، ٨٨] هذه قصة نبى الله يونس بن متى ، وكان في بلد تسمى « نينوى » ، وهى في الموصل في العراق ، والتي ذكرها عداس خادم بستان الطائف ، عندما ذهب رسول الله عليه إلى الطائف يطلب النصرة ، فحرض أهل الطائف عليه غلمانهم وسفهاءهم ، فقذفوه بالحجارة حتى دميت قدماه الشريفتان ، فدخل إلى بستان ، فرآه خادم البستان واسمه عداس ؛ وأتى له بقِطف عنب ليأكله ثم تكلم معه ، فأخبره عدّاس أنه من نينوى » ، قال له رسول الله عليه قرية العبد الصالح [ يونس ] » ، قال عداس : وما أدراك بالعبد الصالح ? فقال رسول الله عليه ﴿ وأنه نبى وأنا نبى » .

والنون هو الحوت ، وجمعه نينان مثلما تجمع حوت على حيتان ، فهى مثلها وزنًا ومعنى ، فكلمة ذا النون أى : صاحب الحوت ؛ لأن له مع الحوت قصة ، كما أن النون اسم من أسماء حروف المعجم ؛ ولكن أحيانًا حرف المعجم يوافق اسمًا له معنى ، مثل الحرف « قاف » يوجد جبل يسمى باسمه [ وهو ] جبل « قاف » ، وحرف العين تسمى عليه عين الماء ، والعين المبصرة ، وحرف السين يسمى على نهر « السين » ، إذن قد يصادف اسم الحرف اسم شىء آخر .

ومادة الغضب إن أخذت منها المفرد، تقول: فلان غاضب، ولكن كلمة مغاضب تدل على أن أحدًا يشاركه الغضب، مثل الفعل شارك ومشارك، فتقول شارك زيد عمرا. فكل واحد منهما يكون فاعلًا مرة ومفعولًا مرة، بعبارة أخرى: هناك غاضب ومغاضب، الغاضب يكن غضبان من نفسه، ولم يغضبه أحد، وإنما مغاضب يعنى الناس أغضبوه، مثل هاجر أى ترك المكان من نفسه، ومهاجر أجبره أهل المكان على المهاجرة، والمغاضبة من جهتين التى يسمونها المفاعلة، فعندما تقول: قاتل زيد عمرًا. معناه أن عمرًا قاتل زيدًا أيضًا، أى هناك مشاركة في القتال من الطرفين.

ولكن لماذا غضب يونس بن متى ؟ قالوا : لأن قومه كذبوه ، وحذرهم من أن تكذيبهم

لمنهج الله سيجلب لهم المتاعب ، وينزل عليهم غضب الله وعقابه ، ولكنهم عصوا وتمردوا ، وتأخر عنهم عذاب الله ، فلما تأخر العذاب عنهم ، خاف أن يكذبوه ، فترك قومه ومشى ، ولم يكن يعلم أن القوم قد تابوا ، فأجل الله عنهم العقاب ، ولكن يونس لم يعلم بهذه التوبة ، فغضب لتأخر العذاب عنهم ؛ لأنه خشى أن يشكوا في دعوته ويكذبوه ، فتركهم مغاضبًا . ورسول الله على تركه مهاجرًا ؛ لأن قومه هم الذين ألجئوه إلى الهجرة ، ولذلك قال على وهو يغادر مكة : « والله إنك لأحب بلاد الله إلى نفسى ، ولولا أن قومك أخرجوني ما خرجت » .

ذا النون خرج مغاضبًا: ﴿ فَظُنَّ أَن لَن نَقَدِرَ عَلَيْهِ ﴾ [الأنباء ١٨] والظن ترجيح ، أى أنه اعتقد أن الله سبحانه وتعالى لن يضيق عليه ، فأرض الله واسعة ، وظن أنه سيجد مكانًا آخر ، يكون أهله أكثر قبولًا للدعوة وأقل عداوة له ، ولكنه مرسل إلى هؤلاء ، وكان لابد أن يتحمل الأذى منهم ، ولكن معارضة دعوته كانت شديدة ، التعنت كان شديدًا من أهل هذه القرية نينوى » .

بعض الناس يقولون: كيف يظن يونس، وهو نبى أن الله لن يقدر عليه!! وهذا جهل باستعمالات اللغة؛ لأنه لا يمكن أن يطرأ على ذهن عاقل، أن الله لا يقدر على شيء؛ لأنه سبحانه على كل شيء قدير، إذن .. معنى ﴿ فَظُنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ أى ظن أن الله لن يضيق عليه ويتعبه، بل سيبعثه إلى قوم أكثر طاعة واستجابة من قومه الذين تركهم، فيسعد بطاعتهم واستجابتهم له، بدليل أنه نادى في الظلمات: ﴿ أَن لا إِلَنهَ إِلا آلتَ سُبْحَنكَ إِنِ كَا الله أن ينفس عنه كربته، وتنفيس كُنتُ مِن الظّلولِين ﴾ فهذا القول منه دليل على أنه يريد من الله أن ينفس عنه كربته، وتنفيس الكربة لا يكون إلا بصفة القدرة له، إذن ﴿ لَن نَقْدِرَ ﴾ أى: لن نضيق عليه، ونرسله إلى قوم أفضل من قومه طاعة واستجابة.

# رحمة اللَّه تعالى ليونس النَّيْقَا

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُولِنُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ۞ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ۞ فَٱلْنَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ۞ فَلَوْلَا آنَهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينُ ۞ لَلَيْتَ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٩- ١٤٤] ونحن نعرف قصة يونس الطَّيْنُ مع

هذه هى الشبهة ، وقد فات هؤلاء أن هناك نظرية اسمها نظرية الاحتواء ، مثلما تأتى بكوب وتضع فيه قطعة سكر ، وتذيب السكر في الماء ، فتصبح كل جزئية من الماء فيها جزئية من السكر ، وهنا نقول : إن الماء احتوى السكر ؛ لأن الاحتواء يكون للأكثر ، إذن فلو أن يونس سيموت ، والحوت سيموت فسيتحولان إلى ذرات بعد الموت ، تتفاعل مع بعضها ، فحجم يونس وذراته أقل من حجم الحوت وذراته ، فالحوت هو الذى احتوى يونس إلى أن تقوم الساعة ، في ذراته المنثورة في الكون ، إذن التعبير القرآني صحيح ، ولكن هؤلاء لم يفهموا المقصود منه .

وقول الحق: ﴿ فَالْسَتَجَبِّنَا لَهُ وَجَعَيْنَكُ مِنَ ٱلْغَيِّ ﴾ أعطى لكل من يقرأ هذه القصة جزءًا من رحمة اللّه ليونس الطّيَكُلَّم ، وقوله تعالى : ﴿ وَكَذَلِكَ نُسْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ معناه أن هذه الدعوة ، ليست خاصة بيونس فقط ، ولكن اللّه سبحانه ينجى كل من قالها من المؤمنين ، فأى مؤمن يقع فى كرب أو يصيبه هم فيقول : ﴿ لَا إِلَهُ إِلَا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ الطَّلِمِينَ ﴾ فإن اللّه تعالى يفرج عنه ما هو فيه ، فكل من يصيبه غم ثم يتجه إلى اللّه ويقرأ هذه الآية لابد أن يذهب الله غمه ؛ لأنه سبحانه قال : ﴿ وَكَذَلِكَ نُسْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أى مثل هذا الإنجاء ننجى المؤمنين .

## إيمان قوم يونس التينيخ

أحس قوم يونس لما ببداية العذاب ، آمنوا وردوا المظالم إلى أصحابها ، أنجاهم الله من العذاب ، ويقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَمَتَّعَنَاكُمْ إِلَىٰ حِينِ ﴾ [يونس: ٩٨] أى أن الله تبارك وتعالى أنجاهم من الهلاك بعذابه حتى تأتى آجالهم عند نهاية العمر ، ولم تقع عليهم عقوبة من السماء ، يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَوْ شَآةً رَبُّكَ لَآمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كَ لَهُمْ جَيِعاً ﴾

[يونس: ٩٩] نقول: إياك أن تفهم أن الحق سبحانه وتعالى يحتاج إلى عبادة الناس؛ لأن اللَّه له كمال الصفات منذ الأزل، وقبل أن يخلق الخلق، وبكمال صفاته خَلَق، وبكمال صفاته أَوْجَد.

ويقول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةً ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَنُهُ ۚ إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ ﴾ [يونس: ٩٨]. أى أنه لو أن باقى القرى فعلت مثل قوم يونس لنجيناهم ، واقرأ قول الحق جل جلاله عن يونس عليه السلام: ﴿ فَلَوْلَا آنَاهُ كَانَ مِنَ اَلْمُسَبِّحِينٌ ﴿ لَلَهِ لَلَهِ فَى بَطَنِهِ ۚ إِلَى يَوْمِ لِنَاسَ عَلَيه السلام: ﴿ فَلَوْلَا آنَاهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينٌ ﴿ لَلَهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالَةُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ ا

لذلك يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ لَمَّا ءَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرِّي فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَنَّعَنَاهُمْ إِلَىٰ حِينِ ﴾ [يونس: ٩٨] كلمة قرية مأخوذة من مكان فيه بناء يقيم فيه أهله ، بحيث إذا أتيناهم في أى لحظة تجدهم جالسين أو مقيمين ، وماداموا مقيمين ، فلابد أن في القرية أو حولها ما يقيم حياة هؤلاء الناس من طعام وشراب وغير ذلك ، ولذلك سميت مكة أم القرى ؛ لأن كل القرى تأتى إليها في مواسم الحج والعمرة ، فتجد فيها أهلها وتجد فيها الطعام والشراب .

# ذكر قصة نبيَّ اللَّه موسى الطَّيَّةُ

قال تعالى فى سورة «القصص»: ﴿ نَتُلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ وَالْمَعَقِ الْقَوْمِ وَلَمْ وَلَا تَعْرَضُ لأَحد غيرهما الإقارون، مع أن السور الأخرى جاءت فيها مواكب أنبياء وذلك لأن هذه القضية تعرضت للا قارون، مع أن السور الأخرى جاءت فيها مواكب أنبياء وذلك لأن هذه القضية تعرضت لمسألة القمة ، والقمة هى ادعاء الألوهية ، فجعلها الله سورة وسماها سورة القصص، وقال فيها الحق سبحانه: ﴿ نَتُلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْرَ ﴾ لم يقل: نتلو عليك من خبر موسى أو من أمر موسى ولكن قال: ﴿ مِن نَبًا مُوسَىٰ ﴾ ؛ لأن النبأ أمر مهم ، وهل هناك أهم من أن يأتى موسى ليرد واحدا عن ادعاء الألوهية ؟ فهى مسألة مهمة حقا ، قال الله فيها سنتلو عليك موسى ليرد واحدا عن ادعاء الألوهية ؟ فهى مسألة مهمة حقا ، قال الله فيها سنتلو عليك بالحق ، وسماه الله القصص ، لماذا ؟ لأن القصص من قص الأثر ، فقد كان العرب قديما يتتبعون بالحق ، وسماه الله القصص ، لماذا ؟ لأن القصص من قص الأثر ، فقد كان العرب قديما يتتبعون آثار الأقدام ، فإذا حدث شيء وأرادوا أن يبحثوا عن الفاعل ، يسيرون وراء أثر القدم ، ويعرفون إلى أين هذه القدم قدم طفل أو شاب أو امرأة . إلى .

فمعنى ﴿ نَقُشُ كَ تَقُشُ ﴾ [ يوسف: ٣] أى: نقول لك: أشياء هى الواقعة بالفعل. والبشر أخذوا القصص وأدخلوا فيه الخيال والحبكة والرواية والعقدة والبطل وهذا ليس قصصًا ؛ لأن القصص هو الشيء الحقيقي.

ولذلك يسميه ربنا أحسن القصص ؛ لأنه مطابق للواقع إذن ما هو هذا القصص ؟ هو فى قوله تعالى : ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَكُلَ أَهْلَهُمَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَخِيء فِسَآءَهُمْ إِنَّهُم كَاكَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ﴾ .

وفرعون استعلى على رعيته وعلى من هم فوق الرعية ، من وزراء ومسئولين ليس هذا فقط ؛ بل إنه علا حتى على ربه والعياذ بالله وأراد أن يكون إلها ، فانظر كيف وصل به طغيانه إلى هذا الحد ؟! ومادامت عنده هذه الصفات وهو بشر وله هوى ، فسيستخدمها في إذلال رعيته فهو لم يستعل في الأرض فقط ؛ بل إنه جعل أهلها شيعًا مع أن المفروض في شرع الله أن الرعية كلهم سواء ، فلا تستأثر طبقة بحظوة عن طبقة أخرى ، لكن فرعون جعلهم شيعا وسلط بعضهم على بعض .

ومصر في ذلك العصر كانت مسكونه بالقبط، وبعد ذلك في أيام يوسف التَلَيُّلا دخلها

بنو إسرائيل، وسكنوا فيها وتناسلوا وكان المفروض أنهم يذوبون في المجتمع القبطى والناس يفهمون أن كلمة قبطى معناها نصراني ، وهذا خطأ ؛ لأن القبطى معناه المصرى القديم ، لكن لما احتلُّ الرومان مصر كانوا على دين المسيحية فدخل هذا الخطأ عند كثير من الناس ، ولكن ما هو السبب في أن فرعون جعل طائفة تستعبد طائفة أخرى ؟ قالوا : لأن بني إسرائيل كانوا في خدمة الرعاة الذين أزاحوا حكم الفراعنة ، وتولى الملك ملوك الرعاة ، فالذي كان يخدم هؤلاء الملوك هم بنو إسرائيل ، وكان من عادة الحكام أنه حينما يتولى حاكم ينظر إلى أنصار من كان قبله ويضطهدهم فلما انقرض ملوك الرعاة بدأ اضطهاد فرعون لبني إسرائيل لماذا ؟ لأن بني إسرائيل كانوا يخدمون ملوك الرعاة .

هنا تجد إعجاز القرآن أنه حينما تكلم عن ملوك مصر في القديم والحديث سماهم فراعين ، فهناك الآية التي نقرأ فيها قوله تعالى : ﴿ وَوَرِّعَوْنُ ذِى ٱلْأَوْنَادِ ﴾ وهنا في قصة موسى الطَّيُلا قال عن حاكم مصر : فرعون ، لكن في قصة يوسف الطَّيْلا لم يأت ذكر للفراعنة ، ولكن ذُكر لقب الملك ، وهذا من إعجازات القرآن ؛ لأنه في أيام يوسف كان الذي يحكم مصر هم ملوك الرعاة ، لكن قبلها وبعدها كان الحكام فراعنة فمن الذي أخبر محمدًا على بذلك ؟ إنه سبحانه الذي علمه ما لم يكن يعلم ، وأخبره بما لم يكن يدرى .

وفرعون كان يستضعف طائفة من رعيته وهم بنوا إسرائيل ؛ لتعاونهم مع ملوك الرعاة الذى غزوا مصر ، وتفصيل هذا الاستضعاف يتمثل فى ذبح أبنائهم واستحياء نسائهم ، وهو بهذا العمل وغيره كان من المفسدين . والإفساد أن تأتى إلى شىء صالح فى ذاته فتفسده ، فكون فرعون يقتل الذكور من أطفال بنى إسرائيل ويستحيى النساء فهذا فساد كبير ؛ لماذا ؟ لأن هناك شيئا اسمه استبقاء الحياة ، وآخر اسمه استبقاء النوع ، فهو حين يقوم بهذا العمل يهدد بقاء النوع ، فهو يقتل الأولاد ؛ خشية أن يناله منهم شر ، لكن النساء يستبقيهن للخدمة والإذلال ؛ لأنهن ليست لهن شوكة ، ولا خطر منهن على ملكه .

وَالقَرَآنِ الكريم قال عن فرعون في هذه الأية: ﴿ يَسْتَضَعِفُ طَآيِفَةً مِّنْهُمْ يُدَيِّتُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [القصص: ٤] ونجد القرآن قد البَّاآة هُمُّ وَيَسْتَخِيء نِسَآهُ هُمُّ إِنَّامُ كَاكَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [القصص: ٤] ونجد القرآن قد شرح هذه الحكاية في ثلاث آيات: ففي سورة «البقرة» يقول تعالى: ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُم

مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمُ سُوَّهَ الْعَلَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَآءَكُمُ وَفِي ذَلِكُم بَــٰكَآةٌ مِّن زَيْزِكُمْ عَظِيمٌ﴾ [البغرة: ٤٩].

الآية الثانية فى قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَنِيَنَكُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ بَسُومُونَكُمْ سُوَّهُ اللَّهِ الثَّالَةِ لَكُمْ مُنَوَةً الْعَذَاتِ يُقَلِّلُونَ أَبْنَآةَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآةًكُمُّ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاّةٌ مِن رَّيِكُمْ عَظِيمٌ ﴾ [الأعراف: ١٤١].

فحين جاءت القصة من الله سبحانه مباشرة قال : ﴿ يَسُومُونَكُمُ سُوَّءَ ٱلْعَذَابِ وَيُدَيِّجُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ ﴾ .

وفى الآية الثانية قال: ﴿ يُقَالِلُونَ أَبْنَاءَكُمُ وَيُسَتَعْيُونَ نِسَاءَكُمُ ﴾ فهنا تكلم عن ذبح وقتل، ونحن نلاحظ أن « واو العطف » جاءت على لسان موسى فى قوله تعالى ﴿ يَسُومُونَكُمُ سُوّءَ الْعَلَامِ وَنَحْنَ لَلْحَاذَا لَمْ تَأْتَ هذه الواو عندما جاء الكلام من اللّه سبحانه مباشرة ، وجاءت عندما كان الكلام على لسان موسى الطّيكين والوا: لأن موسى يعدد على قومه نعم الله عليهم ، وأنت حين تعدد فضائلك على ابنك مثلاً فتقول له : ألم أشتر لك حقيبة ؟ ألم أحضر لك حذاء وكراسة وقلما ؟ ألم أشتر لك دراجة تذهب بها إلى المدرسة ؟ ألم أدفع لك المصاريف . . إلخ . فأنت تعدد فضائلك عليه أو توضح له كثرتها ، لكن حين يكون الكلام من الأعلى لا يذكر النعم الصغيرة ، فموسى حين تكلم أراد أن يضخم نعم الله على قومة ، فذكر « يسومونكم سوء العذاب » ، وعطف عليها تكلم أراد أن يضخم نعم الله على قومة ، فذكر « يسومونكم سوء العذاب » ، وعطف عليها « يذبحون » ، لكن حين يتكلم الحق سبحانه لا يمتن إلا بالشيء الأصيل من النعم .

وفى الآيتين اللتين جاء الكلام فيهما من اللّه تعالى مرة قال : ﴿وَيُدَبِّعُونَ أَبَنَآءَكُمُ ﴾ وفى الثانية الأخرى قال : ﴿يُدَبِّعُونَ ﴾ وفى الثانية ﴿يُكَبِّهُ وَفَى الثانية ﴿يُكَبِّهُ وَفَى الثانية ﴿يُكَبِّهُ وَفَى الثانية ﴿يُكَبِّهُ وَفَى الثانية ﴿يُكَبِّهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا لِمُؤْمِنُهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا لَهُ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِمُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَالْهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي لِللّهُ وَلِي لِللللّهُ وَلِيلًا لِللللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي لِلللّهُ وَلِيلًا لِلللللّهُ وَلِيلُوا اللّهُ وَلِيلُوا وَلَا لَاللّهُ وَلِيلُوا اللّهُ وَلِيلُوا وَلِيلُوا اللّهُ وَلِيلُوا وَلَا لِيلُوا اللّهُ وَلِيلُوا اللّهُ وَلِيلُهُ وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلِيلُوا اللّهُ وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلِيلُوا ولِيلُوا وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلَالْمُؤْمِ وَلِيلُوا وَلَالْهُ وَلِيلُوا وَلِلْمُوا وَلِيلّهُ وَلِيلًا وَلِلْمُؤْمِ وَلِلْمُ وَلِلْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلِلْمُؤُلِمُ وَاللّهُ وَلِيلُوا وَلِيلُوا وَلِلْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلِيلُولُوا وَلِيلُولُوا وَلَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلِيلُوا وَلِيلِ

أن هذه حدثت وهذه حدثت أيضًا ، إذن عندما عطف ﴿ يُذَبِّعُونَ ﴾ على ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوّهَ اللّه على ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوّهَ الْعَمَابِ ﴾ كان الكلام على لسان موسى ، وموسى يريد أن يعدد نعم الله على قومه ويبين أنها كثيرة فقال : ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوّهَ الْعَذَابِ وَيُدَبِّعُونَ أَبْنَاءَكُمْ ﴾ لكن ربنا حين يمتن ، لا يمتن بالنعم الصغيرة ولكن يمتن بالنعم الأصيلة الكبيرة ، فتذبيح الأبناء واستحياء النساء ، هو نفسه سوم العذاب .

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَكُ أَهْلُهُمَا شِيَعًا يَشْتَضْعِفُ طَآيِفَةُ مِّنْهُمْ يُذَيِّحُ أَتَنَآءَهُمْ وَيَسْتَخِيء نِسَآءَهُمْ ۚ إِنَّهُ كَاكَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ﴾ [القصص: ٤] العلو: هو الطغيان والتجبر والتكبر. وبلغ من ادعائه العلو أن ادعى الأولوهية.

وجعل الأمة الواحدة طوائف يكون لها عند الفاعل ملحظ ، هذا الملحظ أنه لا يريد أن تستقر وجعل الأمة الواحدة طوائف يكون لها عند الفاعل ملحظ ، هذا الملحظ أنه لا يريد أن تستقر بينهم الأمور ؛ لأنه إن استقرت بينهم الأمور ، ربما تفرغوا إلى شيء ضده فيشغلهم بأنفسهم حتى يظل هو مطلوبًا من كل واحد منهم ، والله سبحانه وتعالى قضى ألا تدوم هذه الحال ؛ لأنه لن يفلح ظلوم ، ولا يموت ظلوم في الكون حتى ينتقم الله منه ويرى المظلوم آثار هذا الظلم الذي وقع عليه . فربما رحمه ، وحسبك من حادث بامرئ أن ترى حاسديه بالأمس راحمين له اليوم .

ثم يقول تعالى: ﴿ وَرُبِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى الَّذِيبَ اسْتُضْعِفُواْ فِ الْأَرْضِ وَجَعَلَهُمْ أَبِمَةُ وَجَعَلَهُمُ الْوَرِثِيبَ ﴾ [القصص: ٥] والمئة عطاء معوض بدون مجهود ثمن يعطاه كأنها هبة من الله سبحانه ؛ لأن الحق كما قال الإمام على رضى الله تعالى عنه : إن الله لا يُسلِم الحق، ولكن يتركه ليبلو غيرة الناس عليه ، فإذا لم يغاروا عليه ، غار سبحانه عليه ، فالله يريد أن يمن على هؤلاء المستضعفين في الأرض ، ليس برفع الظلم عنهم فقط ، ولكن بجعلهم أئمة في الدين ، وفي سياسة الأمور والملك ، قال تعالى : ﴿ وَأَوْرَثَنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِيبَ كَانُوا يُسْتَضَعَفُونَ مَسَكُونَ وَمَعَرِبَهَا ٱلَّتِي بَدَرَكَنَا فِيهَا ﴾ [الأعراف: ١٣٧] وإذا أراد الله تعالى فلا تستطيع قوة أن تقف أمام إرادته سبحانه فأمره نافذ ولا راد لمشيئته قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا آمَرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٦] ؛ لأنه تعالى لا يخلق بالمعالجة ، ولكنه يقول : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٦] ؛ لأنه تعالى لا يخلق بالمعالجة ، ولكنه يقول : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي يَقُولُ لَلْهُ عَلَا لِنْ اللهُ عَلَالَ المَا عَلَى اللهُ عَلَى المَا المَالِمُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَوْنَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَوْنَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى المَعْمَا عَلَى اللهُ عَلَى المُعْلَى اللهُ عَلَى المُعْلَى اللهُ العَلْ المَعْلَى اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَى المَوْنَ وَالْ المَالِمُ المَالِمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ المَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَوْلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْلَى المُعْلَى اللهُ اللهُ المُعْلَى المَعْلَى اللهُ المُعْلَى اللهُ اللهُ المُعْلَى المُعْلِقَ المُعْلَى المُعْلَى

سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لَّغُوبِ ﴾ [ق: ٣٦] فمن عدل الله سبحانه أنه مَنَّ على المستضعفين بفضله ، فلم يرفع العذاب والظلم عنهم فقط ، ولكن جعلهم أئمة ، وليسوا أئمة في مكان آخر غير الذي كانوا مستضعفين فيه ولكن في نفس المكان بعد أن أورثهم من كان يظلمهم فرفع عنهم العذاب وجعلهم أئمة على الذين ظلموهم .

ثم يقول تعالى: ﴿ وَنُمَكِنَ لَمُمْ فِي ٱلأَرْضِ وَنُرِى فِرْعَوْنَ وَهَنكُن وَجُنُودَهُما مِنهُم مَّا كَانُوا يَعَدَرُونَ ﴾ [القصص: ٦] كلمة نمكن، نحن نعرف أن الأرض مكان والمكان هو الذي يحدث فيه الحدث؛ لأن كل حدث يحتاج إلى مكان يحدث فيه وزمان يقع فيه، فمعنى نمكن أي نجعل الأرض مكانا لممكن في الأرض وقد كان فرعون ممكنًا في الأرض، يتصرف فيها تسلطًا ويأخذ خيرها والله سبحانه أعطانا ذلك في لقطات متعددة من القرآن الكريم، فنبي الله يوسف عبر الرؤيا للملك وفرح به وأخرجه من السجن ثم قال له الملك: ﴿ إِنَّكَ ٱلْمِوْمَ لَدَينًا وَفِي آمِينٌ ﴾ [يوسف: ٤٥] فمعنى مكين هنا أي لك مركز ثابت، ولا ينال أحد منك شيئًا، وفي آية أخرى يقول تعالى: ﴿ وَكَذَيْكَ مَكَنّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: أعطيناه سلطة فيأخذ خير الشيء ويصرفه للآخرين.

ومعنى: ﴿وَرَثِي فِرْعَوْنَ وَهُنَدُنَ وَهُنُودَهُمَا ﴾ أن هامان هو وزير فرعون ، وكلمة ﴿وَحُنُودَهُمَا ﴾ أن هامان هو وزير فرعون ، وكلمة ﴿وَحُنُودَهُمَا ﴾ تدل على أنه كان لكل منهما جنود وحرس خاص ، أو أن المعنى أن هامان يزاول سلطانه من باطن فرعون لأن فرعون لا يزاول سلطانه إلا بواسطة وزرائه ، فالجنود يأخذون أوامرهم من هامان ، فالمسألة واحدة . أو أن المقصود أن يجعل لهامان سلطة فرعون ؟ فالله تعالى أراد أن يُرِى فرعون وهامان وجنودهما ما كانوا يحذرون من هؤلاء السمتضعفين . يريهم الشيء الذي كانوا يحذرونه ويخافونه . ما هو هذا الشيء ؟ الشيء الذي كانوا يحذرونه ويخافونه . ما هو هذا الشيء ؟ الشيء الذي كانوا يحذرونه ويخافونه . ما هو هذا الشيء ؟ الشيء الذي كانوا يحذرونه ويخافونه هو النبوءة التي جاءتهم إما بواسطة الرؤيا أو بواسطة الكهنة أنه رأى نارا تأتى من بيت المقدس وتتسلط على القبط فقط وتترك بني إسرائيل ، فلما عبروا له الرؤيا قالوا : إنه سيأتي أحد من جهة بيت المقدس ويقضى على فرعون ويستولى على الملك أو أن الكهنة قالوا لفرعون : إن طفلا سيولد هذا العام يكون ذهاب ملكك على يديه .

إذا كان الكهنة قالوا له : إن ذهاب ملكه سيكون على يد طفلٍ يُولد من بني إسرائيل في عام كذا ، فمعنى ذلك أن هذا الطفل سينجو من القتل ويكبر ، ثم يكون على يدية زوال ملك

AND THE PARTY OF T

فرعون ، فلماذا أتعب نفسه وقتل الأبرياء ، مع أن الرؤيا أخبرت أنه سيكون وسينجو من القتل ، فهو سيقتل غير الذي سيكون ذهاب الملك على يديه ، وطالما أفلت هذا الطفل من يده فهو إذن ليس إلهًا ؛ لأنه لم يعرف ذلك لا بألوهية ولا حتى بعقله وذكائه فهذا عجب ؛ لأن اللَّه أنقذ هؤلاء المستضعفين وأبان لفرعون وهامان وجنودهما من هؤلاء المستضعفين ، ما كانوا يحذرونه ويخافونه من أن ذهاب ملكهم وهلاكهم سيكون على يديهم .

## منزلة موسى الطَّيِّلاً عند الله تعالى

قال الحق سبحانه وتعالى : ﴿ يَنْمُوسَىٰ إِنِّي أَصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَنْتِي وَبِكَلِّنِي فَخُذْ مَآ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِنَ ٱلشَّنكِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٤].

كأن اللَّه تعالى يريد أن يلفتنا إلى عطاءاته وفُيوضَاتِه وهي كثيرة أَجَلَّ من أن تحصى ، وهو سبحانه يذكِّره بها في هذا المقام ، فالله قد اصطفاه أي اختاره وميَّره على الناس ، وهذه دقة الأداء ، فلو أن الله سبحانه وتعالى قال : ﴿ أَصْطَفَيْتُكَ ﴾ ولم يقل ﴿ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ ، لكان معنى هذا هو الاصطفاء المطلق على كل خلق الله حتى الملائكة المقربين، ولكن الحق سبحانه وتعالى يفهمنا أن هذا الاختيار والتفضيل ، هو في دائرة البشر ، ولكن الله تعالى اصطفى من الرسل غير موسى ؛ فلذلك نقول : هناك فرق بين اصطفاء أو تفضيل برسالة منفردة ، وبين تفضيل برسالة ومعها شيء زائد، والرسل اصطفاهم الله سبحانه وتعالى بالرسالات، ولكن موسى الطِّيِّلاً اصطفاه الله بالرسالة والكلام.

وقال اللَّه تعالى: ﴿ وَأَذْكُرْ فِي ٱلْكِنَابِ مُوسَىٰ ۚ إِنَّامُ كَانَ مُخْلَصَا وَّكَانَ رَسُولًا نِّبَيَّا﴾ [مريم: ٥١]. مخلص - بكسر اللام - أي خلص الغرائز المخلوقة لمهمة ، مما يصيبها من شوائب تؤدى إلى الانحراف بها عن هذه المهمة ، وأما المُخلِّص - بفتح اللام - فهو الذي بدأه الله مخلصا من ذلك، دون أن يدخل في تجربة، وهؤلاء هم الذين يرسلهم الله ليكونوا أسوة سلوكية ، فبدلًا من أن يخلُّصوا أنفسهم ، يخلقهم الله مخلصين فالمُخلِّص خلصه اللَّه من شوائب الغرائز، والمخلِص - بكسر اللام - خلص نفسه من شوائب الغرائز، وذلك بالتربية واستعمال منهج الحق سبحانه وتعالى .

ثم يقول تعالى: ﴿وَنَكَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًّا﴾ [مريم: ٥٣] وكلمة

﴿ وَقَرَّبَنَهُ نِجِيًا ﴾ النجى: هو المناجى الذى يحدثك عن قرب ، مع أن الله تعالى كلمه كلاما سمعه موسى ، فمعنى ﴿ فِجَيْتًا ﴾ أى : كلاما لا يسمعه سواه ؛ لأن كلام الله خصوصية له فلا يسمعه غيره ، فلما سمعه موسى وأخفاه عن غيره صار كأنه ناجاه ، وهذه عظمة القدرة وطلاقتها تعطى الكلام والمناجاة في وقت واحد .

وقال الله سبحانه: ﴿ قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلُكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ وَلَقَدْ مَنَنّا عَلَيْكَ مَرّةً أُخْرَىٰ ﴾ [طه] والشؤل هو الشيء المسئول، المعنى: قد أوتيت مسئولك يا موسى، فالذى سألته أعطيناك ومعنى: ﴿ مَنَنّا عَلَيْكَ ﴾ أى أعطيناك قبل أن تسأل، فنحن لم نتنظر حتى تسأل، ولكننا أعطيناك قبل السؤال، ولذلك الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَمَاتَذَكُم مِن كُلِ الذي سألتم، وهناك قراءة أخرى تقول: (وآتاكم من سَأَلْتُمُوهُ ﴾ [إبراهيم: ٣٤] أى من كل الذي سألتم، وهناك قراءة أخرى تقول: (وآتاكم من كل الذي سألتم حتى قبل أن تسألوا؛ لأنه سبحانه أعطاك كل ) بتشديد اللام والتنوين (ماسألتموه) أى: أتاكم حتى قبل أن تسألوا؛ لأنه سبحانه أعطاك قبل أن تعرف أن تتكلم وتسأل، ومعنى ﴿ مَرّةً أُخْرَى ﴾ أى: مرة ثانية، فهذا اسمه ترتيب ذكرى وإن كانت هذه متأخرة عن تلك.

وكلمة : ﴿ مَنْكُنّا ﴾ المنة : تعنى عطاء بلا مقابل ، فالجزاء على العمل فى الآخرة يكون بعمل ؛ لأنك عملت عملا تجازى عليه ، ولكن المئة أن يعطيك الله شيئًا بغير عمل فالمئة بلا مقابل ، وذكر وقت هذه المئة فقال تعالى : ﴿ إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّكَ مَا يُوحَى ﴾ [طه : ٣٦] فالمئة الأولى حدثت وقت أن أوحينا إلى أمك ما يوحى ، فأنت يا موسى ولدت في عام كان فيه فرعون يقتل أولاد بنى إسرائيل ، فمننا عليك بأن أوحينا إلى أمك أنها إذا خافت عليك تلقيك في اليم ، وأننا سنحفظك ونردك إليها ونجعلك من المرسلين .

ويقول الحق سبحانه: ﴿ وَأَلْفَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِي وَلِئُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾ [طه: ٣٩] ولذلك لما رآه فرعون ورأته امرأته، وقع في قلبيهما حبه، فهناك محبة بأسباب الله، ومحبة بدون أسباب، ولكن الله أرادها.

وقوله تعالى : ﴿ وَلِئُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾ : ذلك يعنى أن الذى سيربيه فرعون ولكنه يربيه على عين اللَّه تعالى : فإن تعرض لشيء في تربيته يتدخل الحق سبحانه لإصلاحه .

# وحى اللَّه إلى أم موسى

﴿ وَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰٓ أَمِرَ مُوسَىٰٓ أَنَ أَرْضِعِيةٌ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلِْقِيهِ فِى ٱلْبَدِّ وَلَا تَخَافِى وَلَا تَحَزَّقَ ۚ إِنَّا رَآذُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسِلِينَ﴾ [القصص: ٧].

الله الوحى » فى عموم اللغة معناه : إعلام بطريق خفى . لكن الوحى الشرعى : هو إعلامٌ من الله لرسوله بمنهجه لخلقه ، هذا هو الوحى الشرعى ، بخلاف الوحى فى اللغة ؛ لأنه قد يكون الموجى هو الله ، يُوحى إلى الملائكة كما قال تعالى : ﴿إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتَةِكَةِ أَنِي مَعَكُمُ اللهِ عَلَيْ وَالله ، يُوحى إلى الملائكة كما قال تعالى : ﴿إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتَةِكَةِ أَنِي مَعَكُمُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ ا

كما يُوحى سبحانه إلى الأنبياء والرسل صلوات الله وسلامه عليهم ؛ كما في قوله تعالى : ﴿ إِنَّا ٓ أَوْحَيْنًا ۚ إِلَىٰ نُوجٍ وَالنِّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [النساء: ١٦٣].

إذن .. هناك وحى اللملائكة ، ووحى للأنبياء والرسل ، وهناك وحى للمؤمنين ، كما فى قوله تعالى : ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبَتِنَ أَنَّ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي﴾ . وكما أوحى سبحانه إلى أمَّ موسى ، وإلى السيدة مريم ، ليس هذا فقط ؛ بل أوحى الله سبحانه إلى النحل . كما فى قوله تعالى : ﴿وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلفَّلِ أَنِ ٱتَّخِذِي مِنَ لَلِّهِبَالِ بُيُونًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ﴾ [النحل: ٦٨] .

ليس هذا فقط؛ بل أوحى اللّه إلى الجماد أيضًا فقال سبحانه: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلأَرْضُ زِلْزَالْهَا ﴾ وَأَخْرَجَتِ ٱلأَرْضُ أَنْقَالَهَا ۞ وَقَالَ ٱلإِنسَنُ مَا لَمَا ۞ يَوْمَهِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ۚ ۞ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا﴾ [الزلزلة: ١- ٥]. فهذا كله إعلام من اللّه إلى كل الأجناس.

وقد يكون الإعلام من الشيطان؛ كما في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ اَقِلَىٰ لِيُوحُونَ إِلَىٰٓ اَوْلِيَاۤ بِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُ ۗ ﴾ [الأنعام: ١٢١].

وقد يكون الوحى بين الضالين من بعضهم لبعض ، كما فى قوله تعالى : ﴿وَكَنَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا شَيكطِينَ ٱلْإِنْسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمَّ إِلَى بَعْضِ رُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ عُمُورًا ﴾ [الأنعام: ١٢٢].

إذن .. فالوحي على إطلاقه: إعلام بطريق خفى ، إلى أى مخلوق ، فى أى موضوع . وأما الوحى الشرعى : هو من الله تعالى للذى اصطفاه من رسله بمنهج يهدى به خلقه ،

فالوحى إلى أم موسى من المرتبه الرابعة ، لكن هل الوحى إلى أم موسى كان نفثا فى الروع وإلهامًا ؟ يجوز . وهل كان بواسطة رؤيا ؟ يجوز . وهل كان بواسطة ملك كلمها وأرشدها إلى هذا الفعل؟ المهم أن الذى أوحى بذلك إلى أم موسى هو الله سبحانه وتعالى . . أوحى إليها بجاذا ؟

الأمر الأول: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَرِّ مُوسَىٰۤ أَنَّ أَرْضِعِيةٍ﴾.

والأمر الثاني: ﴿ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلْقِيهِ فِ ٱلْبَكِيمِ ﴾ .

ومن النواهي: قول اللَّه تعالى لأم موسى: ﴿وَلَا تَخَافِ وَلَا تَحَرَفِيُّ ﴾ .

وهناك خبران وبشارتان: في قوله تعالى: ﴿إِنَّا رَآذُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ آية واحدة جمعت بين أمرين، ونهيين، وخبرين، وبشارتين، في إيجاز معجز.

وقضية الوحى إلى أم موسى وردت فى القرآن مرتين ، فظن المستشرقون أن القرآن يكرر الآيات دون داع ، وجاءوا بقول الله تعالى : ﴿ إِذْ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَىٰ أُمِّكَ مَا يُوحَىٰ ﴿ أَنِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

إذِن .. مادام لم يذكر كلمة : ﴿ أَرْضِعِيةٍ ﴾ في هذه الآية ، فهذا دليل على أن الحديث هنا عن الموقف ساعة الخوف عندما أمرها الله بإلقائه في اليم بالفعل فكأن الوحى الأول تمهيدٌ لِماً سيحدث لتستعد نفسيا للعمل .

ولذلك تجد في الكلام الأول اطمئنانا ، وذلك في قول الله تعالى : ﴿ وَأَوْحَيْنَا ۚ إِلَىٰ أَيْرِ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيةٌ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلْقِيهِ فِ ٱلْبَدِّ وَلَا تَخَافِى وَلَا تَخَرَفِتُ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ تجد الكلام يغلب عليه طابع الهدوء والاطمئنان ؛ لأنه ليس في وقت الحدث .

ولكنه تمهيد وإعداد لما قبل الحدث، لكن الكلام في الآية الأخرى جاء وقت الحدث،

فكأنه يقول لها: هيا ضعى الولد فى التابوت ، واقذفيه فى اليم قبل أن يقتله جنود فرعون ، ألقيه بسرعة ؛ ولذا تجد الأسلوب فى سرعة واستعجال ؛ فالوقت لا يسمح بالإطناب . قال تعالى : ﴿ أَنِ اَقْذِفِيهِ فِي اَلْتَابُوتِ فَأَقْذِفِيهِ فِي اَلْدَيْ فَلْكُلْقِهِ اَلْدَمُ بِالسَّاحِلِ ﴾ فالله قد طمأنها عليه حتى لا تخاف ، لأنه حين يلقيه اليمُ بالساحل فهذا أمان له .

ويقول تعالى: ﴿ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُمِّرِ مُوسَى فَنَرِغًا إِن كَادَتَ لَنُبْدِعَ بِهِ عَوَلا أَن رَبَطَنَا عَلَى قَالِمِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُوْمِنِينَ ﴾ [القصص: ١٠] كل واحد منا له صدر، والصدر فيه القلب، والقلب فيه الفؤاد. والقلب لا يسمى فؤادا إلا إذا كان فيه قضايا تحرك حركته، وكلمة فارغًا ، معناها: ليس فيه شيء ينفع، وليس فيه قضية تضبط التصرف، فأم موسى أصبح فؤادها فارغًا من الشيء الذي يضبط التصرفات ؛ لأنها لم تكن قادرة على تحمل هذا الموقف الصعب، لولا أن ربط الله على قلبها وصبرها.

والإنسان حين يدرك شيئًا يدركه بآلة إدراك ، فإما أن يسمعه أو يراه أو يلمسه أو يشمه أو يتندوقه ، فمثلًا لو كنت سائرا في بستان ، ورأيت وردة جميلة أعجبتك فأنت ساعة نظرت إليها استقر في نفسك وجدان تجاهها ، فإذا أردت أن تقطفها فهذا يسمى نزوعًا ، فالذي يضبط قضية النزوع هذه هو : هل ستقطف هذه الوردة من بستان مملوك لغيرك ؟ فتجد عندك قضية في قلبك ، وهي أن هذا ليس من حقك ؛ لأنها ليست ملكك .

إذن .. في القلب قضية ، وهي ألا تتعدّى على ما ليس لك ، وإن كنت تريد وردة فعليك بشرائها أو زراعتها ، فهنا أنت قد أدركت ووجدت في نفسك إعجابًا واستقرارًا ، وأردت أن تنزع لكي تملك ، لكن الذي منعك من قطفها قضية مستقرة في قلبك ، وهي أن هذا الشيء ليس من حقك ، وأن صاحبها قد يعاقبك أو يقاضيك . . . إلخ .

فأم موسى كان قلبها فارغًا من القضية التي تجعلها تصبر ، ولا تذكر سيرة هذا الولد لأي إنسان ، لكن لأنها أم ، والأم تخشى على ابنها من أقل خطر ؛ فكادت تبدى قلقها ، لولا أن ربط الله على قلبها ؛ فالربط على القلب حتى يصبح الأمر عقيدة لا تطفو على السطح .

فقول اللَّه تعالى : ﴿ وَأَصْبَحَ فَوَادُ أَمْرِ مُوسَىٰ فَدَيْكًا ۚ إِن كَادَتَ لَنُبْدِعَ بِهِ لَوَلَآ أَن رَبَطْنَا عَلَىٰ قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ أى بلغ من فراغ قلبها أنها كادت أن تقول : هذا

ابنى . لولا أن ربط الله على قلبها ، فالله ربط على قلبها لتكون من المؤمنين ؛ لأن الإيمان يمنعك من الضار ويجلب لك النافع ، وإن كان الضار فيه شهوة عاجلة لك ، فهذا ابنك حقًا ، وأنت ملهوفة عليه ، لكنك لو أظهرت ذلك لفرعون أو أحد من حاشيته سيقتلونه في الحال ، فالله لا يريد منك ذلك حتى يظل ابنك حيًا .

### عودة موسى الطِّيِّكُ إلى أمه

يقول تعالى: ﴿ وَهُمْ لَمُ نَصِحُونَ ﴾ [القصص: ١٦] فالتحريم هنا ليس كتحريم بعض الأشياء يَكُفْلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَمُ نَصِحُونَ ﴾ [القصص: ١٦] فالتحريم هنا ليس كتحريم بعض الأشياء التي حرمها الله علينا ؛ لأن هذا طفل لم يبلغ سن التكليف ، ولكن المعنى : منعناه من أن يقترب من أية امرأة تأتى لترضعة ؛ حتى يبحثوا له عن مراضع ، فلما رأت أخت موسى أنه لا يرضع من أحد قالت لهم : ﴿ هَلَ أَدُلُكُو عَلَىٰ أَهْلِ بَيْتِ يَكُفْلُونَهُ لَكُمُ مَوْمً لَمُ نَصِحُونَ ﴾ [القصص: ١٦] . فلما قالت ذلك ، سمعها هامان فسألها إن كانت تعرف شيئًا عن هذا الطفل ، قالت : لا ، ولكنهم ناصحون ، محبون للملك ومخلصون له .

فَرَّدَهُ اللَّهِ إِلَى أَمِهِ، قال تعالى: ﴿ وَلَرَدَنْنَهُ إِلَىٰٓ أُتِيهِۥ كَىٰۤ نَقَرَّ عَيْنُهُ ۖ وَلَا نَحْزَنَ وَلِتَعْـلَمَ أَنَ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ وَلَكِكَنَّ أَكَّارُهُمْ لَا يَعْـلَمُونَ﴾ [القصص: ١٣] فردَّه اللَّه سبحانه إلى أمه كى تفرح وتقرّ عينها به ولا تحزن على فراقه .

وكلمة ﴿ فَرَدَنْنَهُ إِلَىٰ أَيْمِهِ عَلَى الله على أن الأسباب في يد المسبّب ، فالله رده ؛ لأن الله يجرى الأمور وفق إرادته ومشيئته ويحول بين المرء وقبله ، ولتعلم أن وعد الله حق في قوله : ﴿ أَرْضِعِيةٌ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلِقِيهِ فِي ٱلْمِيْرِ وَلَا تَخَافِى وَلَا تَحَزَفِنَ إِنَّا رَأَدُّوهُ إِلَيْكِ ﴾ [القصص: ٧] فحفظه الله تعالى ورده إليها ، كما وعدها من قبل.

### خروج موسى إلى مدين

ثم تمضى الأحداث فيقول الله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّن ٱهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَـنِلَانِ هَـنَدَا مِن شِيعَلِهِ وَهَلَا مِنْ عَدُقِيَّةٌ فَاسْتَغَنْهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱلَذِى مِنْ عَدُقِهِ فَاسْتَغَنْهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱلذِى مِنْ عَدُقِهِ فَوَكَرَهُ مُومَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيَّةٌ قَالَ هَـنذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيطَانِ إِنَّهُ عَدُقٌ مُّضِلٌ مُّرِينٌ ﴾ [القصص: ١٥] هُوعَلَى حِينِ غَفْلَةٍ ﴾ أى: في وقت القيلولة ؛ لأن قوم موسى كانوا مضطهدين ، وهناك بعض

المدن يمنعون من دخولها ؛ لأن بها أكثرية من أعدائهم ، وكان موسى واحدا منهم ، ولكن الله جعل موسى يعزم على دخول المدينة - وهي « منف » - فأراد أن يدخلها في وقت غفلة من أهلها ، فاختار وقت القيلولة لأن الناس يقيلون فيه في بيوتهم ، فلما دخلها وجد فيها وجلين يتشاجران أحدهما من شيعته أي من بني إسرائيل ، والآخر من القبط .

ومعنى استغاث: أى طلب الغوث، فاستغاثة الإسرائيلي على القبطى فوكزه موسى، أى ضربه بِجُمْع يديه، فجاء قَدَرُ القبطى مع الوكزة، فلم يمت من الوكزة، ولكنه مات عندها لا بها؛ لأن ساعة أجله قد حانت لما ضرب موسى الرجل فمات، حزن وقال: ﴿هَاذَا مِنْ عَلِ الشَيْطَانِ إِنَّهُ عَدُو مُضِلٌ مُبِينٌ ﴾ عرف أن هذا العمل من فعل الشيطان؛ لأنه عدو مضل واضح الشيطان، فأمَّنِ مُنِينٌ هُ عرف أن هذا العمل من فعل الشيطان؛ لأنه عدو مضل واضح الضلال، فاستغفر ربه وأناب إليه. قال تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي ظُلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِر لِي فَعَفَر لَهُ وَالله المنان ويفعل ذنبًا ويعرف أنه إنكم هُو المَّغُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [القصص: ١٦] ساعة يخطئ الإنسان ويفعل ذنبًا ويعرف أنه أذنب لا يكابر فيه، بل يبادر على الفور ويقول: أنا ظلمت نفسى وحكمك الحق يارب فاغفر

موسى التَكَوَّلِ لما استغفر ربه غفر له ؛ لأنه سبحانه هو الغفور الرحيم ؛ لأن الإنسان إذا أصابته غفلة ، واقترف ذنبًا ولم يفتح الله له باب التوبة والمغفرة ، لكان الذي يخطئ ويعمل ذنبًا واحدا في حياته ، يبأس ويعمل كل الذنوب ؛ لأنه وقع في الخطأ ولا توبة له . إذن .. مشروعية التوبة من الله ، والمغفرة لمصلحة الناس تعطى صاحب الذنب أملًا في أنه لم يطرد من رحمة الله تعالى .

ولما غفر الله تعالى لموسى وقبِل توبته ، عاهد موسى ربه ألا يكون ظهيرًا للمجرمين ، قال تعالى : ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنَ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ [القصص : ١٧] أى يا رب ، بما أنعمت على بالمغفرة وعذرتنى وتبت على ، أعاهدك يا ربى أننى لن أكون معينًا للمجرمين . وأصبح بعد هذا الحادث خائفًا يترقب قال تعالى : ﴿ فَأَصَبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَابِفًا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا ٱلَّذِى أَسُتَنَصَرَمُ بِالْأَمْسِ يَسْتَصَرِغُهُ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُونٌ مُبِينٌ ﴾ [القصص : ١٨] ، ﴿ يَتَرَقَّبُ ﴾ : أى يرقب انفعالات الناس المقبلين عليه لأنه يخشى أن يؤذوه انتقامًا للقبطى الذي مات في المادة .

ولما أصبح موسى فى المدينة خائفًا يترقب انفعالات الناس المقبلين عليه ؛ خشية أن ينتقموا منه ، وجد الرجل الإسرائيلى الذى استغاثه بالأمس يستصرخه ، قال له موسى : ﴿ إِنَّكَ لَغُوِيُّ مُبِينٌ ﴾ أنت تريد أن تغوينى لأكرر خطأ الأمس ، ومع ذلك حنّ لنصرته ولم يترك خصمه يفتك به ، قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَن يَبْطِشَ بِاللَّذِى هُوَ عَدُوُّ لَهُمَا قَالَ يَنْمُوسَى آثُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي يَفتك به ، قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَن يَبْطِشَ بِاللَّذِى هُوَ عَدُوُّ لَهُمَا قَالَ يَنْمُوسَى آثُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كُما قَنْلُتَ نَقْسًا بِالأَمْسِ أِن تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصَلِحِينَ ﴾ والقصص: 19] .

وعندئذ جاء الرجل المؤمن من آل فرعون من آخر المدينة يسعى إلى موسى ليحدره ، وقال له : ﴿ إِنَّ الْمَكُذُ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَأَخْرِجَ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّصِحِينَ ﴾ [القصص: ٢٠] ، فكأن الرجل ينصحه بالهرب قبل أن يقتله فرعون وقومه ، ولم يجد موسى بُدًّا من الخروج ، ولكن كان ذلك لحكمة أرادها الله سبحانه وتعالى .

قال سبحانه : ﴿ فَرَبَحُ مِنْهَا خَآيِفًا يَثَرَقَبُ قَالَ رَبِّ نَجِنِي مِنَ ٱلْقَوْمِرِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ [القصص: ٢١] أى : خرج من المدينة متخفيًا ؛ خشية أن يراه أحد ؛ لأن قوم فرعون كانوا يضطهدونهم دون أن يفعلوا شيقًا ، فما بالك إن اعتدوا وقتلوا منهم واحدًا ؟

#### موسى . . وابنتى شعيب

الله تعالى يقول: ﴿ وَلِمَا وَرَدَ مَا ءَ مَذْيَكَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنْ النَّاسِ يَسْقُوكَ وَوَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنْ دُونِهِمُ امْرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمُا قَالْتَا لَا نَسْقِى حَتَىٰ يُصْدِرَ الرِّعَآةُ وَأَبُونَا شَيْخُ صَيْخَ إِلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَمِهِمَ الجَمْعِ ، ومتى حَبِيرٌ ﴾ [القصص: ٣٣] قصة قصيرة موجزة ، لكنها تحدد مهمة المرأة ومهمة المجتمع ، ومتى تكون الضرورة ، وكيف تقدر بقدرها ؟ وموسى الطّيكا ورد ماء مدين ، وكلمة ﴿ وَرَدَهِ لِيس معناها الوصول عند الماء ، فالورود لا يقتضى الشرب .

فلما جاء موسى العين ، أو البئر التي كان يشرب منها أهل مدين ، وجد عليها أمَّة ، أى : جماعة من الناس يسقون أنعامهم ومواشيهم ، ووجد امرأتين تذودان ومعنى ذاد الشيء : أى منعه أن يفعل كذا ، فالغنم تندفع نحو الماء وهما تمنعانها ؛ حتى يسقى الناس أنعامهم .

ولما رأى موسى هذا الأمر استغرب ؛ إذا كان الناس جاءوا إلى البئر ليسقوا أنعامهم ، فلماذا تمنع هاتان المرأتان أغنامهما من الاقتراب من الماء ؟

فسألهما وقال لهما: ﴿مَا خَطْبُكُمَا ﴾ أى: ما حكايتكما ؟ ولماذا تفعلان ذلك ؟ فأخبرتاه أنهما لا تسقيان حتى يصدر الرعاء ، هنا كلمة ﴿يُصَدِرَ ﴾ وفيه أيضًا أصدر يُصْدِر ، كلمة صدر أى هو بذاته ، وورد هو بذاته ، وأصدر : أى أرسل غيره ، وأورده : أى أرسل غيره أيضًا . و ﴿ لَا نَسْقِي حَتَى يُصَدِر آرَيْكَا أَنَّ ﴾ أعطت حكمًا ، ﴿ وَأَبُونَا شَيْحٌ كَبِيرٌ ﴾ أعطت حكمًا ثانيًا ﴿ وَاسْقَىٰ لَهُمَا ﴾ أعطت حكمًا ثانيًا ﴿ وَاسْقَىٰ لَهُمَا ﴾ أعطت حكمًا ثالثًا .

فأخذنا من هذه الآية ثلاث قضايا: لا تخرج المرأة لعمل الرجل إلا للضرورة ، فالضرورة ﴿ وَأَبُونَنَا شَيْخُ حَبِيرٌ ﴾ ، ونأخذ الضرورة بقدرها: ﴿ لَا نَسْقِى حَتَىٰ يُصْدِرَ ٱلرِّعَالَةُ ﴾ ، والمجتمع الإيماني عليه أن يساعد أصحاب هذه الحالات ﴿ فَسَقَىٰ لَهُمَا ﴾ .

قال تعالى: ﴿ فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوْلَقَ إِلَى الظِّلِ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِن خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ كأنه كما حدثت القصة طوال رحلته لم يتيسر له الحصول على الطعام ، وكان يأكل من بقل الأرض حتى نحل جسمه ، وأصبح مهزولًا ، وضعف من قلة الأكل ، ومع أنه على هذه الحالة من الضعف ، فهو عندما رأى المرأتين في هذا الموقف قام وسقى لهما ، وقضى مصلحتهما ، ومعنى ذلك أن الحق سبحانه وتعالى يريد من الضعيف أن يتجه إلى المعونة ، وحين يتجه إلى المعونة ، وإنما يفعل بمعونة الله ، وبعد أن سقى للبنتين رجع إلى الظل مرهقًا متعبًا ، بدليل أنه قال : ﴿ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ .

قوله: ﴿ رَبِّ ﴾ دعاء بما يناسب الإجابة ؛ لأنه كان يستطيع أن يقول: يا الله لكن كلمة الله » تعنى المعبود الذى له أوامر ، لكن الرب هو متولى التربية ، ولذلك جاء بالصفة التى تناسب الموقف ، أى : يا رب ، أنت الذى خلقتنى وأوجدتنى فى هذا الكون ، وما دمت كذلك فأنا جائع أريد الطعام . ومعنى : ﴿ لِمَا أَنْزَلْتَ ﴾ أى أن هذا الرزق من عندك أنت ، وإن جاءنى الآن أحد بطعام فأنت الذى أنزلته إلى .

وبينما هو يناجى ربَّه طالبًا العون والمساعدة جاءه الفرج من عند الله ، قال تعالى : ﴿ فَجَآ اَمَّهُ إِحْدَىٰهُمَا تَمْشِى عَلَى ٱسْتِحْيَاءِ قَالَتْ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَآءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَهُصَ قَالَ لَا تَخَفَّ خَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ [القصص: ٢٥] . أى : جاءته إحدى الابنتين تمشى في حياء ، فعندها حياء في المجيء وحياء في المشى ، فأخبرته أن أباها يدعوه إلى مقابتله ؛ ليجزيه على شهامته وسقى الغنم لهما ، فموسى لبنى الطلب ولم يرفض الدعوة ؛ لأن بابًا من الرزق سيفتح له وهو فى حالة صعبة ، هنا لم يذكر القرآن الكريم كيف مشى موسى إلى بيت شعيب ، وكيف دلّته ابنته على الطريق ، فموسى لم يكن يعرف الطريق ، والفتاة هى التى ستدله عليه ، وما دامت ستدله لابد أن تسير أمامه وحينما تأتى الرياح من الخلف فإنها تكشف الجسم أو تحدد معالمه ، فلما سارت أمامه لتدله على الطريق ، حوّل موسى وجهه بعيدًا عنها ، وقال لها : سيرى خلفى ودلينى على الطريق بقذف الحصى ، فلما وصل إلى بيت شعيب وحكى له القصة وهروبه من مصر وتربّص القوم به ، طمأنه وقال له :

ثم يقول تعالى: ﴿ وَهَذَهُ اللَّهِ أَعَطَننا حَكَمًا جَدَيدًا بِعِد الْأَحْكَامُ الثلاثة التي ذكرناها اللَّهُ وَينُ وَالقصص: ٢٦] وهذه الآية أعطننا حكمًا جديدًا بعد الأحكام الثلاثة التي ذكرناها سابقًا ، فمع أن الضرورة هي التي اضطرت البنتين إلى الخروج وأخذتا هذه الضرورة بقدرها ولم تزاحما الرجال ، والمجتمع المسلم يساعدهما في ذلك ، فالبنت حينما وجدت الإنسان الأمين طلبت من أبيها أن يستأجره ، وهذا دليل على أنها لم تهو الخروج ، وتريد أن تجد من يعفيها من هذه المهمة ، بعكس الحال عند كثير من النساء اليوم ، التي تبذل الواحدة منهن كل ما تستطيع من أجل الخروج ومزاحمة الرجال ، يسر الله لهن من يكفيهن مشقة الخروج ، وشرح صدورهن للالتزام بالمهمة التي من أجلها خُلقن .

قال بعض العلماء: إن موسى التَّنِيَّةُ حينما وجد الناس يسقون ، ووجد المرأتين تذودان لم يذهب ويجترئ على الرعاة ويزاحمهم ، ولكنه تركهم وشأنهم وتلفت حوله ، فوجد بعض الخضرة والحشائش فعرف أنها لا تنمو إلا في وجود الماء فبحث عنها ، فاهتدى إلى وجود بئر أخرى في هذا المكان ، ولكنها كانت مردومة بحجر ، فأخذ يزحزح هذا الحجر من فوق البئر حتى كشف عن الماء وسقى للبنتين ، وكان هذا الحجر كبيرًا لا يقوى على حمله عدد من الرجال ، فعرفت البنت أنه قوى ، وحينما سارت أمامه لتدلَّه على بيت أبيها وهبت الريح ، طلب إليها أن تمشى خلفه ، فعرفت أنه أمين ؛ فلذلك قالت لأبيها : ﴿ إِنَ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

الأبّ كان عنده حزم ؛ لأن موسى سيدخل بيته ويرعى غنمه ، والبيت فيه بنتان وموسى

غريب عنهما ، فوجد الأب أن أفضل حل أن يزوجه إحداهن فتصبح الأولى زوجته والثانية محرمة عليه .

فقال شعيب لموسى: ﴿ وَقَالَ إِنِّ أَرِيدُ أَنْ أَنكِمُكَ إِحْدَى آبَنَتَى عَلَمَ أَن تَأْجُرُفِ مَمْ وَجَحَجٌ فَإِنْ آتَمَمْتَ عَشَرًا فَمِنْ عِندِكً وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكُ سَتَجِدُفِ إِن شَاءَ لَمُنَى حِجَجٌ فَإِنْ آتَمَمْتَ عَشَرًا فَمِنْ عِندِكً وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْك فَى العمل ، وحين تعايشنى ، ستعرف أكملتها عشر سنوات فهذا كرم منك ، ولن أشق عليك فى العمل ، وحين تعايشنى ، ستعرف أنك عايشت رجلًا من الصالحين تحب ألا تفارقه ، وستكمل العشر سنوات برغبتك وإرادتك . فوافق موسى على هذا العرض وقال : ﴿ قَالَ ذَلِك بَيْنِي وَيَيْنَكُ أَيّما الأَبْجَلَيْنِ فَصَيْتُ فَلَا عُدُونَ مُوسى على هذا العرض وقال : ﴿ وَقَالَ ذَلِك بَيْنِي وَيَيْنَكُ أَيّما الاتفاق بينى وبينك سواء عُدُونَ عَلَي الله عدوان على ، وهنا العلماء أخذوا من هذه الآية حكمًا آخر فقالوا : هل يعنى هذا الكلام أن موسى سينتظر عشر سنين ثم يبنى بالبنت رغم أنهما اتفقا وأشهدا الله على هذا الاتفاق ؟ قال العلماء : لا ليس المقصود ذلك ، ولكن تسمية المهر هي المطلوب ، أما قبضه فيمكن أن يؤخر ، أو يُقَدَّمَ جزء منه ويؤخر جزء ، لكن لابد من تحديده ، فتسمية المهر هو الشرط ، أما قبضه فليس مهمًا ، بدليل أنه اشترط أن يزوجه ابنته على أن يعمل عنده ثمانِ سنوات أو عشرًا واتفقا على ذلك ، وبئى موسى بالفتاة قبل أن يقضى جزءًا من هذه المدة .

### عودة موسى وأهله

ثم يقول تعالى : ﴿ إِنَّ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ عَالَسَكَ مِن جَانِبِ ٱلطُّودِ نَارُّا فَالَ لِأَهْلِهِ الْمُكُنُّوا إِنِّ عَالَسَتُ نَازًا لَعَلِّ عَاتِيكُم مِنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَاذُوهِ مِنَ النَّادِ لَعَلَّكُمْ قَالَ لِأَهْلِهِ الْمُكُنُّوا إِنِّ عَالَسَتُ نَازًا لَعَلِّ عَاتِيكُم مِنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَاذُوهِ مِن النَّادِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾ [القصص: ٢٩]. ﴿ ٱلأَجْلَ ﴾ هو: الثمان سنوات أو العشر، والحق سبحانه أطلق على الزوجة : أهل الرجل، أو: إن الجماعة معى ؛ وذلك لأن الزوجة تقضى للرجل ما لا يقضيه غيرها، فقامت مقام الأهل أو الجماعة.

ومعنى ﴿ ءَانَسَ ﴾ أبصر ورأى أو أحس بشىء يؤنس ، من الأنس . ﴿ اَلطُّورِ ﴾ هو جبل الطور بجنوب سيناء ، ومعنى ﴿ اَمَكُنُوا ﴾ أى : انتظروا فى هذا المكان .

وقوله : ﴿ إِنَّ ءَانَسَتُ نَارًا﴾ معناه أنه يخبرها ، وأنها لم ترها ، ولو كانت نارًا مادية من

صنع البشر لاستوى الأهل معه في الرؤية ، فكأن هذه حالة خاصة به .

وكلمة ﴿لَمَالَى عَنْهِ الرِجاء ؛ لأنهما كانا تائهين لا يعرفان أين يذهبان ، ولا أين الطريق ، فهذا هو الخبر الذي يسألان عنه ، وكان الجو باردًا يستلزم البحث عن جذوة من النار يستدفئان بها ، فمأرب موسى وأهله في تلك اللحظة شيء يهديهما الطريق ويعرفهما أين هما ، وشيء يدفئهما من البرد ، فجاءهما الحق سبحانه بهذين الأمرين معًا برؤية هذه النار .

وقال في آية أخرى: ﴿مَتَاتِيكُمْ مِنْهَا﴾ [النمل: ٧] على سبيل اليقين، لكنه راجع نفسه بعد ذلك، وتوقع أنه زبما ذهب إلى النار فوجدها انطفأت، فقال: ﴿لَعَلِيَ مَالِيكُمُ على سبيل الرجاء. والنار التي سيأتي بها أنواع، فإن كانت النار مشتعلة سيأتي بشعلة، وإن كان اللهب انتهى يأتي بجذوة، أو جمرة من النار؛ ولذلك قال: ﴿لَعَلِيّ عَاتِيكُمْ مِنْهَ كَا بِخَبَرٍ أَوْ جَدْوَةٍ مِنْ النَّارِ ولذلك قال: ﴿لَعَلِيّ عَاتِيكُمْ مِنْهَ عَلَى بِخَبَرٍ أَوْ جَدْوَةٍ مِنْ النَّارِ والأسطلاء: هو التدفئة، فهو بذلك جاء بكل مِن الاحتمالات، فلما وصل موسى إلى النار ماذا حدث؟

### وصول موسى إلى الوادى المقدس

قال الله تعالى: ﴿ وَهَلَ أَتَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴾ إذْ رَءَا نَازًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ آمَكُنُوا إِنَّ السّنفهام ، والنيكر مِنْهَا بِقبَسِ أَوْ أَجِدُ عَلَى النّارِ هُدُى ﴾ [طه: ٩، ١٠]. ﴿ هل ﴾ أداة استفهام ، والاستفهام طلب الفهم ، ولكن الله تعالى يعلم الحكاية كلها وليس في حاجة إلى الاستفهام من أحد ، ولكن هذا أسلوب تشويق وهو: إلقاء صيغة الاستفهام ، ولم يكن يعلم موسى هل سيدرك لهبنا ، أم أنه سيصل إليها بعد أن ينطفئ اللهب وتبقى الجمرات ؟ فمرة تجده يقول : ﴿ أَوْ ءَاتِيكُمُ بِشِهَا بِ فَبَسِ لَعَلَكُو تَصَطَلُون ﴾ [النمل: ٧] . ومرة يقول : ﴿ أَقَى عَالِيكُم مِنْهَا فِي فَبَسِ لَعَلَكُم تَصَطَلُون ﴾ [النمل: ٧] . وحاجته إلى النار مِنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ وَالْجُو بارد وهم غرباء عن المكان . وكان مع نبى الله كانت شديدة ، لأن الليلة كانت محطرة والجو بارد وهم غرباء عن المكان . وكان مع نبى الله موسى زوجته ، وابنه ، وخادمه ، وكانوا جميعًا في حاجة إلى التدفئة ؛ ولأنهم غرباء كانوا في حاجة إلى دليل يهديهم إلى الطريق الذي يسلكونه إلى مصر ، وذلك قوله : ﴿ لَقِيْتُ ءَالِيكُمْ مِنْهُ مِنْهُ وَلَيْهُمُ عَنْهُ اللَّهُ مُوسَى أَوْ أَجِدُ عَلَى النّارِ هُدُكُى ﴾ .

إذن .. تعددت الكلمات لأن الموقف لا يمكن أن ينتهي بكلمة ؛ لأنهم لن يتركوه يذهب

te de strate de se de se se se strate de strate de

بسهولة . فالحق سبحانه وتعالى ذكر كل هذه اللفظات في آيات كثيرة حتى يجمع القصة كلها ، ومعنى : ﴿ أَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِ هُدُى ﴾ أى : أجد أحدًا يهديني بأن يدلني على الطريق الذي سيوصلني إلى غايتي .

ثم يقول تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَنْنَهَا نُودِى يَنْمُوسَى ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَأَخَلَعْ نَعْلَيْكُ إِلَّوَادِ المُقَلَّسِ طُوكِى ﴾ [طه: ١١، ١٢]. قال المفسرون إنه لما أتاها وجد نورًا يتلألأ في شجرة ، وهذا النور الذي يتلألأ في الشجرة لا خضرة الشجرة تؤثر عليه فتبهته ، ولا النور يطغى على خضرة الشجرة فيضعفها .. مسألة عجيبة ؟ لأن الضوء الشديد حين يسقط على الخضرة يبهت لونها والخضرة الشديدة تبهت الضوء ، ولكن هذا لم يحدث مع النور الذي رآه موسى التَلْيُكُلُمُ على الشجرة .

وقوله: ﴿ إِنِيَّ ءَانَسَتُ ﴾ هناك كلمتان متقابلتان: «آنست» و«توجست» فمعنى «آنست»: أى: شعر بشيء يؤنس به، ويُفرَح به، ويطمئن [ إليه]. و«توجست» أى: شعرت بشيء يخيف؛ ولذلك يقولون: توجست شرًّا.

فنبى الله موسى لما أتى هذا المكان هاله منظر النور الذى رآه « نُودِيَ يَا مُوسَى » ، وهذا معناه أن الذى يناديه يعرفه جيدًا ، وما دام يعرفه جيدًا ، فلعله اطمأن حينما سمع من يناديه باسمه ، مع أنه أخذ يبحث عن مصدر النداء فلم يعرف . بعد ذلك قال له الحق سبحانه : ﴿ إِنِي الله عنه وحينما سمع موسى ذلك لم يتعجب مما رأى من النور والخضرة الذى لم يطغ أحدهما على الآخر ، ولم يتعجب من سماع الكلام دون أن يرى من يكلمه ؛ لأن هذا شيء من عند الله تعالى ، ولا يقاس بأحداث البشر ، فاطمأن على أنه في حضرة ربه الأعلى سبحانه وتعالى .

وكلمة « ربك » في قوله تعالى : ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ ﴾ تفيد الإيناس ؛ لأن كلمة الله مطلوبها عبادة وتكليف لأن الله مطاع فيما يأمر ، لكن الرب « عَطَّاء » حتى للكافر فخاطبه بصفة الرب الذي يتولى التربية .

إذن .. فالألوهية تطلب منك أن تفعل، وتقيد حركتك، بينما الربوبية كلها عطاء، فالحق سبحانه خاطب موسى التَلْغَيْلاً بالربوبية والعطاء فقال: ﴿ إِنِّى أَنَا رَبُّكَ فَٱخْلَعْ نَعْلَيْكُ ۖ إِنَّكَ

بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّمِ طُوَى لَم يقل إننى الرب المطلق. ولكن قال: له أنا ربك أنت وذلك لأن الرسل لهم تربية خاصة تختلف عن باقى الخلق جميعًا؛ ولذلك قال له فى آية أخرى: ﴿وَلَيْصَنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾ [طه: ٣٦]، قهو سبحانه يعطيك من التربية بما يناسب مهمتك عنده.

وأول أمر وجهه الحق سبحانه لموسى فى هذا الموقف أن يخلع نعليه ، وعلة ذلك أنه بالوادى المقدس الذى اسمه ( طوى ) . وفى آية أخرى يقول : ﴿ فَلَكُمَّا ۚ أَتَـٰهُمَا نُودِكَ مِن شَـٰطِي ٱلْوَادِ الْمُقَدِسُ الذَّيَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ الْمُرَارُ فَى الْقَرآن . أَلْأَيْمَنِ فِى ٱلْمُقَعَةِ ٱلْمُبَرَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ [القصص : ٣٠] . وهذا ليس تكرارًا فى القرآن .

# معجزات نبي اللَّه موسى الطَّيْخُ

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِى ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ ۞ وَنَزَعَ يَدَوُ فَإِذَا هِى بَيْضَآءُ لِلنَّظِرِينَ﴾ [الشعراء: ١٠٧، ١٠٨].

### إلقاء العصا أخذ في القرآن ثلاث مراحل :

المرحلة الأولى: هى التى واكبت اختيار الله لموسى الطَّخْيَةُ ليكون رسولًا حينما قال الله له: ﴿وَمَا يَلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ۞ قَالَ هِى عَصَاىَ أَنُوَكَ وَأَعْنُهُمْ وَأَهُنُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِى له: ﴿وَمَا يَلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ۞ قَالَ هِى عَصَاىَ أَنُوكَ وَأَعْنُهُمْ وَأَهُنُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِى له: ﴿ وَمَا يَلُونُ فَيْهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ﴾ [طه: ١٧، ١٩].

الله سأل موسى عن الذى فى يده ، وموسى التَلْيَكُلُّ كان يمكن أن يجيب بأنها عصا ، ولكنه إنسان كُرَّم بأن يكلمه ربه فأراد أن يطيل أُنسه بكلام الله سبحانه ، فذكر صفات العصا ، واستخدامها ، وفوائدها له .

ولكن أخبره الله تعالى أن لها مهمة أخرى عنده وأمره أن يلقيها ، قال تعالى : ﴿ قَالَ ٱلْقِهَا يَكُمُوسَىٰ ﴿ فَالَمَ القَاهَا انقلبت حية بعد أن يَمُوسَىٰ ﴿ فَالَمَ القَاهَا انقلبت حية بعد أن كانت عصا ، والعصا معروف أنها كانت غصنًا من شجرة ، ولم تصبح عصا إلا بعد أن انتهت حياتها النباتية ، وصارت جمادًا بعد قطعها من الشجرة ، ومع ذلك فهى لم تنقلب إلى شجرة كما كانت في الأصل ولكنها تجاوزت مرحلة النباتية التي كانت عليها في البداية ، وانتقلت إلى مرحلة الحيوانية ، وهي مرتبة أعلى من النباتية .

وعندما رأى موسى هذا المنظر خاف ، فطمأنه ربه وقال له : ﴿ خُذْهَا وَلَا تَحَفُّ سَنُعِيدُهَا

سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ﴾ [طه: ٢١]. فأمسكها فصارت عصا، فكأن الله تعالى يدربه على المهمة، فحينها اللهمة المعادية ا

والمرحلة الثانية: حينما ألقاها أمام فرعون وحاشيته.

والمرحلة الثالثة : حينما ألقاها أمام السحرة في يوم الزّينة .

هنا يقول ربنا سبحانه: ﴿ فَأَلَقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِى ثُعَبَانٌ مُّبِينٌ ۞ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِى بَيْضَآهُ لِلنَّظِرِينَ﴾ [الشعراء: ١٠٧، ١٠٨]. ومعنى ثعبان مبين. أى: [واضح] (الثعبانية) من حياة وحركة وشكل وكل شيء.

والقرآن الكريم يصف عصا موسى بعدة أوصاف: مرة يصفها بالثعبان ومرة بالحية ، ومرة بالجان ، وهذه الأوصاف كلها مجتمعة فيها فهى حية وثعبان وجان فهى فى خفة حركتها كأنها جان ، وفى شكلها المرعب كأنها خية ، وفى تلوينها كأنها ثعبان . فى الوقت الواحد تأخذ كل هذه الأوصاف .

وموسى أسمر اللون ، ومن معجزاته أنه سيضع يده في جيبه فتخرج بيضاء لها شعاع وبريق يأخذ الأبصار ، فالجيب ليس هو جيبك الذي تضع فيه المنديل أو النقود ، ولكن الجيب معناه فتحة الصدر ، موسى أخرج يده من جيبه فإذا هي بيضاء للناظرين .

## ما أجراه اللَّه على عصا موسى لم يكن سحرًا

خَرْق الناموس يكون بإذن الله تعالى للرسل والأولياء ، إن الحق يفعل ذلك لإثبات صدق الرسول في البلاغ عنه ، وهذا الإثبات مشروط بشروط: منها أن يكون النبوغ قد بلغ درجة قصوى في المجال الذي تحدث فيه تلك المعجزة ، ومثال ذلك خرق الحق لناموس العصا ، وهي فرع من شجرة ، وجعل موسى التي لقيها فإذا هي حية تسعى .

إن ما أجراه الله على عصا موسى لم يكن سحرًا، ولكنه نقلها من جنس إلى جنس، ونعلم أن موسى أنس إلى ربه قال تعالى: ﴿قَالَ هِى عَصَاىَ أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى عَصَاىَ أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى عَصَاى أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى عَنَدِي ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ العصا: ﴿ أَلْقِهَا يَكُوسَىٰ ۞ فَٱلْقَنْهَا فَإِذَا هِى حَيَّةٌ مَنْ مِلَى اللهِ اللهِ اللهِ أن تُدهش المسألة موسى الطَيْئِ ؛ لذلك أوجس خيفة ؛ ولأن موسى تَشْعَىٰ ﴾ . ولذلك كان لابد أن تُدهش المسألة موسى الطَيْئِ ؛ لذلك أوجس خيفة ؛ ولأن موسى

عرف سر عصاه ، فلم يوجس خيفة عندما تحدى السحرة الذين جاء بهم فرعون في يوم الزّينة ، وعرف موسى أنه ليس بساحر مثلهم ، ولكن اللّه أتاه بمعجزة ستبهر حتى السحرة ، فالسحرة يعلمون أنهم يغيرون من تخيل الناس للأشياء ، أما الحق فهو يغير الأشياء نفسها ، لقد جاء السحرة بناء على أمر فرعون في يوم الزينة ويعلمنا القرآن بلمحات جانبية أن نظام السحرة كان موجودًا ؛ ولذلك طالب السحرة بأجرهم إن هم غلبوا موسى : ﴿قَالُوا إِن كُنَا لَأَجُرًا إِن كُنَا لَأَجُرًا إِن كُنَا لَغَيْرِينَ ﴾ [الأعراف: ١١٣] . وعلى الرغم من اختلاف مواهب هؤلاء السحرة ، ورقى كل منهم في فرع من فروع السحر ، فإنهم جميعًا سجدوا للحقيقة عندما ألقى موسى عصاه ، كل منهم في فرع من فروع السحر ، فإنهم جميعًا سجدوا للحقيقة عندما ألقى موسى عصاه ، [قال تعالى مخبرًا عن ذلك ] : ﴿قَالُوا ءَامَنَا بِرَبِ الْعَكِينَ ﴿ رَبِ مُوسَىٰ وَهَدُرُونَ ﴾ [الشعراء: وقال تعالى مخبرًا عن ذلك ] : ﴿قَالُوا ءَامَنَا بِرَبِ الْعَمَلِينَ ﴿ ولكنه قدرة فوق قدرة البشر .

ولكن كل آية تعطى لقطة ، فلو جمعنا اللقطات تعطينا القصة كاملة ، فالوادى المقدس اسمه « طوى » ، وفى الآية الثانية حدد المكان أكثر وبين أنه فى ﴿ شَنطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِى ٱلْمُقْعَةِ الشَّهَ مَنَ الشَّجَرَةِ ﴾ . فهذا تحديد للمكان ، ولكن لماذا أمره [ اللَّه ] بخلع نعليه ؟ قالوا لأنه ما دام واديًا مقدسًا لا يصح أن تفصل جسمك بشىء يفصلك عن هذا الوادى مع أنه يمكنك أن تصلى فى نعلك ما دام طاهرًا ولكن هنا الوادى مقدس أى مطهر ؛ ولذلك بعض الناس كانوا يمشون حفاة فى المدينة المنورة لعلهم يصادفون موطعًا لقدم الرسول على المناس كانوا يمشون حفاة فى المدينة المنورة لعلهم يصادفون موطعًا لقدم الرسول على المناس كانوا المناس ك

ثم أخبره أنه اختاره لمهمة فقال تعالى : ﴿وَأَنَا اَخْتَرَتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰٓ﴾ [طه: ١٣]. فالله تعالى اختاره، وهو سبحانه وتعالى أعلم حيث يجعل رسالته.

وقوله تعالى: ﴿ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ لم يقل له: «اسمع». لأن الإنسان يسمع ما يهمه وما لا يهمه ؟ لأن الأذن ليست كالعين يمكن إغلاقها عن الشيء الذي لا تحب أن تسمعه، ولكن «استمع» معناها: أن تتكلف السماع. إذن .. هناك سمع وهذه ليس لك فيها خيار، واستمع: تكليف أن يسمع ؟ ولكن تسمَّع أي طلب السماع وأرهف أذنه من أجله.

ومعنى ﴿ فَأَسْتَمِعْ ﴾ أى هيئ كل جوارحك لأن تسمع ، لأن الأحاسيس مختلفة . هناك أذن تسمع ، وهناك عبن تبصر ، وأنف يشم ، ولسان يتكلم ، ويد تلمس ﴿ فَأَسْتَمِعْ ﴾ أى : جنّد كل حواسك وأعضائك للسماع واستحضر قلبك ونفذ المطلوب الذى ستسمعه وقوله :

﴿ يُوحَىٰ ﴾ أى : يأتيك عن طريق الوحى .

ثم يقول سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّنِى أَنَا اللّه صاحب الأمر والنهى . لماذا قال الله له ذلك؟ لأنه لإنكري ﴾ [طه: 15] ، أى: أنا الله صاحب الأمر والنهى . لماذا قال الله له ذلك؟ لأنه سيكلفه ، والتكاليف دائمًا شاقة على النفس ، فعطاء الألوهية تكليف بينما عطاء الربوبية نعم وخيرات ينهل منها العبد في الدنيا ، وكلمة : ﴿ لا إِله إِلا الله ﴾ هي المنتهى وهي الينبوع الذي يصدر عنه كل السلوك الإيماني وهي كلمة التوحيد التي قال عنها الرسول عليه : ﴿ خير ما قلته أنا والنبيون من قبلي : لا إله إلا الله ﴾ . وما دام لا إله إلا هو سبحانه ، فلا يصح أن نتلقى عن أحد غيره ولا نعتمد إلا عليه ولا ننشغل إلا بذكره سبحانه .

وكلمة: ﴿ لَآ إِلَكَ إِلَا آنَا ﴾ . معناها: أنك لن تتلقى أوامر من أحد غيرى ، وقوله تعالى : ﴿ فَآعَبُدْنِ ﴾ أى : أطع أوامرى ، واجتنب النواهى ؛ لأنه ليس لى مصلحة فى ذلك ولكنها مصلحتك أنت .

# إيناس اللَّه تعالى لموسى الطَّيِّينَ

أراد الله تعالى أن يؤنس موسى الطَّنِينَ فقال له: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴾ [طه: ٧٦] ه ما الله استفهامية ، والتاء: إشارة لشيء مؤنث ، والكاف: لخطاب موسى . أي: ما هذا الذي معك يا موسى ؟

أنت إذا سألت أحدًا وقلت له: ما هذا الشيء الذي معك؟ يقول لك: معي كتاب، أو قلم، أو مصحف، أو أي شيء معه. فلما قال الحق تعالى: ﴿وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴾ كان الجواب الذي هو على قواعد اللغة أن يقول له: عصا. لكنه يعلم أن الذي يخاطبه يعلم أن الذي معه عصا، ولكن هذا كلام الإيناس؛ لأن الموقف صعب على موسى، فأراد الله أن يؤنسه، ومقام الإيناس إذا كان من الله لعبده؛ فلابد أن يستغل العبد هذا الإيناس، فلا يرد ردًّا مُقتَضبًا. كما يقولون: «كلمة ورد غطاها»؛ فموسى لأنه يكلم ربه ويريد أن يطيل أنسه به قال: ﴿ هِي عَصَاى أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَأَهُشُ يَهَا عَلَىٰ غَنَدِي وَلِي فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴾ [طه: ١٨] مع أن الله لم يسأله عن عمله بهذه العصا، ولكن موسى أطال في الإجابة؛ لأن هذا مقام الأنس في الخطاب مع الله، ولا ينهيه إلا زاهد في الله - حاشا الله - فكلمة «هي» في الجواب

غير مطلوبة «عصاي» لم يقل له : لمن هذه العصا؟ ولم يقل له : ماذا تفعل بها؟ حتى يقول له : إنه يتوكأ عليها ويهش بها على الغنم ، وأن له فيها مآرب أخرى . والعصا لها تاريخ طويل فهى أولًا لازمة للتأديب والرياضة ، ولازمة من لوازم الأسفار .

فموسى حينما تكلم مع ربه ذكر بعض فوائدها فقال: ﴿ أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا ﴾ . وذلك حين يكون ماشيًا أو متعبًا ؛ وذلك لأن المشى عنده حركتان فهو يحتاج إلى طاقة لحركة المشى بقدميه ، ويحتاج إلى طاقة أحرى ؛ لأن القدمين تحملان بقية الجسم ، فإذا تعب وأصبحت قدماه لا تقويان على حمل الجسم ، فإنه يعتمد على العصا ، فتساعده في حمل الجسم ، فإن تعتمد على العصا ، فتساعده في حمل الجسم ، فإن كان عنده بعض القوة يستطيع أن يمشى قليلًا ، وإن لم يكن عنده يجلس .

### من معجزات موسى الطِّيِّينَ

يقول تعالى : ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَىٰ يَسْعَ ءَايَنتِ بَيِنَنَتِ فَسَّلَ بَنِيَ إِسَرَةِ بِلَ إِذْ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ فِي الْمَوْدُ إِنِي لَأَظُنُكُ يَنْمُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴾ [الإسراء: ١٠١]. الكفار طلبوا من الرسول على بعض الآيات والمعجزات مثل: أن يفجر لهم من الأرض ينبوعًا ، وأن يكون له بيت من زخرف ، وأن تكون له جنة من نخيل وأعناب ، وغير ذلك ، فالحق سبحانه وتعالى بين لهم أن غيره طلبوا تكون له جنة من نخيل وأعناب ، وغير ذلك ، فالحق سبحانه وتعالى بين لهم أن غيره طلبوا آيات وجاءتهم ، ومع ذلك كفروا ؛ لأن المسألة كلها تعنت وتهرب ، فالله تعالى أتى موسى الناس ورأوها ومع الناس ورأوها ومع ذلك لم يؤمنوا .

من هذه الآيات: الحية التي انقلبت عصا، ويده يدخلها في جيبه تخرج بيضاء، وأخذ الله تعالى آل فرعون بالسنين ونقص الأموال والثمرات، فكذبوا فابتلاهم الله بالطوفان والجراد والتُمثل والضفادع والدم، وهذه تسع آيات.

بعض المفسرين يقولون: نبى اللَّه موسى جاء بآيات كثيرة وليس تسعًا فقط، وذلك مثل: الحجر الذى ضربه بعصاه فانفجرت منه اثنتا عشرة عينًا، وعملية نتق الجبل فوقهم كأنه ظُلَّة، والمنّ والسلوى كل هذه آيات أنزلها اللَّه لنبيه موسى.

هنا علينا أن نفهم النص، الله سبحانه يقول: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَىٰ يَسْعَ ءَايَنتِ ﴾ وهي الآيات الخاصة بفرعون.

هنا الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ فَشَّتَلَ بَنِيَ إِشَرَّةِ بِلَ إِذَ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ فِـرْعَوْنُ إِنِّ لَأَظُنُّكَ يَنْمُوسَىٰ مَسْحُورًا﴾ .

palikanang kanang k

كيف يكون السؤال لبنى إسرائيل الذين جاءهم موسى بالبينات؟ سؤالهم متعذر لأنهم ماتوا والموجود ذريتهم، ولكن السؤال لهؤلاء هو عين السؤال لذريتهم الذين تناقلوها فيما بينهم الى أن وصلت إليهم، كما قال الله مخاطبًا بنى إسرائيل المعاصرين لرسول الله على ﴿ وَإِذَ اللَّهِ عَنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوّهَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءًكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوّهَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءًكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَنَ الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله على المول الله عَلَى المول الله على المول الله على المول الله على المول الله ولها اتصال بالرسل، واتصال بالكتب المنزلة على الرسل، كالتوراة والإنجيل، ولكن مشركي قريش ليس لهم صلة بذلك.

موسى رغم كل هذه الآيات التى جاء بها قال له فرعون: ﴿ إِنِّ لَأَظُنُّكَ يَمُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴾ وكلمة: «مسحور» هل هو الساحر أم سحره غيره ؟ قالوا: هناك اسم مفعول ويرد بعنى اسم الفاعل لحكمة، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا قَرَأْتَ اَلْقُرْمَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لَا بَعنى اسم الفاعل لحكمة، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا قَرَأْتَ الْقُرْمَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ اللَّهِينَ اللَّهِينَ لَا يُومِمُونَ بِٱلْآخِرَةِ عِجَابًا مَسْتُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٤]. فهل الحجاب ساتر أم مستور ؟ قال العلماء: إن المعنى حجاب ساتر، ولكن اسم المفعول جاء بمعنى اسم الفاعل ؛ لأن الله يؤكد الستر فيقول: إن الحجاب ليس ساترًا فقط ولكنه مستور أيضًا فإذا كان الحجاب نفسه مستورًا فمعنى ذلك أن الستر أحكم. ومثل: « الظل الظليل » أى: المظلل، لأنه ظل مركب فكأن الظل مظلل وكلمة « المسحور » بمعنى المخبول أى أثر فيه السحر فصار مخبولًا مجنونًا، وهذه الكلمة قالها الكفار لرسول الله على .

قال تعالى : ﴿ وَقَكَالَ الطَّالِمُونَ إِن تَنَّيِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا ﴾ [ الفرقان : ٨] . ونفسَ الكلمة قالها فرعون لموسى الطَّخِلاً .

مرة يقول ساحر ، وهذا كلام غير منطقى ؛ لأنه إن كان قد سحر الذين آمنوا به ، فلماذا لم يسحرُ باقى الكفار وتنتهي المسألة ؟

وإن كان مسحورًا ؛ فالمسحور هو المخبول الذى تتأتى منه حركات دون أن تمر على العقل الواعى الذى يختار بين البدائل ، فليس له سيطرة إرادة على نفسه ولا سيطرة خلق ، والرسول لم يكن كذلك . قال تعالى : ﴿نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ۞ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ۞ وَإِنَّ لَكُن كُلُقٍ عَظِيمِ ﴾ [القلم : ١- ٤] . والمجنون لا يكون على لك لأَجْرًا غَيْر مَمْنُونِ ۞ وَإِنَّك لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ ﴾ [القلم : ١- ٤] . والمجنون لا يكون على خلق عظيم أبدًا ، وحتى فرعون تناقض مع نفسه في هذه القضية ، فهو يتهم موسى بأنه مسحور ، وحين يخر السحرة ساجدين ويؤمنون بموسى ، تجد فرعون يقول لهم : ﴿إِنَّهُ مسحور ، وحين يخر السحرة ساجدين ويؤمنون بموسى ، تجد فرعون يقول لهم : ﴿إِنَّهُ مُلَكِيرُكُمُ النِّي عَلَمَكُمُ السِّحِرَ ﴾ [طه : ٢١] . فهذا دليل على التخبط ؛ لأن الساحر لا يسحره أحد .

وكان ردُّ موسى التَّغَيْلاَ على فرعون : ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِيْتَ مَا أَنزَلَ هَـُـَـُوُلَآءِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَـٰوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَاِنِي لَأَظُنْكَ يَنفِرْعَوْثُ مَشْبُورًا ﴾ [الإسراء: ١٠٢] .

وكلمة ﴿ مَلْوُلَا مِ كَ تشير إلى الآيات الكثيرة التي أنزلها الله على موسى ؛ لتكون حجة على فرعون وقومه ، فأنت يا فرعون تعلم أن هذه الآيات منزلة من عند الله وأن موسى ليس بساحر أو مجنون ، فهو يعلم ذلك في قرارة نفسه . قال تعالى : ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا الله على الله على عند الله على الله ، ولكنه يعلم أنها ستزلزل سلطانه .

وكلمة : « بَصَائرَ » معناها أن هذه الآيات تعطى بصيرة للناس تفتح بصائرهم ، وتجعلهم يقبلون على ذلك الرسول الذي جاء بآية معجزة من جنس ما نبغ فيه القوم .

والمثبور هو : الممنوع عن أيّ خير أو الهالك ، وهذا القول من موسى لفرعون دليل على أن اللّه أطلعه على أن هذا الرجل سيهلك ، ويغرق ، ويموت على كفره .

ففرعون اتَّهم موسى بأنه مسحور ، وموسى التَّلَيَّلاً لم يسكت على ذلك بل رد عليه بقوله : ﴿ وَإِنِّى لَأَظُنْكَ يَنفِرْعَوْتُ مَثْـبُورًا ﴾ .

ولا شك أن المسحور أفضل من المثبور؛ لأن المسحور أو المجنون تصحبه حياة وإن كان عقله غائبًا، أما المثبور فهو الهالك أو الممنوع عن أى خير.

### تدريب موسى على استخدام العصا

قال تعالى : ﴿ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكُ ۚ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهَنَزُ كَأَنَّهَا جَآنٌّ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَنعُوسَىٰ أَقْبِلَ وَلَا تَخَفُّ ۚ إِنَّكَ مِنَ ٱلْآمِنِينَ﴾ [القصص: ٣١] ما هذه العجائب؟ في البداية النار اشتعالًا في الشجرة، والشجرة تزداد اخصرارًا؛ لا النار تحرق الشجرة، ولا الخضرة تطفئ النار ، ويأتي الكلام - كلام الله من كل جانب - وبعد ذلك العصا تنقلب حية ، مع أن العصا أصلها فرع شجرة جاف، فكان من الممكن أن تكون المعجزة بأن تنقلب العصا شجرة خضراء ؛ لأن الشجرة من جنسها ، ولكن العصا هنا تعدت مرحلة النباتية ، وذهبت إلى مرحلة الحيوانية ، وليست الحيوانية الهادئة العادية ، ولكنها انقلبت ثعبانًا بكل ما في الثعبان من صفات ، وأمام هذا المنظر المرعب ولِّي موسى مدبرًا أي : جرى إلى الخلف فناداه ربه : ﴿ يَنْهُومَنِ أَقِبْلُ ﴾ أي: ارجع ثانية ولا تخف، واعطى له القضية التي يجب أن يصحبها موسى في كل تحركاته في الدعوة : ﴿ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَمِنِينَ ﴾ لم يقل له الحق سبحانه : أنت هنا في أمان ، ولكن قال له : ﴿ إِنَّكَ مِنَ ٱلْآمِنِينَ ﴾ فهي قضية مستمرة طمأنه الله بها ؛ لأنه في مَعية الله ، فإذا كنت ستخاف وأنت في معية الله ، فماذا ستفعل أمام فرعون ؟ ولذلك جعل اللَّه لموسى دربة معه ، وجعل له دربة مع فرعون وخاصته ، ليعده للجولة الأخيرة مع فرعون وخاصته وجمهوره والسحرة والقوم كلهم، فكان لابد أن يؤنسه مرة ومرة، حتى يقبل على مواجهة المواقف بلا خوفٍ ولا وجلٍ، ويثق من نصر اللَّه وتأييده له .

انتفع موسى الطّيكان بهذه المواقف كلها ؛ ولذلك لما جاء قوم فرعون وراءه وأخذوا يدركونه حينما خرج من مصر ببنى إسرائيل، ماذا قال أصحاب موسى ؟ قالوا : ﴿ إِنَّا لَمُدّرَكُونَ ﴾ [الشعراء: ٦٦] ، فلما قالوا ذلك قال موسى بملء فيه : ﴿ كُلَّا ۚ إِنَّ مَعِى رَقِي سَيَهَدِينِ ﴾ [الشعراء: ٦٢] قال هذا الكلام من الرصيد الموجود عنده من وعد الله له بالتأييد والنصر.

### واضمم يدك إلى جناحك تخرج بيضاء

قَـالَ اللَّهُ سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاجِكَ تَخْرُجُ بَيْضَآءَ مِنْ غَيْرِ سُوٓءٍ ءَايَةً أُخْرَىٰ﴾ [طه: ٢٧]. اليد معروفة ، والجناح معروف أنه للطير ، ويقابله في الإنسان الذراعان . والحق سبحانه حين يوصينا بحسن معاملة الوالدين يقول تعالى : ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ اَرْحَمْهُمَا كَمَّا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٤]. فالحق سبحانه يأمر موسى أن يدخل يده من جيب القميص ثم يخرجها ، وساعة يخرجها ستعطى ضوءًا وبريقًا ولمعانًا ، وموسى كان لونه ماثلًا إلى الشمرة ، ولذلك النبي ﷺ حينما وصف الرسل الذين لقيهم في المعراج قال : « أما موسى فرجل آدم أسمر طوال كأنه من رجال أزْد شنوءة » . ومعنى طوال أي زائد الطول ، وأزْد شنوءة قبيلة معروفة بطول رجالها ولونهم الأسمر .

وفى آية أخرى يقول اللَّه تبارك وتعالى لموسى الطَّكِيلاً : ﴿ ٱسَلُكَ يَدَكَ فِي جَيْمِكَ تَخْرُجُ بَيْضَآءَ مِنْ غَيْرِ سُوَءٍ﴾ [القصص: ٣٦]. وهذه لقطات مختلفة حتى تكتمل الصورة.

وإذا كان لون موسى أسمر ، فإن بياض يده كان له شعاع وبريق يخطف الأبصار ، وأحيانًا البياض حين يأتي مع السمرة ، قد يكون مرضًا كالبرص مثلًا ؛ ولذلك الحق سبحانه حتى يبعد هذا الأمر قال عن يد موسى : ﴿ بَيْضَآ أَءْ مِنْ غَيْرِ سُوٓ عَ﴾ [طه: ٢٢] .

إذن .. هناك بياض على سمار ولكن بسوء ، ومعنى : ﴿ لِنُرِيكَ مِنْ ءَايَنِنَا ٱلْكُبْرَى ﴾ [طه: ٢٣] . أى نريك المعجزات والآيات العجيبة التي عندنا لنثبتك بها حتى تفهم أن الذي أمرك بذلك إله ، فإياك أن تخاف أو تهتز ، فالحق سبحانه سيرسله إلى فرعون ، وسيواجه في ذلك مشكلات عديدة تحتاج إلى شحنة قوية من اليقين والتثبيت .

### ونزع يده فإذا هي بيضاء للناظرين

قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِى بَيْضَآءُ لِلنَّظِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٠٨]. كلمة: « نزع » تدل على أنه إخراج بعنف وبعسر ؛ لأن الشيء السهل لا يقال: نزعته ، ولكن يقال: خلعته ، إنما النزع يدل على مقاومة ، ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ ﴾ يدل على أن يده كان لها وضع خاص ، وكانت في مكان هو حريص على وجودها فيه ، وفي آية أخرى يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَدْخِلُ يَدَكُ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَآءَ مِنْ غَيْرِ سُوَوِّ ﴾ [النمل: ١٢] وهكذا أوضحت لنا هذه الآية الصورة.

ففى قوله تعالى : ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ ﴾ لم يبين لنا أنه أدخلها ثم نزعها ، ولكن فى الآية الأخرى بين الإدخال والنزع ، وفى آية ثالثة قال : ﴿ وَأَضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ ﴾ أى إلى جيبك ،

والجيب هو مكان دخول الرأس من الثوب ، ولكن الجيب الآن هو أى شيء نجعله لما نحب ، ولقد كان الناس في الماضى الطريق الوحيد إلى جيوبهم من فتحة الرقبة في الثوب وقد كان الجيب هو الشيء الذي توضع فيه الأشياء الثمينة ، ولابد أن يكون في الموقع الأمامي من الثوب حتى يكون الشيء النفيس أمام نظر الشخص ، وأن يكون مكان هذا الجيب تحت الإبط حتى يكون أمام وتحت يده .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَأَدْخِلَ يَدَكَ فِي جَبِّيكَ تَغْرُجُ بَيْضَاءَ ﴾ ، إذن .. حدث إدخال وإخراج ، بينما في الآية الثانية في قوله تعالى: ﴿ وَأَضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ ﴾ ، وفي آية أخرى قال: ﴿ وَنَزَعَ يَدَوُ ﴾ ، إذن .. هناك ثلاث حالات: إدخال اليد في الجيب ، وضمها إلى الجناح ، ونزعها إلى الخارج ، وكل آية من الآيات الثلاث جاءت بلقطة ، فإن أخذناها معًا أعطتنا الصورة الكاملة .

لذلك إن كل من يقول: إن قصص القرآن فيه تكرار .. نقول له: لا ، إنه متكامل كل آية تأتينا بلقطة لتتكامل القصة ، على أننا يجب أن نفطن إلى أن هناك صراعًا نشأ بين فرعون وموسى ، والصراع لا ينشأ إلا عن عداوة ، ولكى يحتدم الصراع لابد أن تكون هناك عداوة متبادلة .

ما هو الإعجاز في بياض اليد؟ الإعجاز هنا لكى يقع لابد أن يكون موسى أسمر اللون ، وبذلك يكون البياض في يده مخالفًا للون جسمه ، ولكن قوله تعالى : ﴿ بَيْضَاءُ لِلنَّظِرِينَ ﴾ أى بياضها ليس مجرد اختلاف في اللون ، ولكنه يلفت أنظار الموجودين ، إذن . . فلابد أن تكون يد موسى بيضاء ، بحيث أن الضوء الصادر منها يجذب أنظار كل الموجودين في المكان ، ولكن بعض الناس قد يقول : إن يد موسى ابيضت بسبب مرض أصابه ، كأن يكون مصابًا بداء البرص مثلًا فتبيض يده ، حتى هذا الظن لم يدعه الله سبحانه وتعالى بل أوضحه ، فقال في الماء البرص مثلًا فتبيض يده ، حتى هذا الظن لم يدعه الله سبحانه وتعالى بل أوضحه ، فقال في اله أخرى : ﴿ بَيْضَاءُ مِنْ عَيْرٍ سُوّهٍ ﴾ فكأن كل لقطة تعطينا استكمالًا لما حدث ، وتكون في هذه الحالة بيضاء للناظرين ، تدل على أن ضوء يد موسى لامع مضىء يلفت نظر الناس كلهم ، ولا يلفت نظر واحد أو اثنين من الموجودين فحسب ؛ بل يلفت نظر الموجودين جميعًا ، وهذا لا يكن أن يحدث إلا إذا كان ليد موسى الطيئي بريق ولمعان وسطوع ، وكما عرفنا فإن هذا البياض من غير سوء .

### هيام موسى بدعوة فرعون لإخلاء سبيل بنى إسرائيل

قال الله سبحانه وتعالى : ﴿وَلِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ الْتَبِ ٱلْفَوْمَ الظَّلِلِمِينَ ۞ قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَنَقُونَ﴾ [الشعراء: ١٠، ١١] .

و ﴿ الْقَوْمُ الظَّالِمِينَ ﴾ هم الذين ظلموا أنفسهم فجعلوا للّه ندًّا وشريكًا ، والشرك ظلم عظيم . و ﴿ الْقَوْمُ الظَّالِمِينَ ﴾ هم : قوم فرعون ، قال لهم موسى : ألا تتقون ربكم لأن هناك طلبًا يكون بالأمر فيقول لك : افعل كذا ، ومرة يتحنن إليك فيقول لك : ألا تفعلُ كذا . فهنا يقول : ﴿ أَلَا يَنَّقُونَ ﴾ أى : يتقون اللّه في ظلمهم لأنفسهم ، باتخاذهم فرعون إلهًا من دون الله ، وظلمهم بني إسرائيل بأنهم كانوا يذَبِّحون أبنائهم ويستحيون نساءهم ، أى يذبحون المواليد الذكور فقط دون الإناث ، ولا شك أن قوم فرعون سبب في تجبره وادعائه الألوهية لأنهم لم يتصدوا له وأطاعوه ، فلو أنه حينما ادعى الألوهية وجد معارضة من قومه ، لاستحى وما تجرأ وزعم أنه إله . ولكنهم وافقوه وأطاعوه ، فهم شركاء في الجريمة ، ولذلك في اللغة هناك طاغية وطاغوت ؛ فالطاغوت هو الذي يعينه الناس على أن يكون طاغوتًا .

وموسى التَّلِيَّةُ لم يأخذ الأمر من اللَّه تعالى وينصرف لتنفيذه ، ولكن لأنه يعرف مشقة المهمة التي كُلِّف بها ، وأنه عايش فرعون ويعرف مدى ظلمه وجبروته ، فقال مناجيًا ربه : هُوَّالَ رَبِّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَلِّبُونِ ﴿ وَيَضِيقُ صَدِّرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِى فَأَرْمِيلَ إِلَىٰ هَرُونَ ﴿ وَلَمْمُ عَلَى ذَنْبُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴾ [الشعراء: ١٢- ١٤] ، فهذا رجل ادعى الألوهية ، ومن الصعب أن يستجيب لرسول يدعوه من القوم الذين يستعبدهم هو ، فخاف موسى أن يكذبوه ، وساعة يكذبونه سيضيق صدره ؛ لأنه سيشاهد باطلًا يجابه حقًا واضحًا ، وإذا ضاق الصدر تلجلج اللسان فلا يستطيع أن يتكلم الكلام المقنع ؛ لأن الغضب يجعله لا يعرف أن يرتب كلامه أو أفكاره ، فلا يحسن التعبير عما يريد ؛ ولذلك طلب موسى من ربه أن يرسل معه أخاه هارون ليعينه في هذه المهمة الشاقة ، حتى يساعده في توصيل الدعوة إلى فرعون وقومه .

كما أن المسألة ليست عادية بين موسى وبين فرعون وقومه ؛ لأن لهم ثأرًا قديمًا عنده ، لأنه قتل منهم واحدًا مع أنه لم يكن يقصد قتله ، فهو يخاف أن يقتلوه بسببه ، ولكن الله أخبره بأن هذا لن يحدث ولذلك قال تعالى: ﴿ كُلَّا ﴾ [الشعراء: ١٥] ، و﴿ كُلَّا ﴾ حين ترد تنفى ما قبلها ، وما قبلها هنا ثلاثة أشياء: ﴿ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴾ ، ﴿ وَيَضِيقُ صَدِّرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِى ﴾ ، ﴿ وَيَضِيقُ صَدِّرِى وَلَا يَنطَلِقُ لَمِن موسى مثل ضيق الصدر وعدم انطلاق اللسان ، لكن التكذيب ليس منه وهم سيكذبونه فعلًا فـ ﴿ كُلَّا ﴾ هناك لا تنفى التكذيب الذى سيحدث منهم لموسى النَّكِينُ .

و ﴿ كُلُّمُ هَنَا نَفْتَ تَحُوفَ مُوسَى فَى قُولُه : ﴿ وَيَضِينَى صَدِّرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِ ﴾ وقوله : ﴿ وَأَلَمَانُ إِنَّ هَذَهِ الأَشياء لن تحدث ، وقوله : ﴿ كُلُّمُ ﴾ أى اطمئن إن هذه الأشياء لن تحدث ، وكلمة : ﴿ كُلُّمُ ﴾ لها شأن مع موسى ، فالله علَّمها له وهو حفظها ؛ ولذلك حينما خرج موسى الطَيِّنِ من مصر هو وأصحابه واتبعه فرعون بجنوده ، ورأى أصحاب موسى فرعون وجنوده من خلفهم والبحر أمامهم فخافوا وقالوا : ﴿ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾ [الشعراء: ٦١] . فقال لهم موسى بإيمان الواثق من نصر ربه : ﴿ كُلَّمُ ﴾ . أى أن هذا لن يحدث . وهذا ليس بقوته هو ، ولكن بقوة اللَّه الذي أرسله ؛ لذلك قال : كلا إن معي ربي سيهدني .

هنا الحق سبحانه يقول: ﴿ كَالَّا فَأَذْهَبَا بِثَايَنَيْنَا ۚ إِنَّا مَعَكُم مُسْتَمِعُونَ ﴾ [الشعراء: ١٥] أى فاذهبا بالمعجزات الدالة على أن موسى رسول صادق من عند الله، وأنه جاء بمعجزة وهذه الآيات هى العصا، وبياض اليد من غير سوء حين يخرجها من جيبه.

وقول اللّه تعالى: ﴿إِنّا مَعَكُم مُّسْتَمِعُونَ﴾ ، وفى آية أخرى قال: ﴿لَا تَخَافَا إِنَّنِى مَعَكُما آسَمَعُ وَأَرَفِ﴾ [طه: ٤٦] لأن الإيذاء قد يكون من السمع فقط فى أول لقاء ، وقد يكون من السمع والعين بعد ذلك ، ثم يقول تعالى: ﴿فَأَتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولا إِنّا رَسُولُ رَبِّ يَكُون من السمع والعين بعد ذلك ، ثم يقول تعالى: ﴿فَأَتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولا إِنّا رَسُولُ رَبِّ الْمَعْلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦، ١٧] هنا لم يقل: ﴿إِنَا رَسُولُ رَبِّ العالمين ﴾ لأن الرسول هو الواسطة من المرسل إلى المرسل إليه ، فإن كان واحدًا يصح وإن كانا اثنين أو ثلاثة فهم رسول أيضًا ، وهما حين يلتقيان بفرعون ، لن يتكلم الاثنان فى نَفَس واحد ، ويقولا: ﴿إِنَا رَسُولا رَبّ العالمين ﴾ ولكن سيتكلم أحدهما ويؤمِّن الثانى على كلامه أو يسكت ، فسكوته أو تأمينه كأنه قال ، ولذلك حينما دعا موسى على فرعون وقومه قال : يسكت ، فسكوته أو تأمينه كأنه قال ، ولذلك حينما دعا موسى على فرعون وقومه قال : يسكت ، فسكوته أو تأمينه كأنه قال ، ولذلك حينما دعا موسى على فرعون وقومه قال : وقال له ربه : ﴿فَدُ أَبُوبِهِمْ فَلَا يُؤمِنُوا حَتَى يَرُوا الْقَذَابَ الْأَلِمَ ﴾ [يونس: ٨٨] . وقال له ربه : ﴿فَدَ أُبِيبَت ذَعْرَنُكُمُ إِيونس: ٨٩] . يقصد دعوة موسى وهارون ؟

لأن موسى كان يدعو وهارون يؤمن ، والمؤمّن أحدا الداعيين ، ولكن ما هو طلب موسى من فرعون ؟

الأصل في رسالة موسى أنه لم يأت لدعوة فرعون إلى الإيمان بالله ، ولكنه جاء ليخلص بنى إسرائيل من العذاب ثم يلتفت إليهم ليعطيهم المنهج ، لكن الكلام في الإيمان والحوار مع فرعون عن الألوهية جاء تبعًا للقصة ، فموسى جاء لإنقاذ بنى إسرائيل ؛ ولذلك يقول الله تعالى في آية أخرى : ﴿ فَأَيْنِاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي ٓ إِسْرَةُ بِلَ وَلَا تُعَدِّبُهُم قَدَّ جِمْنَكُ فِي آية أخرى : ﴿ فَأَيْنِكُ مُ وَالسَّلُمُ عَلَىٰ مَنِ أَنبَعَ الْمُدَكَ ﴾ [طه: ٤٧] فتنوع الأساليب في القرآن يشرح لقطات فيها تكرار المعنى الإجمالي .

ويقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ آذَهُ بُ إِنَّ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طُغَيْ ﴾ [طه: ٢٤]. علة الذهاب أن فرعون طغى ، والطغيان هو مجاوزة الحد ، ومجاوزة الحد هى أن تأخذ ما ليس لك ، وتبالغ فى أخذ ما ليس من حقك ، وفرعون لم يعتد على حق من حقوق بشر مثله ، ولكنه اعتدى على حق من حقوق الله بادّعائه الألوهية ، وموسى حينما سمع اسم فرعون بدأ يتذكر ما حدث له فى مصر قبل سفره إلى مدين ، حينما و كزّ الرجل فقتله ، وتآمر عليه القوم ليقتلوه ، وخرج هاربًا يترقب ، وتذكر أن فرعون هو الذي ربّاه ، وكيف سيواجهه بعد هذه الأحداث . خواطر كثيرة جالت في ذهن موسى في هذه اللحظة ، وشعر أن العبء أصبح ثقيلًا عليه ، فقال : يا رب ، أوامرك نافذة ، ولكن هذا الأمر يحتاج إلى أشياء كثيرة طلب من الله أن يعينه بها ، فقال تعالى : ﴿ وَلَا اللَّهُ أَن يعينه بها ، فقال تعالى : ﴿ وَلَا اللَّهُ أَن يعينه بها ، فقال تعالى : صدره ، حتى لا يقابل هذه المهمة بانقباض ؛ لأنك لو أقدمت على مهمة بانقباض فقدت ثلاثة أرباع قوتك ، ولكن إذا أقدمت منشرح الصدر تكون مجتمع القوى .

فالإنسان حين يقابل الأحداث بانقباض الصدر يُعينها على نفسه ، دون أن يعلم أن المهمة الصعبة تحتاج إلى شرح صدر زائد ؛ لأنك لابد أن تواجهها بانشراح أكبر يناسب المجهود ، كما طلب موسى من الله أيضًا أن يُيسر له أمر هذه المهمة ؛ لأن شرح الصدر أمر من جهة الفعل ، وتيسيير الأمر يتعلق بجهة المقابل ؛ ولأن موسى سوف يقوم بتبليغ رسالة ، وهذا يحتاج إلى منطق ، وكان منطقه فيه لثغة أو حبسة في لسانه ، وكذلك الحسين بن على رضى الله تعالى عنهما كان في لسانه لثغة أو حبسة خفيفة في الكلام ، فكان النبي على حين يراه يضحك

ويقول : « ورثها عن عمه موسى » .

طلب موسى من ربه أن يشرح صدره لهذه المهمة ، وأن ييسر له الأمر حتى لا يتعبه القوم الذين سيدعوهم [ وهم ] فرعون وقومه ، وحتى يستطيع أن يتكلم بسهولة فدعا ربه أن يحل عقدة من لسانه ، ولم يطلب من ربه أن يحل عقد لسانه كلها ؛ حتى لا يكون متمردًا على قدر الله في جعل لسانه محبوسًا بعض الشيء ، ولكن هذا مجرد لطف في قدر الله ، والهدف منه أن يفقه المخاطبون قوله ويفهموه ، ومع أن الله اختار موسى فهو لا يطغى بهذا الاختيار لهذه الرسالة ؛ بل طلب من الله أن يرسل معه أخاه هارون ؛ ليعينه على هذه المهمة ؛ لأنه يريد أن يؤدى الرسالة على أكمل وجه ، فالجانب الذي عنده فيه قصور ، أراد أن يكمله بأخيه . وهو بذلك يعطى نموذ بحا للبشر ، وهو أن الإنسان إذا كُلف بأمر ، ثم وجد في نفسه قلة كفاءة في بعض النواحي ، فعليه أن يستعين بغيره لسد هذا النقص ؛ وهذا دليل على إخلاصه لهذه المهمة ،

وبعد ذلك أتى بعلّة هذا الطلب فى أن يكون هارون معه فى هذه المهمة ، فقال : ﴿وَأَخِى هَرُونُ هُوَ أَفْكُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴾ هَمُرُونُ هُو أَفْكُ مِنِي لِسَكَانًا فَأَرْسِلْهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِيَ ۚ إِنّي أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴾ [القصص: ٣٤] وهارون بالإضافة إلى أنه أفصح من موسى قالوا: إنه كانت فيه صفات أخرى حميدة ، منها أن موسى كانت فيه حدّة – أى أنه سريع الغضب ، أما هارون فكان فيه لين وحلم ؛ ولذا طلب موسى أن يكون معه ؛ ليجبر عقدة لسانه بفصاحته ، وليعالج بلينه شدة موسى وحِدَّته ، فيكمل كل منهما الآخر .

والدليل على ذلك أن موسى لما رجع ووجد بنى إسرائيل اتخذوا العجل، غضب وثار وأمسك بهارون وجذبه من لحيته، فهنا ظهرت حدة موسى فماذا قال له هارون؟ قال: هيئنَّوُمَّ لا تَأْخُذُ بِلِحِيَقِي وَلا بِرَأْسِيَّ إِنِي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقَت بَيْنَ بَنِيَ بَنِيَ إِسَرَّهِ بِلَ وَلَمْ تَرْفُبُ فَوْلِي ﴿ يَاللُّهُ وَلَا بِرَأْسِيَ ۗ إِنِي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَقَت بَيْنَ بَنِيَ بَنِيَ إِسَرَّهِ بِلَ وَلَمْ تَرْفُبُ وَلَيْ فَي كلام هارون لأخيه موسى، فالفصاحة تجبر عقدة اللسان، واللين يجبر الشدة والحدة التي كانت في طبع موسى عليهما السلام.

والشيء الآخر أن موسى كان أسمر اللون، وهارون أبيضه، وكان شعر موسى أجعد، وهارون شعره سبط ناعم، وكان هارون حسن تقاسيم الوجه وكان موسى أقنى الأنف.

ولا شك أن جمال الخلقة أمر ترتاح له الأبصار ، فرسول الله على كان ينزل عليه الوحى فى صورة دحية الكلبى ؛ لأن دحية كان جميل الشكل ، فكان الله يرسل له جبريل فى صورة دحية الكلبى لكى يؤنسه ويسعده ، فهارون كان يتميز بهذه الأشياء ، فلم يأخذها موسى على أنها أشياء تميز بها ليكمل نقصه هو ، وهذه هى أشياء تميز بها ليكمل نقصه هو ، وهذه هى النظرة التى يجب أن تكون فى الناس ، فإذا كان إنسان فيه خصلة طيبة فعلى غيره أن يفرح بها ؛ لأنك إذا ما رأيت كمالًا فى غيرك فاعلم أن هذا فى صالحك أنت .

وكلمة: «وزير» مأخوذة من الوزر وهو الملجأ الذى يلجأ إليه الناس، مثل قوله تعالى: 
وكلمة : «وزير ها إلى رَبِكَ يَومَينِ الشّنَقَرُ القيامة: ١١، ١٦]. لأن الإنسان لا يقدر على أعباء العمل بمفرده فيأتى بوزير ليعينه ، ولكن هذا الوزير الذى يأتى به ليعينه فيكتشف أنه ليس معينًا له ، وإنما هو وزر عليه . فالوزير إن كان ناصحًا أمينًا يكون بحق حصنًا وملجمًا ، وإن كان غير ذلك فاستغل الوزارة لتحقيق المكاسب الشخصية له ولأقاربه ، فهذا لا يكون وزيرًا ، ولكنه يكون وزرًا ؛ لذلك فالرسول على يقول : «خير الملوك ملك جعل الله له وزيرًا ، إن نسى ذكره ، وإن نوى على خير أعانه ، وإن أراد شرًا كفه » وبين في حديث آخر أن كل حاكم له بطانتان : بطانة تأمره بالمعروف ، وبطانة تأمره بالسوء كما قال عنها رسول الله على عن المقابل انظر إلى سياسة البشر ، فمثلاً أنوشروان قال : إياكم أن تفهموا أن أحدًا يستغنى عن أشعاء المذه الأشياء قد أحد . فكل واحد له مهمة ، فأنت إن زدت في شيء فقد نقصت في أشياء ، هذه الأشياء قد وضعها الله في غيرك حتى تكملك ، وأنت تكمل غيرك ، فالمعايشة مشتركة ، ولكن الضرورة تقرضها وليس التفضل .

ومعنى: ﴿ وَأَجْعَلُ لِي وَزِيرًا مِّنَ أَهْلِي ﴾ [طه: ٢٩] أى مأمونًا على . والإزر: هو القوة . ولهذا تجد أنهما حينما يذهبان إلى فرعون ، رغم أن المتحدث هو موسى ، إلا أنه تكلم بلسان الاثنين فقال : ﴿ إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي ٓ إِسْرَةَ يِلُ ﴾ . فالشيء الذي يتحدث فيه موسى هو عن نفسه وعن هارون ؛ ولذلك لما دعا موسى على فرعون وقال : ﴿ رَبَّنَا اطّيسَ عَلَى أَمُولِهِمْ وَكُن قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِمُ ﴾ [يونس: ٨٨] أجابه الحق سبحانه بقوله : ﴿ قَلَ أَيْوِبُهُمْ أَلُوبُهِمْ فَلَا يَوْمِنُوا حَتَى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِمُ ﴾ [يونس: ٨٨] أجابه الحق سبحانه بقوله : ﴿ قَلَ أَيْوِبُهُ مَا وَلَوْمُن أَحد الداعيين . وموسى حينما طلب من ربه أن موسى كان يدعو وهارون يقول آمين ، والمؤمِّن أحد الداعيين . وموسى حينما طلب من ربه أن

The transfer of the sale of th

يرسل معه أخاه هاروه ، لم يقل ذلك حتى يريح نفسه من عناء الدعوة ومواجهة فرعون وقومه ، ولكنه فعل ذلك حتى يكون أداء المهمة على خير وجه ؛ حيث يكمل كل منهما الآخر ، وأراد أيضًا ألا يبدد طاقته كلها في الدعوة ، وأن يبقى شيئًا منها لعبادة الله وذكره وتسبيحه ، فقال : ﴿وَأَشْرِكُهُ فِي ٓ أَمْرِي ۞ كَنْ نُسَيِّعَكَ كَيْيَرًا ۞ وَنَذْكُرُكَ كَيْيرًا ۞ إِنَّكَ كُتْتَ بِنَا بَهِيهِرًا ﴾ [طه: ٣٢ - ٣٠] .

وقوله : ﴿وَأَشْرِكُهُ فِي أَشْرِي﴾ يعنى أن تكليف هارون بالدعوة يكون من قِبل اللَّه تعالى ؛ حتى لا يكون تفضلًا من موسى عليه .

ومعنى: ﴿ أَسَيِّعَكَ كَثِيرًا ﴾ ، التسبيح: التقديس . تقديس الله ذاتًا وصفاتًا وأفعالًا . فمن ناحية الذات ليس هناك ذات مثل ذاته ، قال تعالى : ﴿ لَيْسَ كَمِشْلِهِ مَنَى الله ومن جهة الأفعال ليس هناك فعل مثل فعله ، فإذا قال الله : فعلتُ ، فلا تقل : لماذا فعل ؟ لأنه مقدس فى فعله أيضًا ، وفى الصفات أيضًا تعرف أن الله سميع ، ولكن إياك أن تظن أن سمعهُ مثل سمعك ، فهو سبحانه مقدس ، أى منزه فى ذاته وفى صفاته وفى أفعاله . ومعنى « نسبحك » أى نقدسك تقديس الألوهية الذى أنت فيه ، فلا نأتى لك بشىء من اختلاقنا ، ونسبحك ليس تسبيحًا قليلًا ولكن تسبيحًا كثيرًا ، فكان التسبيح من المسبح يورثه لذة فى نفسه ؛ والطاعة من الطائع تورثه لذة فى نفسه ؛ والطاعة من الطائع تورثه لذة فى نفسه ، لذلك قال النبى على الله الله عنى فى الصلاة » ، وحينما كان يحزبه أى أمر كان يقوم إلى الصلاة . ومعنى : ﴿ إِنَّكَ كُنْتَ بِنَا بَصِيرًا ﴾ أى : إنك قيوم على ا نقوم به من عمل وعلم نيتنا فيه .

وقوله تعالى: ﴿ فَأَتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦] بعض المستشرقين يشككون ويقولون: كيف يأتى لفظ رسول مرة مثنى ومرة مفردًا ؟

والجواب: أنهم لم يفطنوا إلى شيء هام، هو وحدة رسالة موسى وهارون، لأن كلّا منهما لم يأت برسالة منفصلة، بل جاء الاثنان برسالة واحدة؛ ولذلك فإن كان الرسول ليس واحدًا بل اثنين، فإن الرسالة لم تتعدد بل جاءا برسالة واحدة ومن هنا فإن قوله تعالى: ﴿رَسُولُ ﴾ بالمفرد إشارة إلى وحدة الرسالة، وأنها ليست بتعاقب الرسل ولكنها رسالة واحدة وإن كُلّف بها رسولان، يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَثَمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَنْرُونَ

إلى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ، بِعَايَنِينَاكِه [يونس: ٧٥] الملأ: هم أشراف القوم وأعيانه والمقربون لصاحب السيادة والسلطان، هؤلاء اسمهم الملأ، وذلك لأنهم هم الذين يملئون العين؛ لأن العين إذا اتجهت إليهم تتعلق بهم لوجاهتهم وسلطانهم ولا تنظر إلى سواهم؛ وذلك لما لهم من مهابة وإجلال دنيوى، فالعيون تتعلق دائمًا بالسلطان أو الرئيس إذا جاء إلى أى مكان وبمن حوله من المقربين.

ولكن لماذا قال الحق سبحانه وتعالى : ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ عِنَايَئِنَا ﴾ لأن الملأهم الذين جعلوا فرعون يطغى وهم الذين ساعدوه وأعانوه على ادّعاء الألوهية ويدعون له بكل مبادئه ، ويحيطونه بمهالة قدسية ؛ ولذلك فإن الطاغية لا يطغى إلا بمن حوله يزينون له الباطل ويعينونه على الفساد ، ولو وجد أشخاصًا يقفون ضده ويقاومونه لما طغى وتجبر ، ولكنه يجد الملأحوله كلهم يعينونه على الباطل ويملئون حياته نِفاقًا ورياء .

إذن .. فهو بهم فرعون وبدونهم لا شيء، وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ يِعَايَنَيْنَا ﴾ الآيات هي المعجزات الدالة على صدق نبوة موسى وهارون، وعلى صدق المنهج الذي يحملانه من الحالق الأعلى، ولكن هل هذه الآيات استطاعت أن تقنع فرعون وملأه ؟ طبعًا لا ؛ لأنهم يريدون نفوذ الدنيا ولا يبحثون عن الحق .

# المواجهة بين نبي موسى اللَّهِ ، وفرعون الطاغية

لما ذهب موسى وهارون إلى فرعون وطلبا منه أن يرسل معهما بنى إسرائيل قال له فرعون: ﴿ قَالَ أَلَمْ نُرَبِكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمْرِكَ سِنِينَ ﴿ وَفَعَلْتَ فَعَلْتَكَ اللِّي فَعَلْتَ وَأَنتَ صغير، ورعبتك حتى صرت مِن الكَيْفِرِين ﴾ [الشعراء: ١٩، ١٩] أى أنا الذى ربيتك وأنت صغير، ورعبتك حتى صرت شابًا قويًا. والعلماء يقولون: إن موسى ظل فى بيت فرعون ولم يتركه، إلا فى سن الثامنة عشرة أو فى سن الثلاثين، ففرعون رباه ولبث عنده سنين، وهنا فرعون يذكّره بالرجل الذى قتله قبل أن يهرب إلى أرض مدين ومعنى: ﴿ وَأَنتَ مِن الْكَيْفِرِين ﴾ إما: من الكافرين بألوهية فرعون، أو: الكافرين بنعمنا عليك ؛ لأننا ربيناك وأكرمناك. والعقلاء يقولون: إن الحق مبحانه وتعالى حين يوفقك فى تربية الأبناء، عليك أن تفهم أن هذه عناية من الله ؛ بدليل أن سبحانه وتعالى حين يوفقك فى تربية الأبناء، عليك أن تفهم أن هذه عناية من الله ؛ بدليل أن الأب يكون واحدًا، والأم واحدة والبيئة واحدة والمنزلة واحدة ويخرج الأخوان كل منهما له

سلوك مختلف واتجاه معاكس للآخر ، فهذا دليل على أن هناك عناية إلهية أعلى من عناية الوالدين بأولادهما ، هنا فرعون يعدّد ما فعله من أجل موسى ؛ فقد رباه صغيرًا ولبث عنده سنين عدة ، وهو هنا يسوق الأدلة التي تكشفه وتفضح ادعاءه الألوهية ، فلو كان إلها لعرف أن هذا الغلام الذي رباه في بيته ، وعطف عليه وأراد أن يتخذه ولدًا ؛ سيكون هلاكه على يديه . والفعلة التي فعلها موسى هي قتل الإسرائيلي حينما ضربه بيده فقضى عليه مع أنه لم يكن

يقصد قتله ، فرد عليه موسى ليبرئ نفسه : ﴿قَالَ فَعَلْنُهَا إِذَا وَأَنَّا مِنَ ٱلطَّهَالِينَ ﴿ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِى رَبِى حُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٠، ٢١] أى أننى لا أنكر أننى قتلت ، ولكن كنت جاهلًا بما سيترتب على هذه العملية ، وما كنت أعتقد أبدًا أن وكزة كهذه ستميت أحدًا ، فكلمة ﴿ الطَّهَالِينَ ﴾ هنا ليس معناها أنه كان ضالًا عن الهدى ؛ ولذلك يقول ربنا لرسوله محمد ﷺ : ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَى ﴾ [الضحى : ٧] فهذا ليس معناه أن الرسول كان ضالًا عن الحق ؛ لأنه لم يكن عنده منهج من اللَّه وتركه إلى غيره ، لم يحدث هذا أبدًا .

فموسى فرّ من مصر خشية القتل ، خاصة بعد أن سمع عن تآمر القوم عليه ، كما في قول الله تعالى : ﴿وَجَاءَ رَجُلُ مِنْ أَقْصًا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَنْمُوسَىٰ إِنِ ٱلْمَكَلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرَجَ إِنِي لَكَ مِنَ ٱلنّصِحِينَ ﴾ [القصص: ٢٠]. ومعنى ﴿فَوَهَبَ لِي رَبِي حُكْمًا ﴾ أى حكمة بخعلنى أضع الأشياء في مواضعها ؛ لأننى خرجت مظلومًا ولم أقصد قتل الرجل ، فأعطاني ربي من الحكمة ؛ حتى لا أضع الشيء إلا في محله ، بعد ذلك يقول موسى الطَيِّي فرعون : ﴿وَتِنْكَ مِنَ المُحَمّة وَتَى الرّبِي الشّيء الله في محله ، بعد ذلك يقول موسى الطَيِّي فرعون : ﴿وَتِنْكَ فِي الشّيء التي فعلتها في من تربية ورعاية ؟ هل هذه الحسنة تقارنها بما تفعله مع بني إسرائيل ، من ذبح الأطفال الذكور واستحياء النساء واستعباد الرجال ، فهل هذا يقارن بما تَفْعله في حق قومي ؟! ومعنى : ﴿ عَبْدَتَ ﴾ أي جعلتهم عبيدًا .

ثم يقول تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَنْلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٣]. أى من رب العالمين الذي تتحدث عنه ؟ فرد موسى: ﴿ قَالَ رَبُّ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ أَ إِن كُنتُم مُّوقِينِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٤] أى ربى هو رب هذه السماوات وما فيها من شمس وقمر ونجوم وأبراج ، ورب هذه الأرض بما فيها من زروع وثمار وجبال وبحار وأنهارٍ وحيوان ، وهو الذي خلقها قبل أن توجد أنت يا فرعون .

AND CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

موسى ردّ على فرعون بشىء ثابت [ متحقق ] في الكون قبل وجوده ، فما الذي زدته أنت في الكون يا من تدّعي الألوهية ، ثم تلطف معه في الحوار فقال : ﴿ إِن كُنْتُم مُّوقِينِينَ ﴾ أي إن كنتم تظنون أن هذه الأشياء لم يخلقها أحد .

استغرب فرعون هذا الكلام من موسى فقال لمن حوله: ﴿ أَلَا تَسْيَعُونَ ﴾ . فرعون قال ذلك ؟ لأنه كان ينتظر من أتباعه بمجرد أن ينفى موسى عنه الربوبية والألوهية ، وينسبها إلى من خلق السماوات والأرض ، أن يهبوا للرد على موسى ؟ لأنه حقّر إلاههم ، ونفى عنه ما يدَّعى ، فقال لهم مستنكرًا سكوتهم : ﴿ أَلَا تَسْيَعُونَ ﴾ أى أما سمعتم ما قاله لى ؟ ! فلماذا تسكتون ؟ وهم سكتوا لأنهم يعلمون أنه كاذب في ادعائه الألوهية ، ويتمنون في قرارة أنفسهم أن ينصر الله موسى عليه ؟ حتى يتخلصوا من جبروته وطغيانه .

[ ولكن] موسى سارع فى بسط حجته ، قبل أن يتدخل أحد من القوم فى الحوار [ ردًّا على سؤال فرعون : من رب العالمين ] ؟ فـ ﴿قَالَ رَبُّكُرُ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٦] أى من الذى كان إله آبائك وأجدادك يا فرعون قبل أن توجد أنت .

حينما رأى فرعون أن موسى سيهزمه بالحجة والمنطق، أراد أن يخرج من هذا الجدل فاتهمه بالجنون، وهذه أيسر تهمة للدعاة عند الحكام المستبدين، قال تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَالشعراء: ٢٧] هذا الأسلوب يفضح فرعون، فهو يعترف أن موسى رسول مرسل، وما دام مرسلاً فلابد أن هناك من أرسله وهو الله، فكلامه شهادة ضده مع أنه لم يستطع أن يرد على كلام موسى، فاتهمه بالجنون ولكن موسى لم يعبأ بقوله ومضى فى عرض دعوته، و ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيّنَهُمَا أَ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٨] أى أن ربى هو رب المشرق والمغرب وما بينهما، إن كان عندكم عقل تقيسون به الأمور.

ولما ضاق فرعون به ذرعًا ولم يجد حجة يردّ بها عليه ، هدّده بالسجن شأن كل حاكم طاغية لا يتفاهم ، ولا يقتنع بالحوار مع معارضيه .

قال تعالى : ﴿قَالَ لَهِنِ اتَّخَذَتَ إِلَنهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٩]. وهذا إفلاس في الحجة ، فكونك تقوى على الغالب وتأخذه إلى السجن ، فأنت لم تقوّ على الحجة فلو كانت عندك حجة لقرّعتَ الحجةَ بالحجة .

حين سأل فرعون موسى قائلًا: ﴿ فَهَنَ رَبُّكُمَا يَنُمُوسَىٰ ﴾ قال له موسى: ﴿ رَبُّنَا ٱلَّذِي ٓ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَكُم ثُمُ هَدَىٰ ﴾ فهذا دليل البدء، وهذه هى المهمة الأساسية ؛ لأن فرعون الذى ادعى الألوهية، وأى إله لابد أن يكون هناك مألوه له، والمألوه هنا خلق مثل فرعون، والذى يعتز به هو الملك والأرض، والنيل، والخيرات؛ حيث قال: ﴿ أَلَيْسَ لِى مُلَكُ مِصْرَ وَهَنَذِهِ الْأَنْهَانُ تَجَرِّى مِن تَحَيِّى ﴾ [الزخرف: ١٥]. فالحق سبحانه يريد أن يردّ عليه ويبينٌ له أن هذه النعم التي ادعى بها الألوهية، ليس له صلة بخلقها وإيجادها، كما أنه لم يخلق البشر الذي يريد أن يتأله عليهم فردَّه الحق سبحانه إلى قضية الخلق الأولى.

فإذا قيل لفرعون : ﴿ رَبُّنَا الَّذِي َ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَكُم ثُمَ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٥٠] [أى] هداه إلى أن يرتقى ، وينتفع بما أعطى ، لا فرعون ، ولا غيره يستطيع أن يناقش فى هذا الأمر ؛ ولذلك [نرى أن] فرعون نقل النقاش من هذه القضية الجوهرية إلى قضية تافهة ، فقال لموسى وهارون : ﴿ فَهَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولِيٰ ﴾ [طه: ٥١] . ذلك لأنه لا يقدر على القضية الأساسية عَامًا .

ولكن موسى أغلق أمامه هذا الباب وردّ عليه قائلًا: ﴿ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي ﴾ أى أن هذا الشيء علمه ليس عندى أنا ، ولكن عند الله الخالق ، قال تعالى : ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي فِي كِتَبُ لَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِي فِي كِتَبُ لَا يَضِيلُ رَبِي وَلَا يَنسَى ﴾ [طه: ٥٦] الذي يَسألُ عن حال القرون الأولى هو الذي يجازيها إن كانت مؤمنه أو كافرة ، ففرعون لماذا يسأل ؟ هل هو الذي سيجازي هؤلاء الناس السابقين ؟ طبعًا لا ، إذن فالسؤال هروب من جدل الجد إلى مهاترة الهزل ، فقطع موسى عليه هذا الطريق ، وقال له : ﴿ عِلْمُهَا عِندَ رَبِي ﴾ ، فهو الذي سيجازي وما دام هو الذي سيجازي ، فهو الذي يعرف ، وأن ربي لا يضل ولا ينسى .

بعد ذلك دخل معه في قضية أخرى تفصيلية لما سبق أن حدّثه فيه فأوضح له أن ربه الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى هو الذي جعل لكم الأرض مهدًا وسلك لكم فيها سبلًا ، قال تعالى : هو الذي جعل لكم الأرض مهدًا وسلك لكم فيها سبلًا ، قال تعالى : هو الذي جعل لكم الأرض مهدًا وسلك لكم فيها سبلًا وأنزل مِن السّماني ما في فَا فَرَحْنا بِهِ تعالى : هو الذي جعل لكم الأرض مهدًا وسلك لكم فيها سبلًا وأنزل مِن السّماني ما في والله على المناك على المناك على المناك على التمهيد توطئة كل شيء لصلاحية ما هو عليه .

alla teatra t

فالحق سبحانه جعل لنا الأرض مهدًا؛ لتصلح حياتنا عليها، ومعنى مهدها أى سوّاها لمهمتها، وليس المقصود أنه جعلها مستوية؛ لأنه جعل فيها الجبال والوديان والأنهار؛ حتى تكون صالحة لمهمتها، فالسالك في الصحراء مثلًا يسلك طريقًا متعرجًا وهذا أفضل له؛ لأنه لو كان طريقًا مستقيمًا فإن واجه الشمس يظل طريقه في شمس دائمًا، ولكن إن كان متعرجًا يسير بعض الوقت في الظل، فهذا الالتواء مقصود، فإياك أن تظن أنها مستوية أي ليس فيها عوج؛ لأن كل شيء له مهمة مثل قضيب الحديد الذي عوجناه؛ لنجعله خطافًا فنحن لم نعوجه، ولكننا عدلناه لمهمته، إذن معنى التسوية هنا هو جعل الشيء صالحًا لمهمته، سواء كان بالاعتدال أو بالاعوجاج.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِدِهِ أَزْوَنَجًا مِن نَبَاتٍ شَتَى \* كُلُواْ وَأَرْعَوْا أَنْعَلَمُكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَئِتِ لِآوَلِي ٱلنَّهَىٰ ﴾ [طه: ٥٣، ٤٥] هذا أيضًا في عملية الخلق التي لا يستطيع أحد أن يدّعيها ؟ لأنه لا يستطيع أحد أن يفعل يستطيع أحد أن يفعل شيئًا منها ، فهنا إنزالُ الماء من السماء ليس لأحد عمل فيه ، لكن إخراج النبات قد يكون لنا عمل فيه ، فنحن نحرث ونبذر البذورَ ونرويها بالماء ونتعهدها بالسماد والرى ؟ فهذا كله عمل منًا مع أنه عمل بأسباب مخلوقة خلقها الله سبحانه وتعالى .

وموسى التَّلِيَّةُ في حواره مع فرعون يعرض قضايا ليست لفرعون فقط، ولكنه يعرضها حتى لا يجيء فرعون آخرَ ويدّعي ما ليس له بحق.

#### إتهام موسى الطيخ بالسحر

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوٓا إِنَّ هَنذَا لَسِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾ [بونس: ٢٦]؛ ذلك لأن السحر كان موجودًا عند الفراعنة ، وكان الكهنة مشهورين بالسحر ولذلك فهم ظنوا أن معجزات موسى سحر ، واعتقدوا أنه لا يغير طبيعة الأشياء ، ولكن يسحر أعينهم ، فيخيل إليهم أنها قد تغيرت ؛ ولذلك فإن موسى عندما اتهموا المعجزات التي جاء بها أنها سحر ، قال كما يقص علينا القرآن الكريم : ﴿ قَالَ مُوسَىٰ أَتَقُولُونَ لِلْعَقِ لَمَّا جَآءَ كُمُ أَسِحْرُ هُلَا وَلا يُعْلِحُ ٱلسَّنِحُرُونَ ﴾ [يونس: ٧٧] ؛ أي أن موسى النَّفَيْلِ قال لهم : أنتم لا تفرقون بين الحق والباطل ، إن ما أرسلني به الله من معجزات هو الحق ، أتقولون عليه سحر ؟

ولكن بعض الذين يتطاولون على القرآن يقولون: إن الكلام جاء على لسان موسى و كأن موسى قد قال: ﴿ آسِحُرُ هَلْاً ﴾ ولكنها جاءت بأسلوب الاستفهام ولم تأت بأسلوب الاستفهام الإنكارى ، نقول له: إذا أردت أن تؤكد شيئًا يصح أن تأتى بجملة خبرية منك . هم قالوا: إن هذا لسحر مبين ، وكان المفترض أن يقول موسى: لا ليس هذا بسحر . ولكنه قال: ﴿ آسِحُرُ هَلاً ﴾ ؟ تمامًا كما تأتى لإنسان وأنت واثقٌ من قضيتك وتقول له: أنا أرضى ذمتك هل هذا سحر ؟ حينئذ لا يمكن إلا أن يقول : هذا ليس بسحر تمامًا . كما تذهب لتشترى قطعة من القماش الصوف ثم تشعل عود ثقاب وتقربه من فتلة من الصوف فتحترق ، فتقول له: أهذا صوف يا رجل ؟ فيقول : هذا ليس صوفًا ، إذن . . فإذا طرحت الأمر على الاستفهام الإنكارى يكون أبلغ من أن تقوله على أنه خبر .

وقال موسى : أتقولون للحق لما جاءكم ؟ أى : لا تحكموا على الحق بأن الذى جاء به هو موسى من عنده ، ولكن انظروا إذا كان الذى جاءكم حقًا أم لا . الله تبارك وتعالى يقول : هو أَتَقُولُونَ لِلْحَقِ لَمَّا جَاءَكُم تَعْذَا وَلَا يُعْلِحُ السّنجُرُونَ فَه أَى أَن هذا لو كان سحرًا فإنه لن يفلح ولن يستمر . ولقد قلنا : إن المعجزة التي يأتي بها الله سبحانه وتعالى على يد رسول من الرسل ليثبت صِدقه في البلاغ عن الله ، لابد أن تكون من جنس ما نبغ فيه القوم ؟ لأنه لو أتاهم بمعجزة فيما لم ينبغوا فيه لقالوا : لو تعلمنا هذا الفن أو هذا الشيء لجئنا بمثل هذه المعجزة .

وقوله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا يُعْلِحُ السّنجِرُونَ ﴾ ؛ فالفلاح هو الوصول إلى الثمرة والثمرة لا تأتى إلا بعد مجهود حرث وبذر ورى ، ثم تأتى الثمرة ، ومنه فَلَحَ الحديد : أى شقه ، لأن الحديد ككتل أو قطع لا يصلح لشىء إلا إذا شُكّل التشكيل المناسب لاستعماله ، والسحر ليس حقيقة ولكنه تخيل ، والله سبحانه وتعالى أراد أن يلفتنا إلى ذلك فقال : ﴿ سَحَرُوا أَعَيْنَ النّاسِ وَاسْتَرَهْبُوهُم ﴾ [الأعراف: ١١٦] ، وقال جل جلاله : ﴿ فَإِذَا حِالَهُم وَعِصِينَهُم عُمُنِلُ إلّيهِ مِن مِحْرِهِم أَنّها فَتَعَى ﴾ [طه: ٢٦] . إذن .. فالسحر في طبيعته لا يغير طبيعة الأشياء ولكنه يسحر أعين الناس فترى غير الحقيقة ؛ ولذلك عندما أتى فرعون بأمهر السحرة ، جمعوا حبالهم وعصيتهم وألقوها وخيل للناس أنها تسعى ، وعندما ألقى موسى العصا فإذا هى تلقف ما صنعوا ، حينئذ حرّ السحرة سجّدًا .. لماذا ؟ لأن العصى والحبال التى ألقوها خيل للناس أنها تسعى ولكنها كانت أمامهم حبالًا وعصيًا ، لأن أحدًا لم يسحر عيون السحرة ولكن السحرة سحروا أعين الناس ، فكانت الحبال والعصى أمام الناس كأنها ثعابين ضخمة تسعى ، أما فى سحروا أعين الناس ، فكانت الحبال والعصى أمام الناس كأنها ثعابين ضخمة تسعى ، أما فى

أعين السحرة فهى حبال وعصى ؛ ولذلك لما ألقى موسى عصاه ورآها السحرة حية تلقف حبالهم وعصيهم ، قالوا : هذا ليس من فعل موسى ، بل من فعل رب موسى . وأدركوا أن هذه معجزة ، وليست سحرًا ولا يمكن أن يأتى بها موسى ، فآمنوا برسالته وسجدوا لله الذي أعطى موسى هذه المعجزة .

## محاولة فرعون قَلْب الدَّفة على موسى الطَّيِّكُ

وبعد ذلك انتقل فرعون إلى قضية أخرى فقال: ﴿ قَالَ أَجِنْتُنَا لِتُخْرِجُنَا مِنْ أَرْضِنَا فِيسِخْرِكَ يَكُمُوسَىٰ ﴿ فَلَنَأْتِيَنَكَ بِسِخْرِ مِثْلِهِ فَأَجْعَلْ بَيْنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا نُخْلِفُهُ خَنُ وَلاَ لِسِخْرِكَ يَكُمُوسَىٰ ﴿ فَلَنَأْتِيبَنَكَ بِسِخْرِ مِثْلِهِ فَأَجْعَلْ بَيْنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا نُغْلِفُهُ خَنُ وَلاَ أَنْ كَمُكَانًا سُوكَى ﴿ [طه: ٥٥، ٥٥] ؟ أراد فرعون أن يستعدى الناس الذين استعبدهم ونصّب نفسه إلها عليهم على موسى وهارون فقال لهم: إن موسى قد جاء ليخرجكم من أرضكم . وبذلك يستعدى القوم عليهم حتى لا يستجيبوا لهما ويقفوا ضدهما ؛ لأنهم يخشون أن وبذلك يستعدى الأرض التى يعيشون على خيرها حول النيل فأخبرهم أن موسى جاء ليخرجهم من أرضهم بسحره .

فحوّل المسألة التي بينه وبين موسى وهارون ، إلى مواجهة بين موسى وهارون من جانب والرعية من جانب آخر ، وذلك لأنه رأى أن الكلام الذى قاله موسى وهارون من الجائز أن يدخل على عقول الرعية فتفهمه وتؤمن به ، فتتمرد على فرعون وتثور عليه ، فأراد أن يزرع في قلوبهم عداوة موسى وكراهيته حتى لا يستجيبوا له ، فقال : لقد جئتنا يا موسى لكى تخرجنا من أرضنا بسحرك ونحن سنأتي لك بسحر مثله . هنا فرعون سمى معجزة موسى سحرًا وهذه تسمية خاطئة ؛ لأن الذى مع موسى ليس سحرًا وإن كان الذى عند قوم فرعون هو السحر ، والفرق بين الاثنين أن السحر لا يقلب حقيقة الشيء ، بل يظل الشيء على حقيقته ولكن السحر يكون للرائى ؛ ولذلك ربنا سبحانه قال في الآية الكريمة : هوسكروا أغين الناس المسحر يكون للرائى ؛ ولذلك ربنا سبحانه قال كما هي ، فيراها الساحر حبالاً وعصيًا لم تتغير ، بينما يراها المسحور ثعابين وحيات ، لكن معجزة موسى غير ذلك ، بدليل أنها لو كانت مثلها لم يكن موسى ليخاف وهذا دليل . عند الساحر تظل الجبال كما هي يراها حبالاً ، وإن كان المسحور لا يراها كأنها حيات .

### اللقاء الحاسم . . . يوم الزينة

فرعون طلب من موسى أن يضرب لهم موعدًا يجتمع فيه السحرة ليقاوموا سحره فقال : ﴿ فَأَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا ثُخْلِفُهُ نَعْنُ وَلَا أَنتَ مَكَانَا سُوئى ﴾ الموعد هو الميعاد يتفق عليه الطرفان حتى لا يخلفه أحد منهما ؛ ومعنى : « مكانا سوى » أى مكانًا مستويًا ؛ لأنه سيكون مشهدًا يراه الناس ، فلابد أن يكون مكانًا مستويًا حتى يتمكن الجميع من الرؤية بسهولة ، أو أن المعنى « مكانا سوى » ، أى سواء بالنسبة لنا ولك ، أى نختاره سهلًا على الناس وعلينا وعليك . مثلما نقول : هيا نتقابل في منتصف الطريق ، فلا يكون في ذلك تعب لنا ولا تعب لك .

فقال موسى له : ﴿ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحْشَرَ ٱلنَّاسُ شُحَى ﴾ [طه: ٥٩] إن كل حدث يتطلب مُجِدثًا له ومُوقَعًا عليه الحدث ، فالحدث يتطلب زمانًا ومكانًا ، فلا حدث بغير زمان أو مكان ، فبعد أن تم تحديد المكان ، كان الزمان هو ﴿ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ . إذن عناصر الحدث اكتملت زمانًا ومكانًا ، ويوم الزينة هو اليوم الذي كان يجتمع فيه كل سكان مصر ، ويبدو أنه كان يوم وفاء النيل ، وسُمِّى ﴿ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ لأن الناس كانوا يحتلفون فيه بأغلى شيء عندهم وهو النيل ، فيلبسون أفخر ما عندهم من ثياب ويخرجون في موكب الاحتفال .

وموسى احتار يوم الزينة تحديدًا ؛ لأنه اليوم الذى يجتمع فيه كل الناس ؛ لأنه واثق تمام الثقة من أن ربَّه سينصره ، ويريد أن تكون فضيحة فرعون أمام الناس جميعًا .

#### إتهام موسى الكيل بالإفساد في الأرض

قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ الْمُكُلُّ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُواْ فِي الْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ١٢٧] ؛ هذا الخطاب من الملأ يدل على أن فرعون لم يتعرض لموسى ، حينما أمر بصلب السحرة ؛ ذلك لأن رهبة الحق واليقين فيما رآه من معجزة موسى ، كانت تملأ قلبه فتجعله لا يقترب منه ، ففرعون قد علم ورأى أن السحرة كذابون ، وأن موسى على حق ، وانهدمت ألوهية فرعون أمام الحاضرين ؛ ولذلك كان فرعون في موقف ارتباك ، وهنا أراد أن يصابا ينبه الحاضرين إلى أنه لم يفعل شيئًا بالنسبة لموسى وهارون ، وأنهما تركا المكان دون أن يصابا بسوء فتساءل الملأ : أتترك موسى ومن اتبعوه ليفسدوا في الأرض ؟ كأنهم قد وصفوا منهج بسوء فتساءل الملأ : أتترك موسى ومن اتبعوه ليفسدوا في الأرض ؟ كأنهم قد وصفوا منهج

CANTER STATE STATES AND STATES AN

الحق بأنه إفساد .. لماذا ؟ لأنه يأخذ منهم جاهَهم وسلطانهم ونفوذهم ؛ ولذلك فهو في رأيهم [فسادٌ] يقول الحق : ﴿ وَقَامَهُ لِيُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ وَسَادٌ ] يقول الحق : ﴿ وَوَالِهَ اللَّهُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ وَيَدَرُكُ وَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ عَلَى فرعون وَيَالِهَ لَكَ فَعَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّه اللّه اللَّه اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ

فبماذا أجاب فرعون ؟ ﴿ قَالَ سَنُقَيْلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَعِي. نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَابِهُرُونَ [الأعراف: ١٢٧]. نلاحظ هنا أن فرعون لم يتعرض لموسى ، وفى ذلك تقول بعض التفاسير: إن الحيَّة التى ظهرت حينما ألقى موسى عصاه اتجهت إلى فرعون وفتحت فَاهَا حتى ظهرت أنيابها ، وإن هذا جعل فرعون يخشى موسى ولا يقترب منه .

وقول فرعون: ﴿وَإِنَّا فَوَقَهُمْ قَنِهِرُونَ ﴾ ؛ يريد أن يعطى الحجة أمام ملئه أنه ترك موسى ، فالقوى حين يهاجمه شخص ضعيف فإنه لا يقضى عليه ويتركه ، مؤكدًا أنه يستطيع أن يأتى به في أيَّة لحظة ؛ لأنه يملك القهر الذي يجعله يأتى به ، وقتل فرعون للرجال واستحياؤه للنساء إذلالٌ لقوم موسى .

ولما ذهب قوم موسى إليه يشكون الذلّ الذي يعانونه ؟ فما كان من موسى إلا أن قال لهم : والسّتَعِينُوا بِاللّهِ وَاصْبِرُوا إِلَى الْأَرْضَ لِلّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِوْ وَالْعَنِقِبَهُ اللّهُ يَعِيدُوا بِاللّهِ الذي هم فيه ، لِلمُتّقِينَ إلاعراف: ١٢٨] ؛ يريد موسى أن يُسَرِّى عن قومه العذاب الذي هم فيه ، ويذّكرهم بأن النصر للمتقين المؤمنين ، وقول موسى : واستتعينوا بالله الذي هو أقوى منهم . ونحن كان قوم فرعون قاهرين مستعلين مسيطرين ، فاستعينوا بالله الذي هو أقوى منهم . ونحن نعرف أن الله سبحانه وتعالى يريد أن يمن على بني إسرائيل ويمكنهم ويجعلهم الوارثين ، ولكن نعرف أن الله سبحانه وتعالى يريد أن يمن على بني إسرائيل ويمكنهم ويجعلهم الوارثين ، ولكن ماذا قال قوم موسى ؟ وما موقفهم بعد أن طلب منهم أن يستعينوا بالله : ﴿قَالُوا أُوذِينَا مِن قَبْلِ مَا يَعْمَلُ أَن يَاتِي مُوسى كان الفراعنة يقتلون الأبناء ويستحيون النساء ، ولم يغير مجيئه إليهم شيئًا ، فقبل أن يأتي موسى كان الفراعنة يقتلون الأبناء ويستحيون النساء ، ولم يغير مجيئه إليهم شيئًا .

ماذا كان جواب موسى ؟ ﴿ قَالَ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ

فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٢٩]، لماذا استخدم الله سبحانه وتعالى كلمة «عدو»، في وصف آل فرعون؟ لأن الإيذاء لا يمكن أن يحدث إلا من عدو، فالصديقُ يحاول دَفْع الأذى عن صديقه، أما العدو فهو الذى يدبر الأذى لعدوه.

وقول موسى التَّلِيَّةُ هو بشارة من الله بأن أسباب الإيذاء بالنسبة لبنى إسرائيل ستنتهى ؛ لأنه قد اقترب موعد هلاك آل فرعون ، بل إن البشارة لم تقتصر على ذلك ، بل امتدت كما فى قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَيَسْتَغْلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعَمَلُونَ﴾.

على أننا نلاحظ أن الحق سبحانه وتعالى ذكر كلمة: ﴿عَسَى﴾ فى قوله جل جلاله: ﴿قَالَ عَسَى ﴿ وَكُلُمْ أَن يُهْلِك ﴾ ، وكلمة: ﴿عَسَى ﴾ تدل على الرجاء أى: ما يأتى بعدها يرجوه الناس، وهى غير التمنى ، فالتمنى هو أن تطلب أمرًا مستحيلًا تعرف أنه لن يتحقق. وأداة التمنى « ليت » ، بينما أداة الرجاء « عسى » .

وموسى رسول مرسل لهداية قومه ، مؤىد بمعجزات ، وإذا كان هذا هو موقفه فلن يردّ اللّه له رجاء ، ويكون الرجاء منه مقبولًا . إذن فالحديث هنا هو رجاءٌ محقق الوقوع ، ولكن نعمة اللّه على بنى إسرائيل لن تتوقف عند إزالة الضرر عنهم إنما تمتد ليستخلفهم اللّه في الأرض تمامًا .

### المؤامرة على موسى

جمع فرعون أعوانه ووجهاء قومه وقال لهم : ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَسَيْحٌ عَلِيمٌ \* يُرِيدُ أَن يُخْرِجُكُمُ مِن أَرْضِكُمْ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ \* قَالُوٓا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلَ فِي ٱلْمَدَآيِنِ حَشِرِينَ \* يَأْتُوكَ بِكُلِ سَيْحٍ عَلِيمٍ [الشعراء: ٣٤ - ٣٧] أراد فرعون أن يُخرج نفسه من هذه الورطة التي أوقع نفسه فيها ، فاتهم موسى بأنه ساحر عليم بفنونِ السحر ، خاصة وأن المصريين كان لهم إلف بفنون السحر ، فأراد أن يستعدى القوم عليه فاتهمه بأنه يريد أن يخرجهم من أرضهم بسحره بعد أن يصبح له أتباع وأنصار ، ويحدث انقلابًا ويخرجهم من أرضهم ، فهذا استعداء للناس على موسى التابيخ ، والغريب أنه بعد ذلك يستشيرهم فيما يفعله ضد موسى ، وهذه ألوهية كاذبة انحدرت إلى مرتبة العبيد ؛ لتسألهم عن رأيهم في هذه المسألة ، فنزل مِن الألوهية التي يدعيها إلى حاجته إلى مرتبة العبيد ؛ لتسألهم عن رأيهم في هذه المسألة ، فنزل مِن الألوهية التي يدعيها إلى حاجته [وهي ] مشورة الناس الذين يستعبدهم ، ولو كان إلها كما يزعم لكان عنده الحل ، ولكنه إلى مرتبة العبيد الناس الذين يستعبدهم ، ولو كان إلها كما يزعم لكان عنده الحل ، ولكنه إلى موسى المناس الذين يستعبدهم ، ولو كان إلها كما يزعم لكان عنده الحل ، ولكنه المناب المناس الذين يستعبدهم ، ولو كان إلها كما يزعم لكان عنده الحل ، ولكنه المناب المناس الذين يستعبدهم ، ولو كان إلها كما يزعم لكان عنده الحل ، ولكنه المناب المناس الذين يستعبدهم ، ولو كان إلها كما يزعم لكان عنده الحل ، ولكنه المناب المن

يسألهم عما يأمرونه به ، فكان كلامهم بالنسبة له أمرًا وليس مشورة فقط ، فهل الإله يأمره أحد ؟ ! ولكن القوم وجدوا الفرصة أن يقولوا رأيهم ، مما يدل على أن أكثرهم كانوا يضيقون بغطرسة فرعون وتسلّطه ، فأشاروا عليه بأن يبقيه هو وأخاه وأن يجمع لهما أمهر السحرة ويواجههما بهم ، ويرى لمن تكون الغلبة ؛ وذلك قول الله سبحانه وتعالى : ﴿ فَ الْوَا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَالْبَعْتُ فِي ٱللَّدَانِينَ عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ السعرة و الإرجاء » هو التأخير ، قالوا له : ابعث رسلك ليحشروا الساحرين الموجودين في طول البلاد وعرضها ويجمعوهم لمقابلة موسى وهارون .

و﴿ ٱلْمَدَآبِينِ ﴾ جمع مدينة ، فهؤلاء الناس مهمتهم جمع السحرة من كل مكان ، وبعد ذلك تم تجميع السحرة في المكان المعلوم، قال تعالى: ﴿فَجُمِعَ ٱلسَّحَرَةُ لِمِيقَنتِ يَوْمِ مَّعُلُومٍ ۞ وَفِيلَ لِلنَّاسِ هَلْ أَنتُم تُجُنَّمِعُونَ ۞ لَعَلَّنَا نَتَّبِعُ ٱلسَّحَرَةَ إِن كَانُوا هُمُ ٱلْغَيلِينَ﴾ [الشعراء: ٣٨- ٤٠] . الميقات هو الوقت من اليوم المتفق عليه ؛ هناك آيات أخرى حددتِ اليوم بأنه يوم الزينة ، وهو اليوم الذي يتزين فيه الناس بملابسهم الجديدة ، وتتزين فيه الفتيات أبهَى زينة ؛ لأن عروس النيل ستؤخذ منهن وتلقى فيه : ﴿ قَالَ ۚ مُوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحْشَرَ ٱلنَّاسُ صُحَى ﴾ [طه: ٥٥]. فهذه الآية حددت اليوم بأنه يوم الزينة والوقت بأنه وقت الضحي ، فحدد اليوم وحدد الزمن من اليوم وهو الضحى ، ثم تكلم في آية أحرى عن المكان فقال: «مكانا سوى » ومعنى « سوى » إما أنه وصف للمكان الذي ستقام فيه المبارة السحرية في مكان مستو من الأرض ؛ حتى يتمكن كل واحد من رؤية المنظر فهو مكان مستو ليس فيه علو أو انخفاض ، أو أنه مكان وسط المدينة وليس بعيدًا في أطرافها ؟ حتى يسهل على الناس الحضور إليه ، وكل هذا حرص على إتمام المعركة من جانب الطرفين ؛ لأن كل طرف يريد أن يتغلب على الآحر . وبعد ذلك بدأت الدعاية بين الناس ؛ حتى يتجمعوا في هذا اليوم لمشاهدة ما سيحدث ، قال تعالى : ﴿فَجُمِيعَ ٱلسَّحَكَرَةُ لِيمِيقَاتِ يَوْمِ مَّعْلُومِ ۞ وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلْ أَنتُم تُجْتَنِيعُونَ ۞ لَعَلْنَا نَتَّبِعُ ٱلسَّحَرَةَ إِن كَانُواْ هُمُ ٱلْغَلِبِينَ﴾ [الشعراء: ٣٨ - ٤٠]. أي أنهم سيجتمعون وعندهم أمل في أن يتغلب السحرة على موسى ويبطلوا حجته ، قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا جَأَةَ ٱلسَّحَرَةُ قَالُواْ لِفِرْعَوْنَ أَمِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحْنُ ٱلْغَلِيمِينَ﴾ انظر هنا إلى مسيرة هذا الإله المزعوم في رعيته!!

إن الإله الحيمه يُعطى ولا يأخذ، فهو سبحانه: ﴿ يُطُعِمُ وَلَا يُطَّعَمُّ ﴾ [الأنعام: ١٤].

و: ﴿ يُجِيدُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ ﴾ [المؤمنون: ٨٨].

ويقول الحق سبحانه وتعالى في آية أخرى: ﴿ فَلْنَازَعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُواْ النَّجُويُ ﴾ قَالُواْ إِنْ هَلَانِ لَسَحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِن أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثَلَى ﴾ [طه: ٦٢، ٦٣]. ساعة أن خوفهم موسى وحذرهم، أخذوا يتناجون مع بعضهم البعض ؛ خوفًا مما سيحدث لهم، وكلمة: ﴿ وَأَسَرُواْ النَّبُويُ ﴾ دليل على أن خوفهم من قول موسى: ﴿ وَيُلكُّمْ لَا نَفْتَرُواْ عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُم بِعِنَاتٍ وَقَدْ خَابَ مَنِ اَفْتَرَىٰ ﴾ [طه: ٦١]. جعل عندهم شيئًا من الرّهبة والتردد والتفكير في الحق، حتى وإن اقتصر هذا الأمر على الذين كان عندهم استعداد للخير بعد الحوار والجدال بين السحرة، فانتهوا إلى اتفاق على أن يكملوا الشوط إلى آخره.

وهذا القول منهم ترديد لما قاله فرعون عن موسى وهارون، وهو دليل على أن دعاية فرعون وكيده أثرا في موقف الرعية من قضية موسى وهارون، والطريقة هي المذهب الذي يرتضيه الإنسان لنفسه، والمسلك الذي يسلكه في حياته، إذن الطريقة: هي ما ارتضاه الإنسان لنفسه؛ لتسير عليه أمور حياته، والطريقة المثلى عندهم هي أنهم جعلوا فرعون إلها، يأتمرون بأمره، وهو الذي يتصرف في شئونهم ويدبر أمورهم كما يشاء، ومعنى المثلى: أي الفاضلة، ومعناها أمثل طريقة.

ومعنى: ﴿ فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمُ ﴾ [طه: ٦٤] أى اشحذوا كل أذهانكم وحركتكم فى السحر ؛ حتى لا تمكنوهما من تحقيق هذين الهدفين وهما: الإخراج من الأرض، والذهاب بالطريقة المثلى.

ومعنى : ﴿ مُمَّ آثَتُوا صَفَّا ﴾ ؛ لأن هذا أهيب لكم ويُدخل الرعب فى قلب الخصم . ومعنى كلمة : ﴿ أَفَلَحَ ﴾ أى فاز .

ومعنى : ﴿ وَقَدْ أَقَلَحَ ٱلْيَوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَىٰ ﴾ [طه: ٦٤] أى من طلب العلو على خصمه وتمكن من تحقيق هذا الهدف لابد أن يشحذ ذهنه ويبذل جهده في طلب هذا العلو.

وعندما ألقى موسى عصاه فتحولت إلى ثعبان ، ونزع يده فامتلأت بالضوء الذي يجذب

أنظار الحاضرين، هنا ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَنذَا لَسَنِحُ عَلِيمٌ ﴾ [الأعراف: ١٠٩]، والملاهم وجهاء القوم المحيطون بالحاكم، وقولهم: «ساحر» معناه أنهم كانت عندهم فكرة عن السحر؛ ولذلك قالوا: ﴿ لَسَنِحُ عَلِيمٌ ﴾؛ أى أنه ليس ساحرًا عاديًا ولكنه ساحر متمكن، وفي سورة «الشعراء» هناك آية أخرى تدل على أن فرعون هو الذي قال: إن موسى ساحر، والحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ قَالَ لِلْمَلِا حَوْلَهُ إِنَّ هَذَا لَسَنِحُ عَلِيمٌ ﴾ والمطبع فهناك آية نسبت القول إلى فرعون .. فهل هذا تناقض؟ بالطبع فهناك آية نسبت القول إلى الملأ، وآية نسبت القول إلى فرعون .. فهل هذا تناقض؟ بالطبع لا؛ لأنه من الجائز أن تتوارد الخواطر في أمر معلوم متفق عليه.

هل أعطى فرعون وملؤه حيثية أو سببًا لمجىء موسى واستعراضه لسحره أمامهم ؟ الحق سبحانه وتعالى يقول : ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَنذَا لَسَنيِرُّ عَلِيمٌ ﴿ عَلِيمٌ ۚ اَلَٰ مُرْبِكُمُ أَن يُغْرِجُكُمُ مَن الْمُوسَ ﴾ [الأعراف: ١٠٩، ١١٠]. كأنما هو أعلنوا أن موسى قد جاء لإخراج فرعون وقومه من الأرض ؛ ليعود إليها هو وأتباعه ، كما حدث في أيام الهكسوس .

فرعون في هذا يريد أن يصرف الناس عن الإيمان ، والاقتناع بما قاله موسى التَلِيّين من أنه رسول رب العالمين ؛ ولذلك فإنه طعن في معجزة الرسول بأن قال : إنه ساحر . ثم أراد أن يهيج القوم ضد موسى فقال : إنه ساحر جاء ليخرجكم من الأرض التي تعيشون فيها . وبهذا يكون فرعون قد أضاع من عقول الناس أثر المعجزات التي جاء بها موسى وأضاع اللمسة الإيمانية التي يكن أن يكون حديث موسى ومعجزاته قد أدخلها إلى قلوبهم .

وقوله تعالى: ﴿ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ يدل على أن الذين قالوا هم الملأ ، ولكن الذي يأمر في هذه المسائل هو فرعون ، ولكن من الممكن أن يكون الكلام من فرعون على أساس أنه لا يقطع أمرًا إلا بالمشورة ، وهذا أول ما ينفى عن فرعون تلك الألوهية المزعومة التي ادّعاها ، فالإله لا يشاور ولا يتشاور مع عابديه عندما يقرر أمرًا ، ولا يوجد إله يستعين بأمر العابدين ، وهذه سَقْطَةٌ كان يجب أن يتنبه إليها أولئك الذين عبدوا فرعون ؛ ليعرفوا أنه ليس إله وأنه أُرتِح أمام موسى ، واختلط عليه الأمر حتى أصبح لا يستطيع أن يقطع رأيًا بدونهم فلجأ إليهم .

جاذا أفتى القوم فرعون؟ ﴿ قَالُوٓا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلَ فِي ٱلْمَدَآيِنِ حَشِرِينَ ﴾ يعنى أخر الحكم عليه، و « الإرجاء » هو التأخير، فالموقف عصيب ومحتاج إلى تمهل وإلى بطء في اتخاذ

القرار حتى لا يضيع كل شيء. ماذا فعل الملأ من آل فرعون ؟ يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ قَالُواْ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلَ فِي الْمَدَآيِنِ حَشِرِينَ ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنَحِمٍ عَلِيمِ ﴾ [الأعراف: ١١١، ١١١]. فكأنهم قالوا: إذا كان موسى ساحرًا فعندنا السحرة وهم جمع وهو فرد، فلنرسل في كل البلاد من يحضر أبرع السحرة منها ليواجهوه، وفي هذا القول هَدْمٌ آخَرَ لقضية الألوهية بالنسبة لفرعون.

الهدم الأول: هو التشاور وعدم القدرة على اتخاذ القرار.

والهدم الثاني: هو استعانة فرعون بالسحرة ، فكيف يكون الإله عاجرًا بحيث يستعين بمن يعبدونه لينصروه على عدوه ؟!

إذن .. فقد انهدم ركنان من أركان ادّعاء فرعون الألوهية من هول الموقف والارتباك ، وكون فرعون سيرسل إلى المدن المختلفة فمعنى ذلك أن السحر كان منتشرًا وكان هناك فى كل مدينة سخرة . ففرعون قال لموسى : انتظر ، وأرسل الجامعين فجمعوا السحرة ، وجاءوا بهم إلى فرعون ، وكانت اللقطة الثانية عن السحرة وهم موجودون يطلبون منه الأجر إذا غلبوا ، وفى ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَجَانَةُ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوا إِنَ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَا لَكُمْ اللهِ عَن السحرة والأعراف : ١١٤ ١١٤] .

والسحرة حينما جاءوا أمام فرعون انفعل كل واحد منهم وتكلم، ولكن جمع حديثهم على اختلافه أمرٌ واحدٌ هو هل سيعطيهم فرعون أجرًا إذا غلبوا موسى أم لا ؟ والكلام هنا إما أن يكون بصفة استفهام، أى أنهم استفهموا هل سيأخذون أجرًا أم لا ؟ أو بصفة خبرية أى أنهم يريدون أجرًا، والقرآن غطى هذه وغطى هذه، فالذين أخذتهم الشجاعة طالبوا بالأجر، والذين خانتهم الشجاعة جاءوا بها على هيئة استفهام.

# ماذا قال فرعون عندما تحدث السحرة عن الأجر؟

يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قَالَ نَعَمَّ وَإِنَّكُمُ لَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴾ . ﴿ نَعَم ﴾ : حرف جواب يدل على تقرير ما بعده ، إذا سألك أحدهم : أجاءك زيد ؟ تقول : نعم ، أى : نعم جاءنى زيد ، فالسحرة يقولون : هل لنا أجر إن كنا نحن الغالبين ؟ وقول فرعون : ﴿ نَعَم ﴾ معناه : لكم أجر إن كنتم غالبين ، هذا إذا كانت الجملة استفهامية ، أما إذا كانت خبرية فإنها تحتاج أيضًا إلى

جواب ، وبذلك يكون الجواب قد شمل الحالتين ، وقوله : « نَعَم » معناها لكم أجر ؛ ولذلك جاء ما بعدها معطوفًا بالواو : ﴿وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴾ دلت على فساد حكم فرعون ؛ لأن المفروض أن يكون كل المحكومين بالنسبة للحاكم سواء ، ولكن أن يكون هذا مقربًا وهذا غير مقرب ، يكون الناس مصنفين عند الحاكم ، وما دام الناس مصنفين وليسوا متساوين عند الحاكم يكون فساد الحكم ؛ ولذلك كان رسول الله على إذا جلس أصحابه حوله يستمعون إليه سؤى بين الناس جميعًا في النظر ؛ حتى لا يظن إنسان من الصحابة أنه أولى بنظر رسول الله ، ولا يدنى أحدًا ويقربه من مجلسه إلا من شهد له الجميع أنه مقرب .

حينما اطمأن السحرة إلى الأجر ، واطمأنوا إلى أنهم سيكونون من المقربين ، حينما تيقنوا من هذا كله التفتوا إلى موسى ، فقد جاءت لحظة التحدي .

#### لحظة التحدى بين الفريقين

قال تعالى: ﴿ فَالَمَّا جَاءَ السَّحَرَةُ قَالَ لَهُم مُوسَى آلقُوا مَا آنتُم مُلقُونَ ﴿ فَلَمَّا آلقُوا قَالَ مُوسَى مَا جِنْتُم بِهِ السِّحَرُّ إِنَّ اللّهَ سَيُبْطِلُهُ وَإِنَّ اللّهَ لَا يُصّلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [يونس: ٨٠] موسى الطّيكي أراد أن يرهب السحرة ليضعف معنوياتهم ، فلما ألقى السحرة عصيهم قال لهم: ﴿ مَا جِنْتُم بِهِ السِّحَرُّ إِنَّ اللّهُ سَيُبُطِلُهُ ﴾ [يونس: ٨١] ، وما دام ما جاءوا به سحرًا ، والسحر تخيل وليس حقيقة ، فإن اللّه سبحانه وتعالى سيبطله ؛ لأنه سيغير حقيقة عصا موسى ويجعلها حية حقيقة وليس مجرد تخيل ؛ ولأن السحر إفساد في الأرض فإن اللّه لا يصلح ويجعلها حية حقيقة وليس مجرد تخيل ؛ ولأن السحر إفساد في الأرض فإن اللّه لا يصلح العمل لمن يريد الإفساد ، وينصر سبحانه الحق بكلماته ، وهو سبحانه وتعالى بمجرد أن يقول : ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٦] ، فأمره بين الكاف والنون ولا ينتظر التنفيذ أن يكتمل الحرفان ، وذلك قوله : ﴿ وَيُمُونُ اللّهُ ٱلْحَقّ بِكُلِمَنتِهِ وَلَو كَرِهَ ٱلمُجْرِمُونَ ﴾ [يونس: ٨٦] ليريح الحرفان ، وذلك قوله : ﴿ وَيُمُونُ اللّهُ ٱلْحَقّ بِكُلُمَنتِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلمُجْرِمُونَ ﴾ [يونس: ٨٦] ليريح العالم من إضلال المجرمين ومفاسدهم .

لما تجمع السحرة في اليوم المعلوم وبدأت المبارزة طلب موسى منهم أن يُلقوا هم أولًا ، قال تعالى : ﴿ قَالَ لَهُم مُوسَىٰ أَلْقُوا مَا أَنتُم مُلقُونَ \* فَأَلْقَواْ حِمَالُهُمْ وَعِصِينَهُمْ وَقَالُواْ بِعِزَةٍ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْفَالِمُونَ ﴾ [الشعراء: ٤٣، ٤٤] فألقوا ما معهم من حبال وعصى ، وأقسموا بعزة فرعون إنهم هم الغالبون ، وقد حابوا في القسم ؛ لأن العزة معناها أنه لا يُغلب ولا يُقهر ، وهذه

العزة الفرعونية عزة كاذبة ؛ لأنها بلا رصيدٍ .

موسى التكليل طلب من السحرة أن يلقوا ما يريدون إلقاءه ، والآية هنا جاءت بالغاية التى انتهى إليها بعد المشاورة بينه وبين السحرة ، وإلا فهناك آية أخرى تدل على أن المسألة لم تنته إلا بعد تشاور وحوار ، فالآيات لم تأت لتكرر الحدث الواحد ؛ وإنما جاءت لتستوعب كل أجزاء الحدث ، فاتفق موسى معهم أن يلقوا هم أولًا ما معهم من أدوات السحر ، قال بعض العلماء : إن الحبال والعصى كانت مجوفة ، ووضعوا فيها زئبقًا حتى إذا ألقوها في الشمس تلوّت كأنها ثعابين وهذا من حِتل السحرة ، لكن السحر هو تخييل للمسحور ، فيرى الشيء على غير حقيقته ؛ لأن حقيقة الشيء لا تتغير لكن المسحور يرى الحقيقة عن طريق التخيل .

فالسحرة ألقوا حبالهم وعصيهم وأقسموا بعزة فرعون أنهم سيغلِبون ، والعزة هى القوة والمُنعَة والغلبة ، ومنها العزة بالإثم وهي أنفة وكبرياء بلا رصيد من الحق .

هناك آيات كثيرة أخرى تعرضت لموضوع السحرة منها قول الله تعالى: ﴿ قَالَ بَلْ أَلْقُوْأً فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِينَهُمْ بُخَيْلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ۞ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ، خِيفَةً مُوسَىٰ ۞ فُلْنَا كَا خَفْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ وَٱلَٰقِ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنَعُواً إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَحِرٍ وَلَا يُقْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى ﴾ [طه: ٦٦ - ٦٦] أى أن السحرة لما ألقوا حبالهم وعصيهم تخيل موسى أنها تسعى فخاف، فأوحى الله إليه: ﴿ لَا تَعَفّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ \* وَٱلَّتِي مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنَعُوا كِيْدُ سَكِمِرٍ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى ﴾ .

إذن .. موسى ألقى عصاه بعد وحى من ربه أثناء المعركة ، قال تعالى : ﴿ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ [الشعراء: ٤٥] كلمة ﴿ تَلْقَفُ ﴾ معناها : تبتلع بسرعة وبقوة ، فالسرعة في اختصار الزمن ومعها القوة ، فجمعت بين السرعة والقوة ، ﴿ والإفك ﴾ هو قلب الحقائق ؛ ولذلك سمى الكذِبُ إفكًا ؛ لأنه يقلب الحقيقة ، فالكذب لا يوافق واقع الأشياء فالنسبة الكلامية فيه لا تطابق النسبة الواقعية .

## إيمان السحرة . . وعقاب فرعون لهم!!

بعد ذلك قال الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَأَلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سُجِّدًا قَالُوٓاْ ءَامَنَا بِرَبِّ هَنُرُونَ وَمُوسَىٰ ﴾ [طه: ٧٠]، شيء عجيب، كما قال الزمخشرى : من العجيب أن هؤلاء ألقوا حبالهم

وعصيهم للكفر والجحود ، فإذا بهم يلقون أنفسهم للشكر والسجود . فهم قد دخلوا هذه المعركة وهم كفرة جاحدون ، وخرجوا منها وهم مؤمنون موحدون ؛ وذلك لأنهم جمعوا كل كيد السحر وفنونه ، ووجدوا أن العملية ليست من هذا النوع أبدًا ، فالساحر يرى الأشياء على حقيقتها ، وهم لم يروا عصا موسى على حقيقتها ، بل رأوا لها حركة حياة ، فأيقنوا أن هذا ليس من فنون السحر ، ولكنه شيء أعلى ، وهذا يدل على أن الفطرة الإيمانية في النفس تطمسها الأهواء ، هذه الفطرة التي أخبر عنها رسول الله على بقوله : «كل مولود يولد على الفطرة » . فالهوى يطمس على الفطرة الإيمانية ، ولكن أحيانًا تستيقظ هذه الفطرة ، وحين تستيقظ الفطرة الإيمانية ، فأقل شيء يصادف هذا الاستيقاظ يؤثر عليه ، والذي يدل على أن تستيقظ الفطرة الإيمانية ، فأقل شيء يصادف هذا الاستيقاظ يؤثر عليه ، والذي يدل على أن هذه العملية جاءت على هوى السحرة : أنهم سيقولون لفرعون : ﴿إِنَّا عَامَنَا بِرَبِنَا لِيغَفِر لَنَا فَعَالَ عَلَيْهِ مِنَ السِّحِرِ وَاللهُ خَيَرٌ وَأَنْفَى الله وله : ٣٧] . فهذا دليل على أن طبائعهم في السحر ، وحين يكبر وفطرتهم كانت تأبي هذا ، لكن فرعون هو الذي كان يُكرِههم على السحر ، وحين يكبر وفطرتهم كانت تأبي هذا ، لكن فرعون هو الذي كان يُكرِههم على السحر ، وحين يكبر الواحد منهم في السن يأمره بأن يأخذ مجموعة من الغلمان ليعلمهم السحر ؛ لأن هذا يناسب شعوذة فرعون وادّعاءه الألوهية .

وقولهم: ﴿ وَمَّا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ ﴾ : يدل على أنهم وإن كانوا سحرة إلا أنهم كانوا مقهورين لأوامر الطاغية ، لكن إذا حلوا إلى أنفسهم تستيقظ فطرتهم ، فإذا جاء شيء يزكى الفطرة وينتيها مثل : عصى موسى فلا يملكون إلا التسليم ؛ ولذلك فإن الحق سبحانه حينما تحدث عن إلقائهم للحبال والعصى قال : ﴿ فَأَلْقَوْا حِبَاهُمْ وَعِصِيبَهُمْ وَقَالُوا بِعِزَةٍ فِرْعَوْنَ إِنّا لَيْحَدُنُ ٱلْعَلِيُونَ ﴾ [الشعراء : ٤٤] ، فالإلقاء عمل اختيارى منهم ، ولكن ساعة رأوا المعجزة واستيقظت عندهم الفطرة الإيمانية ، قال الحق سبحانه عنهم : ﴿ فَأَلْقِي السَّحَرَةُ سُجِدًا ﴾ [طه : واستيقظت عندهم الفطرة الإيمانية ، قال الحق سبحانه عنهم : ﴿ فَأَلْقِي السَّحَرَةُ سُجِدًا ﴾ [طه : ٧٠] ، فهنا الفعل « ألقى » مبنى للمجهول ، فكأن نفوسهم من تلقاء نفسها خرّت ساجدة لله فكأن قوة الحق فاجأت صَحْوة الفطرة ، فلم يملكوا إلا أن يقعوا ساجدين بدون اختيار ، وهذا السجود عملية مرئية .

وهناك عملية أخرى قولية هى قولهم: ﴿ عَامَنًا بِرَبِ هَنْرُونَ وَمُوسَى ﴾ . إذن هناك منظر رآه الناس وهو: أنهم أُلقوا سجدًا ، والذى ألقاهم هو قوة الحق ؛ لمفاجئته الفطرة فانكبوا على الأرض ساجدين دون اختيار أو شعور ، وبعد أن سجدوا بدءوا يعلنون رأيهم ، حدث هذا منهم

جميعًا مرة واحدة ، فلم يتباطأ منهم أحد ، ثما يدل على أنهم كانوا مكرهين على هذا العمل ومسخَّرين لأدائه ، ودليل ذلك أنهم في آية أخرى قالوا لفرعون : ﴿ إِنَّ لَنَا لَأَجُّرًا إِن كُنَّا نَحَنُ ٱلْغَلِمِينَ﴾ [الشعراء: ٤١] فكأنهم كانوا مسخرين لأداء هذا العمل لفرعون ؛ لتخويف أتباعه أو لإضفاء القوة والمهابة على نفسه ، وادّعائه الألوهية أمام رعيته ، فكانوا يقومون بهذا العمل لفرعون دون أجر، ولكن هذه المرة سألوا فرعون أن يعطيهم أجرًا؛ لأن هذه المعركة ليست هيّنة مثل غيرها ، فلما سألوا فرعون هل سيعطيهم أجرًا إن استطاعوا أن يغلبوا موسى ؟ قال لهم : ﴿ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِنَا لَّمِنَ ٱلْمُقَرِّينَ ﴾ [الشعراء: ٤٣]؛ أي أنه سيعطيهم الأجر ويقرّبهم منه وسيكونون هم سَدَنة الفرعونية ، ففرعون أراد بذلك أن يشحذ هممهم ، فلا يدخرون وسعًا في فنُّهم ؛ أملًا في أن يستطيعوا هزيمة موسى ، ومع أن موسى هو المرسل وهارون هو العَضُد ، إلا أنهم حينما سجدوا قالوا: ﴿ عَلَمُ مَنَّا بِرَبِّ هَدُرُونَ وَمُوسَىٰ ﴾ . بعض الناس قد يتساءل ، ماذا قال السحرة؟ هل قالوا: آمنا بـ﴿رَبِّ مُوسَىٰ وَهَـٰـرُونَ﴾ [الشعراء: ٤٨]، أم قالوا: ﴿ مَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَكَلِمِينَ \* رَبِّ مُوسَىٰ وَهَـٰـرُونَ﴾ [الشعراء: ٤٧، ٤٨]؟ ونحن نقول: إذا كان رؤساء السحرة سبعين فلابد أن الأتباع يصل عددهم إلى سبعمائة أو يزيد ، فهل من المعقول أن يتحدوا جميعًا في الحركة وفي القول، أم أن كل واحد انفعل بحسب مداركه الإيمانية الجديدة، فبعضهم قال: ﴿ عَامَنًا بِرَبِّ ٱلْعَكَلِمِينَ \* رَبِّ مُوسَىٰ وَهَدُرُونَ ﴾ ، وبعضهم قال: ﴿ عَامَنًا بِرَبِّ هَذُونَ وَمُوسَىٰ ﴾ ؟ فقيلت هذه وهذه ، والقرآن عدّد كل هذه اللقطات مجتمعة ؛ لأنه ليس من المعقول أن يتفق هذا العدد الضخم في الحركة وفي اللفظ. ولذلك نجد الواحد من خصوم الإسلام يقول: القرآن يقول عن السحرة مرة أنهم قالوا كذا، ومرة يقول: إنهم قالوا كذا .. فأيهما قالوا ؟ نقول له : هذه جمهرة لا تستطيع أن تحكم أقوالهم ، فكل واحد انفعل بما يقول ؛ فنحن نستطيع أن نردٌ على من يقول: إن القرآن يحكي أقوالًا متعددة عن كلام السحرة بعد إيمانهم، فأيّ قول قيل؟ فنقول له: هذه لقطات لمجتمع جماهيري لا تضبط حركاته، ولا تضبط كلماته ، بل كل واحد ينفعل حسب مداركه الإيمانية . فالقرآن عدّد اللقطات ؛ ليقصّ كل ما حدث في القصة .

وقال تعالى : ﴿قَالُواْ لَا ضَيْرٌ لِيَّا إِلَى رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ۞ إِنَّا نَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لَنَا رَبُّنَا خَطَلَيْنَا ٓ أَن كُنَّا ٓ أَوَّلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الشعراء: ٥٠، ٥٠] أى نحن لا نخشى الضرر ؛ لأننا مهما طال العمر

سنموت ونلقى الله ، فسواء قتلتنا أو تركتنا لابد من الموت ، وإذا متنا على يدك فسنلقى ربنا وتشقى أنت بجزاء ربك ؛ ولذلك أحد الطغاة المستبدين هدد خصمًا له بالقتل ، فضحك الحصم ، فقال له : أتسخر منى وتضحك ؟ قال له : وكيف لا أضحك لأمر تفعله بى يسعدنى الله به ، وتشقى به أنت ؟! فالسحرة لما آمنوا لم يخافوا من تهديد فرعون لهم بالقتل ؛ لأنهم إن قتلوا سيرجعون إلى الله وسيخرجون من ألوهية باطلة رلى لقاء ألوهية حقة ، فأنت ستعجل لنا بلقاء الله ، فالذى نظنه تعذيبًا لنا هو غاية ما نرجوه ؛ ولذلك المسلم الذى فهم هذا المعنى قال :

فرعون جمع السحرة لينصروه على موسى ، ولكن الله جعل خذلانه وهزيمته على يد من توسم فيهم عزته ونصره ، ولكنه أراد أن يتماسك أمام الناس ، فأعلن سخطه عليهم ؛ لأنهم آمنوا بموسى قبل أن يأذن لهم ، وزعم أنهم لو فعلوا ذلك لأذن لهم ! وزعم أن موسى هو كبير. السحرة الذي علمهم السحر ؛ ولذلك آمنوا به .

هنا نجد التعبير القرآني يفرق بين الأمر والإذن ، فإذا أمر إنسان إنسانًا يعمل شيء ، فهو يحب أن يتم عمل هذا الشيء ، ولكن إذا أذن لأحد بعمل شيء معين ، فليس من الضروري أن يحب أن يتم عمل هذا الشيء ، ولكن إذا أذن لأحد بعمل شيء معين ، فليس من الضروري أن يكون محبًّا لهذا العمل ، ففرعون قال : هوقال ءَامَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنَّ ءَاذَنَ لَكُمْ ﴾ ، ولم يقل : قبل أن

آمركم، فهو لم يأت منه أمر بهذا الشيء لأنه ليس على هواه ولا يحبه. أراد فرعون أن يشؤه إيمان السحرة أمام الناس، فقال: أنتم آمنتم به ؛ لأنه كبيركم الذي علمكم السحر، فهذا وفاء من تلاميذ لأستاذهم، فلا يصح أن يتمردوا عليه وهو كبيرهم ومعلمهم. وكلمة و المنتم اخذت في القرآن مجالات متعددة وهي من مادة « آمن »، والأمن هو: الاطمئنان وعدم الحوف. وتأتي مرة ثلاثة أحرف - الهمزة والميم والنون، ومرة تزاد الهمزة فتقول: آمن زيادة ألف على الهمزة، والفرق بينهما أن « أمن » بعني اطمأن. ومعنى: ﴿ المَنتُم لَمُ الله الله على الهمزة، والفرق بينهما أن « أمن » بعني اطمأن. ومعنى: ﴿ المَنتُم لَمُ الله وَمَا الله وَمَا الله الله والله الله والله الله الله والله على اللهمزة أن يَقْلِنهُم الله والله الله والله والمتعدى في الحرف مثل : أمن وآمن به : أي اعتقده، وأمنه ، أعطاه الأمن، إلا أن الصيغة في اللازم والمتعدى في الحرف مثل : أمن وآمن تأتي بمعنى واحد في بعض الأساليب، فمثلاً يعقوب الناه على الهون قال : ﴿ عَامَنتُم لَمُ الله على على المواهم بنيامين، فقال يعقوب الناه الأمن المؤلم علكم ألسّخ في المرف مواله المواه والله المواهم الأهم عليهم ومعلمهم أنهم جاملوا موسى لأنه كبيرهم ومعلمهم .

ثم هددهم بقوله: ﴿ فَالْأَقَطِّعَ اللَّهِ يَكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ مِنْ خِلْفِ وَلَأُصَلِبَنَكُمْ فِي جُدُوعِ النّخلِ ﴾ [طه: ٧١]. هذا تهديد ووعيد من فرعون للسحرة بعد إيمانهم بموسى الطّيّلا فهدد بقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف، ومعنى ذلك أن يقطع اليد اليمنى مع الرجل اليسرى والعكس بالعكس، وقد تكلمنا سابقًا عن بعض الحروف التي تأتي بمعنى بعضها، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَأُصَلِّبَنّكُمْ فِي جُدُوعِ النّخلِ ﴾ والتصليب يأتي بوضع شيء على شيء وربطه ربطًا محكمًا. فهنا جاء حرف الجر ﴿ فِي النّخلِ ﴾ ولكن قال: ﴿ فِي النّخلِ ﴾ ، ولكن قال: ﴿ فِي النّخلِ ﴾ ، ولكن هذا لا جُدُوعِ النّخلِ ﴾ ، ولكن هذا لا الحروف تأتي بمعنى بعضها، ولكن هذا لا يليق بالأسلوب الأعلى للبيان.

إذن .. فالتصليب: أن تأتى بمصلوب عليه وهو الخشبة أو الحديد ، وتأتى بمصلوب وتربط المصلوب على المصلوب عليه ، وتشد الرباط ، ويمكن أن تجرّب هذا بنفسك ، بأن تأتى بعود كبريت وتربطه على إصبعك بخيط وتشدد الربط ، فشدّة الربط تجعل عود الكبريت يغوص فى لحم إصبعك ، فهذا مبالغة فى

KANNEN KANNAN KANDAN KA

التصليب .. إذن حين يأتى بعض العلماء فى التفسير ويقول : ﴿ وَلَأُصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ﴾ أى : على جذوع النخل، ثم يعلّ ذلك بأن حروف الجر ينوب بعضها عن بعض . تقول له : لا ؟ لأن المعنى : لأصلبنكم فى جذوع النخل تصليبًا قويًّا ، بحيث تدخل أجزاء المصلوب فى المصلوب عليه ، فكأنه ليس عليه ، بل هو داخل فى حيزه .. فالمعنى لا يتم إلا بهذا .

وقوله: ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ أَيْنَا ۚ أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴾ [طه: ٧١]، يقصد به العذاب الذي سينزل بهم، فهو سيقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف، وسيصلبهم في جذوع النخل ويتركهم على هذا الحال، فسيجمع في العذاب بين أمرين هما الشدة ودوام الزمن.

## إيثار السحرة للإيمان على العقاب

قال السحرة لفرعون: ﴿ لَنَ نُؤْثِرُكَ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلَّذِى فَطَرَأً فَاقْضِ مَآ أَنتَ قَاضِ آلِهُ إِنَّمَا نَقْضِى هَلَاهِ ٱلْمُبَوْةَ ٱلدُّنيَّا ﴾ [طه: ٢٧] الإيثار هو ترجيح أحد الاحتمالين على الآخر، قولهم: ﴿ لَنَ نُؤْثِرُكَ عَلَىٰ مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ ﴾ ، تعبير في منتهى الدقة وهو تعبير واع وحكيم ؛ لأنه كان من الممكن أن يقولوا: لن نؤثرك على موسى ، ولكنهم لم يذكروا موسى ، ودكروا البيّنة التي جاء بها ؛ ولذلك الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ وَذَكروا البيّنة التي جاء بها ؛ ولذلك الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ وَذَكروا البيّنة التي جاء بها إلى من أعطى له كُنْ قَيْمَةً ﴾ [البينة : ١ - ٣] ؛ فالإرتقاء من الرسول إلى البينة التي جاء بها إلى من أعطى له هذه البينة ثلاث مراحل.

والبينات: هي الأمور الواضحة التي تحسم كل جدل حولها ، وتجعل الأمر واضحًا غير محتاج إلى جدل ، فكأنهم قالوا لفرعون: ﴿ لَنَ نُوْثِرُكَ عَلَىٰ مَا جَاءَنَا مِنَ ٱلْبَيْنَاتِ ﴾ على يد موسى ، ولن نؤثرك على أعلى من ذلك وهو الذي فطرنا . وربما كان قولهم: ﴿ وَاللَّذِي فَطَرَنَا ﴾ قسم ، مثلما نقول : لن أفعل كذا وكذا والذي خلقك . كأنك تقسم على هذا الأمر ألا يحدث ، وهذه حيثية عدم الرجوع فيما أعلنوه من إيمان برب هارون وموسى ، بعد ذلك انتقلوا إلى ما هدّدهم به فرعون ؛ من تقطيع أيديهم وأرجلهم من خلاف وتصليبهم في جذوع النخل ، فقالوا له : ﴿ فَالْقُضِ مَا أَنتَ قَاضٌ إِنَّمَا نَقْضِي هَذِهِ ٱلْمَيْوَةُ ٱلدُّنَيَا ﴾ أي : نقّد ما أنت حاكم به من تقطيع الأيدي والأرجل والتصليب في جذوع النخل .

أو أن المعنى: ﴿ فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضِ ﴾ أى: افعل ما بدا لك ، حتى لو كان أشد مما قلت .. لماذا ؟ لأنك تقضى هذه الحياة الدنيا ، فأنت يا فرعون إنسان من الممكن أن تموت الآن ، فتكون قد قضيت مدة حياتك ، وقد يأتى من بعدك من لا يفعل ذلك ، وهب أن من جاء بعدك فعل هذا الشيء فهو أيضًا حياته منتهية ، حتى ولو اتصلت الحياة حتى تقوم الساعة ، فالحياة الدنيا كلها منتهية ، وما دام الشيء منتهيًا ومتروكًا فلا يحزن عليه ، ثم قالوا بعد ذلك : ﴿ إِنَّا اَمْنَا لِيغَفِر لَنَا خَطَيْنَا وَمَا أَكُرهَنَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحِرِ وَاللّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طه: ٣٧] ؛ فنحن آمنا بربنا وما دمنا رجعنا من الإيمان بالبشر إلى الإيمان بخالق البشر ، فهذا رشد التفكير ، ولا يصح بيربنا وما دمنا بربنا ليغفر لنا خطايانا ، ويغفر لنا ما أكرهتنا عليه من السحر ، فكأن المسألة كلها كانت عبارة عن جماعة مكرهين على عمل من الأعمال ، قد لا يوافق طبيعتهم ولا ميولهم ، وما أكثر ما يكون هذا ، فتجد واحدًا ينفذ أوامر الطغاة وهو غير مقتنع بها .

إذن .. يستفاد من ذلك أن هناك طغاة يحبون أن يحملوا الناس على ما يكرهون من الأعمال .

ومعنى : ﴿ وَاللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ : أى إنك يا فرعون ستزول ، وملكك سينتهى ، والطغاة الذين سيأتون بعدك سيزولون وتنتهى حياتهم ، ولا يبقى إلا الله وحده رب كل شيء ومليكه ، فهو سبحانه يُعيش كل خلقه في أسبابه التي خلقها ، ولكن في الآخرة لا يعيشون بالأسباب ، بل يعيشون بالمسبب .

وأن الله خير من كل شيء ، ولذلك قالوا : إن الذي يجعل الله دائمًا في باله ، يوقن أن في الله عوضًا عن كل فائت . لأنك ساعة تجعل الله في بالك دائمًا تستحى أن تعمل معصية وهو يراك ؛ ولذلك فالرسول على يقول : « فإن لم تكن تراه فإنه يراك » .

#### استكبار فرعون بغير الحق

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُمَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَىٰ غَيْرِبِ فَأَوْقِدْ لِ يَنْهَامَانُ عَلَى ٱلطِّلِينِ فَأَجْعَكُلُ لِي صَرْحًا لِّمَكِيْ أَطَّلِمُ إِلَىٰ إِلَىٰهِ مُوسَو وَإِنِي ٱلْأَظُنَّمُ مِنَ ٱلْكَنْذِينِنَكُهُ [القصص: ٣٨] كأن فرعون بعد أن سمع كلام موسى ، أراد أن يبين لقومه أن هذا

الكلام لم يؤثر فيه ، وخشى أن يكون كلام موسى وهارون قد أثَّر في عقول قومه ، فأراد أن يلبِّس على هذه العقول مرة أخرى ، فقال : إن هذا الكلام غير صحيح ، وأنه ما زال إلهًا ، وما زال هامان هو الآخر يمالئوه ، حتى إنه يقول له : ﴿ فَأَوْقِدُ لِي يَنهَنكُنُ عَلَى ٱلطِّلِينِ فَاجْعَكُلَ لِي صَرّحًا لَعَكُمْ يَلِي اللّهِ مُوسَون ﴾ فيأمر هامان بأن يبنى له صرحًا عاليًا ؛ ليصعد عليه حتى منظر إلى الإله الذي يدعيه موسى ، وحتى نعرف أن هذا الكلام من فرعون كله عبث ، ومحاولة لكسب الوقت .

ومع أن فرعون تظاهر أمام الناس بأنه سيبنى صرمحا ليصعد عليه ، وينظر إلى إله موسى .. حتى يتحقق من مدى صدق كلامه ، فكان عليه أن ينتظر حتى يستجلى الأمر ، ولا يصدر حكمه مقدمًا ، ولكنه لم يلتزم بذلك ، واتهم موسى بالكذب ، فقال : ﴿وَإِنِي لَأَظُنُّهُ مِنَ الْكَنْدِينَ ﴾ وذلك حتى يخدّر مشاعر الملأ ، والقوم الذين شهدوا هذا الموقف .

وقوله تعالى: ﴿ وَالسَّتَكُبَرُ هُو وَجُنُودُهُ فِ الْأَرْضِ بِغَكِيرِ الْحَقِ ﴾ يفيد أن الاستكبار حين يكون بحق ؛ يكون لحماية ضعيف من بطش قوى أو مجرم ، فهذا أمر محمود ، وحين يصف الله تعالى نفسه بالكبرياء والعظمة فهذا الأمر لصالحنا جميعًا ؛ لأنه حماية لنا جميعًا ، ففرعون استكبر هو وجنوده في الأرض بغير الحق ، أي بغير أن يكون عندهم رصيد ذاتي لهذا الاستكبار من الإنسان يعنى أن هذا الإنسان يظن أنه لن يرجع إلى الله الذي خلقه ورزقه .

### وقد خاب من افتری

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ فَتَوَلَّى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَوُ ثُمَّ أَنَى ﴿ قَالَ لَهُم مُوسَىٰ وَيَلكُمْ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَيُسْجِتّكُم بِعَذَابٌ وَقَدْ خَابَ مَنِ آفْتَرَىٰ ﴾ [طه: ٦٠، ٦٦] إن فرعون ترك موسى وبدأ يدبر أموره ويعد العدة لمواجهته يوم الزينة ، ومعنى: ﴿ فَجَمَعَ كَيْدَوُ ﴾ الكيد: هو التدبير الخفى للخصم ، وإذا دبرت فى الخفاء للخصم فهذه ليست شهادة لك بالقوة ، ولكنها شهادة بالضعف ؛ لأنك ما دمت تدبر تدبيرًا خفيًّا فكأنك لا قوة لك على المجابهة الواضحة ، فمن يدس السم لواحد ليتخلص منه ، أو يسلط عليه من يضربه ، أو يقتله ، هذا معناه أنه يضعف عن مواجهته ، إذن .. الكيد ليس دليل القوة ولكنه دليل الضعف ؛

لذلك بعض الناس حينما يقرأ قول الله تعالى عن النساء: ﴿ إِنَّ كَيْدَكُنَ عَظِيمٌ ﴾ يظن أن المرأة أقوى من الرجل، في هذا نقول له: لا .. لأنها ما دامت تكيد كيدًا عظيمًا ؛ فهذا دليل على أن ضعفها أعظم ؛ لأنه لا يكيد إلا الضعيف ، أما القوى فيواجه ولا يخاف .

وقال الله تعالى: ﴿قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ وَيْلَكُمْ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا فَيُستَحِتَّكُم ﴾ يعنى أن موسى كلم السحرة الذين أتى بهم فرعون وقال لهم: لاحظوا أن لكم ربًّا وإن فعلتم أى شىء مخالف لمنهجه فيا ويلكم من عذابه ، فهو يحذرهم من عاقبة فعلهم ومحاولتهم نصرة فرعون ، ومعنى : ﴿فَيُسْجِتَكُم ﴾ أى يستأصلكم بعذاب الدنيا ، علاوة على عذاب الآخرة ، وكلمة ﴿ أَفَتَرَىٰ ﴾ أى جاء بالفِرية ، والفِرية هى تعمد الكذب .

## إعذار الله تعالى لآل فرعون

قال تعالى : ﴿ وَلَقَدَ أَخَذْنَا مَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلشَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٠] ، لم يأتِ الهلاك لفرعون وقومه فورًا ، بل جاء على مراحل ، وهذا من رحمة الله سبحانه وتعالى أنه يأخذ الكافرين بالشِّدة ، ليذكرهم بقوته وقدرته لعلهم يتوبون إلى الله ويرجعون إليه ، والسَّنة هي العام ، ولكنها تطلق على الجَدْبِ والقَحْطِ ، وكان رسول الله عليه حينما يدعو على الكفار من قومه يقول : « اللهم اجعلها عليهم سنين كسنى يوسف » . أى أعطهم شيقًا من القحط ؛ لعلهم يفيقون ويتأدبون ويرجعون إلى الله .

إذن .. فالسّنة: المراد بها القحط والجدب ، ولكن لماذا سميت كذلك ؟ لأن نعم اللّه على خلقه كثيرة ومتوالية وابتلاءاته لهم في الكون قليلة ، إذن فمدة النعمة طويلة ، ومدة الشدة قصيرة ، حتى إنه من قلتها يؤرخ لها فيقال: هذه . سنة الجراد أو سنة الجدب . أو سنة الفيضان المغرق . لماذا يؤرخ لهذه الأحداث المفجعة ؟ لأن الأحداث السارة مدتها طويلة جدًّا ، ولكن أحداث البلاء عادة لا تحدث إلا على فترات متباعدة ؛ ولذلك إذا أحصى أي واحد منا أيام البلاء في عمره ، لوجدها قليلة بالنسبة لأيام الرخاء .

وقوله: ﴿ وَنَقْصِ ﴾ ، فإذا كانت السنون هي الجدب والقحط، فما هو النقص من الشمرات ؟ نقول : إن قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَنَقْصِ مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ ﴾ ؛ يدل على أنه من رحمته أنه ترك لهم بعض الثمرات لتحفظ لهم حياتهم ، ولكن هذه الثمرات لم تعطيهم عادةً ما

THE WAS THE STATE OF THE STATE

كانوا يأخذونه منها ، فيطرح النخل على سبيل المثال قليلًا بدلًا من أن يطرح الكثير من البلح ، وهكذا كل أنواع الثمرات . لماذا ؟ لأن اللَّه سبحانه وتعالى يريد أن يبقى أسباب رحمته لخلقه .

PANGANIAN PANGANIAN PANGAN PANGAN

وقوله: ﴿ لَهُلَهُمْ يَذَكَ مُرُونَ ﴾ في هذه الآية ؟ القضية هنا تكمن في أن الإنسان إذا أحس أنه قد استغنى بعلمه أو بقوته عن الله فإنه يطغى ، فقوم فرعون تعودوا أن يزرعوا وتعطيهم الأرض من خيراتها الكثير ، وظنوا أن ذلك بعلمهم ، فجاء موسى ليلفتهم إلى أن ذلك من عطاء الله ، وحدث منهم ما حدث فعندما زرعوا هلك معظم المحصول وما بقى أعطاهم ثمرًا قليلًا ، إذن تخلت عنهم الأسباب ، وفي هذه الحالة لا يوجد أمامهم إلا المسبب ؛ أي إلا أن يقولوا : يا رب

آل فرعون عندما رفع الله عنهم الجدب لفترة وأعطتهم الأرض من خيراتها قالوا: ﴿ لَنَا هَدِيْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ الأرض ؛ لتعرف الدنيا كلها أنه لا حول ولا قوة في هذا الكون إلا لله ، وأن الإنسان مستخلف في الكون ، وأن الأسباب خاضعة للإنسان بأمر الله وليس بقدرة البشر.

آل فرعون أخذوا نفس أسلوب قارون ، فإذا جاءت الأرض بمحصولي حسن قالوا : هذا جهدنا وعلمنا . ولكن ماذا يحدث إذا أجدبت الأرض مرة أخرى ؟ هل يرجعون إلى اللَّه ويعترفون بالحق ؟ لا ؛ يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّتَةٌ يَطَّيَرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَهُمْ أَلَا إِنَّمَا طَآيِرُهُمْ عِندَ اللَّهِ وَلَاكِنَ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣١] .

إذا جاءت آل فرعون الحسنة نسبوها لأنفسهم ، وإذا جاءت السيئة تشاءموا بموسى ومن آمن معه ، فالطّيرة هي التشاؤم ، وهو ضد التفاؤل ويقال : فلان طائره نحس ، وفلان طائره يُمن . وكانوا في الماضي إذا شغلهم أمر ، يأتي الواحد منهم بطائر يضعه على يده ثم يطلقه ، فإذا طار يمينًا فهذا فأل حسن ، وإذا طار يسارًا تشاءم الرجل ، فالله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتهم إلى أن هذا الجدب ليس من فعل موسى الطّينية ، لأن موسى لا يملك في كون الله شيعًا ، إنما مالك الكون هو رب موسى ؟ ولذلك فالله سبحانه وتعالى لا يريد لأحد أن يُفتن في مالك الكون هو رب موسى ؟ ولذلك فالله سبحانه وتعالى لا يريد لأحد أن يُفتن في

موسى التَلِيَّلِ فيقول: إنه قادر على أن يأتى بالزرع والخير، وقادر على أن يذهب بهذا الخير ويجعل الأرض جدبًا .

وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَلَكِكَنَّ أَكَثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ معناها : أنه توجد قلة تعلم وكثرة لا تعلم ؛ فلماذا لم تتحدث القلة التي تعلم بما تعلمه ؟ نقول : إن هذه القلة سكتت خوفًا من طغيان فرعون ، فكثير من الناس يرى أمامه الفساد ولا يفتح فمه ولا يتكلم ، على أن آل فرعون رغم هذه الآيات الصغري التي أخذهم اللَّه بها ، مضوا في تحدّيهم ، وهذه الآيات كان من المفترض أن تلفتهم إلى قدرة الحق سبحانه وتعالى ، ولكنهم أخذوها بالتحدي ، وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْلِنَا بِهِ. مِنْ ءَايَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ﴾ وهذا تصرُّف منهم يبرر حدوث الهلاك لهم ، فهم أولًا : أخذوا آيات اللَّه التي أراد سبحانه أن يلفتهم بها لقدراته على أساس أنها سحر ، مع أن السحرة الذين هم سادة فن السحر ، خرّوا ساجدين وآمنوا بالله ، وإذا كانت هذه الآيات سحرًا ، فلماذا لم يبطل السحرة هذا السحر؟ و ﴿مُهُمَّا﴾ هنا تدل على استمرارية العِناد وتصميم على عدم الاستماع إلى منهج الله ؛ أي أنهم أغلقوا الباب نهائيًا ، فهم لم يؤمنوا مهما جاءهم من آيات . وفي وصفهم الآيات بأنها سحر غفلة منهم ؛ لأن المسحور لا إرادة له مع الساحر ، ولذلك عندما قالوا عن رسول اللَّه ﷺ بهتانًا وزورًا إنه ساحر ، وإنه يسحر الناس ليؤمنوا . قول مردود عليهم ؛ لأنه ما دام قد سحر الناس ليؤمنوا ، فلماذا لا يسحركم أنتم؟ ولكن كونكم لم تسحروا وتصرون على العناد وعدم الإيمان ، فالمسألة إذن ليس فيها سحر ، ولكن فيها مكابرة ، وأنت ساعة تسمع كلمة « مهما » تعرف أن هناك شرطًا وجوابًا ، ويقول العلماء : إن أصلها « مه » بمعنى كف ، أي أنهم يقولون لموسى : كف عن هذا الأمر فما تأتنا به من آيات لا نصدقك . وأمام إصرارهم وعنادهم أرسل الحق سبحانه وتعالى عليهم مزيدًا من الآيات التي تلفتهم إلى ضعفهم وقدرة الله ، واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدَّمَ ءَايَنتِ مُفَصَّلَتِ فَأَسْتَكَبِّرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا تَجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣٣]، و﴿ ٱلطُّوفَانَ ﴾ هو: طغيان الماء، يجعله اللَّه سببًا للدمار ، ولكن الماء هو سبب الحياة فكيف يكون سببًا للدمار ؟ نقول : لا تأخذوا نعم الدنيا بذاتيتها ، ولكن خذوها بأوامر الخالق لها ، فالماء سر الحياة ، فإذا أراده اللَّه أن يكون سر الهلاك ، جعله طوفانًا يقضي على الحياة ، والطوفان الذي حدث في عهد نوح نجا منه المؤمنون

مع نوح في السفينة ، ولكن الحق سبحانه وتعالى لم يذكر لنا هنا وجود سفينة لجأ إليها أتباع مؤسى ، إذن .. فلابد أن الطوفان الذي أصاب آل فرعون لم يصب بني إسرائيل .

ولكن آل فرعون بعد أن ذهب عنهم هذا البلاء رجعوا إلى كفرهم ، فجاءهم الجراد ليهلك الزرع ثم جاءهم القمل ، وهو غير القمل الذى يصيب الإنسان فى بدنه وثيابه ، وهو حشرة تصيب النبات ، معروفة باسم « القراض » ، ثم جاءت آية الضفادع كلما وضع إنسان من آل فرعون - رجلًا أو امرأة - يده فى مكان وجد في ضفدعة ؛ فى الطعام ضفادع ، فى الماء ضفادع ، فى الماء ضفادع ، فى الماء ضفادع ، فى الماء أو المرأة من آل فرعون يتحول الله عنى الثياب ضفادع ، ثم جاءت آية الدم : كل شىء يمسكه أحد من آل فرعون يتحول إلى دم ، حتى قبل : إن المرأة من آل فرعون كانت إذا أرادت أن تشرب ماء ذهبت إلى امرأة من بنى إسرائيل وقالت لها : خذى الماء فى فمك وضعيه فى فمى ، وكأنما تريد أن تحتال على الله ، ولكن الماء فى فم قوم موسى يكون ماء ، فإذا ما دخل فم قوم فرعون انقلب دمًا .

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ عَمَايَتُ مُفَصَّدَتِ ﴾ ؛ معناها: أن الله لم يرسل كل هذه الآيات دَفْعة واحدة ؛ بل كانت الآية تأتى لتبه ؛ فيستغيثوا ويعدوا بالإيمان وعندما ترفع عنهم يعودون إلى كفرهم ، فتأتى الآية الثانية فيعدون فترفع فيكفرون وتأتى الآية الثالثة ، وهكذا ، وكانت هذه الآيات التسع هى الآيات التي أُرسل بها موسى إلى آل فرعون ، وهى : العصا التي تحولت إلى ثعبان ، واليد التي خرجت بيضاء ، والسنين ، ونقص الثمرات ، والطوقان ، والجراد ، والقمل ، والضفادع ، والدم . لقد وصفها الحق سبحانه وتعالى بأنها آيات ؛ لأن كل منها تخرق نواميس الكون ، فتصيب من يريد الله إذلاله ، وتبتعد عن المؤمنين بموسى ، وعلى الرغم أنه في كثير من الأحيان كان المؤمن والكافر يقفان في بقعة واحدة ، هذه هى المعجزات . ولكنهم رغم كل هذه الآيات كانوا يعدون بالإيمان ، ويعودون إلى الكفر وكانوا قومًا مجرمين ، والحق سبحانه وتعالى يكمل لنا ما حدث : ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْرُ قَالُواْ يَنمُوسَى مجرمين ، والحق سبحانه وتعالى يكمل لنا ما حدث : ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْرُ قَالُواْ يَنمُوسَى المحرمين ، والحق سبحانه وتعالى يكمل لنا ما حدث : ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْرُ قَالُواْ يَنمُوسَى والمحرمين ، والحق سبحانه وتعالى يكمل لنا ما حدث : ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْرُ قَالُواْ يَنمُوسَى والمحرمين ، والحق سبحانه وتعالى يكمل لنا ما حدث : ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْرُ قَالُواْ يَنمُوسَى والمحرمين ، والحق الله عهده والدم ، ولم يجدوا نجاة من هذا كله في آخر الأمر إلا أن يلجئوا لموسى مرسل والقمل والضفادع ، والدم ، ولم يجدوا نجاة من هذا كله في آخر الأمر إلا أن يلجئوا لموسى مرسل ويطلبوا منه أن يلحو الله ، وأن العذاب الذي هم فيه لا يستطيع أن يصرفه عنهم إلا الله . إذن فهم أولاً قد اعترفوا بأن موسى مرسل من الله ، وأن العذاب الذي هم فيه لا يستطيع أن يصرفه عنهم إلا الله . إذن فهم أولاً قد اعترفوا بأن موسى مرسل

ببطلان ألوهية فرعون ؛ لأنه لو كان فرعون إلهًا ما لجئوا إلى موسى ليدعو الله تعالى ، وهم اعترفوا بأن موسى التَخْيِئلاً مرسل من الله ، مقبول الدعاء عند ربه ، وهم اعترفوا أنه لا يمكن أن يرفع عنهم هذا العذاب إلا الله . وقولهم : ﴿ يِمَا عَهِدَ عِندَكَّ ﴾ ؛ أي بما أعطاك من العهد بأن ينصرك لأنك رسوله ، وألا يتخلى عنك . ثم يقول الحِق سبحانه وتعالى : ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلرِّجْزَ إِلَىٰٓ أَجَكِلِ هُم بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ﴾ [الأعراف: ١٣٥] أى ينقضون العهد، وكان لهم مع كل آية من آيات العذاب عهد بالإيمان ، ومع كل رفع للعذاب نقضٌ لهذا العهد ، ورجوع عنه ، ولكن الحق سبحانه وتعالى يقول : ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلرِّجْزَ ﴾ أي أن اللَّه سبحانه وتعالى هو الذي كشف ، والكشف جاء استجابة لدعوة موسى التَّلِيَّانُ ، عندما قال له قوم فرعون : ﴿ أَدْعُ لَنَا رَبُّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَّ لَهِن كَشَفْتَ عَنَا ٱلرِّجْزَ لَنُؤْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَكَ بَنِي ۚ إِسْرَتِهِ يلَ ﴾ ؛ فالله هو الذي جاء بالعذاب ، وهو الذي كشف هذا العذاب ، والله يعلم أنهم سينقضون العهد ، ولكنه أراد أن يكونوا شهداء على أنفسهم ؛ حتى لا يجادلوا يوم القيامة ويقولوا: يا رب، لو كشفت عنا العذاب لآمنا. ووصلت المسألة إلى نهايتها عندما نقضوا العهد مرات ومرات ، وكأن في هذا تحديًا وإصرارًا على الكفر فجاءهم الهلاك ، وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَنْنَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغَرَقَنَاهُمْ فِي ٱلْمِيَدِ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِعَايَلِيْنَا وَكَانُواْ عَنَّهَا غَلِهِاينَ﴾ [الأعراف: ١٣٦].

#### دعاء موسى على فرعون وملئه

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ زِينَةُ وَأَمَوْلَا فِي الْحَيْوَةِ الدَّنِيَّا لِيُضِلُّوا عَن سَبِيلِكُ ﴾ [يونس: ٨٨]؛ ما الزينة؟ هي الأمر الزائد عن ضروريات الحياة ومقوماتها الأولى ، والإنسان محتاج لكى يعيش أن يأكل أى نوع من الطعام ولو لقمة خبز جافة ، أما كونى أتناول من أصناف الطعام كالسمك والدجاج والديك الرومي والحمام ، إلى غير ذلك من أطايب الطعام ، فهذا اسمه ترف الحياة .

مقومات ستر العورة أن أستر عورتي بجلباب ، ولكن كوني أرتدى الملابس الفاخرة فهذه زينة ، والإنسان حين ينام ليس محتاجًا إلى فاخر الفراش ، بل يكفيه - حصير - أو حتى سرير وعليه « مرتبة » من القطن . أما أن أجعل - المرتبة - من ريش النعام ، والفراش من الديباج أو ما

شابه ذلك؛ فكل هذا زينة .

إذن .. فالزينة هي ما خرج عن ضروريات الحياة ، ولكن لماذا قال الحق سبحانه وتعالى : هذا صحيح ، ولكن الزينة فرع فرزينة وَآمُولاك . مع أن أصل الزينة يأتي من الأموال ؟ نقول : هذا صحيح ، ولكن الزينة فرع من الأموال ، وهناك الرصيد الأصيل للأموال وهو الذهب ، وهناك معادن وأحجار نفيسة كثيرة ، وأحيانًا تكون أثمن من الذهب وأثمن من الفضة ، ولكن يظل الذهب هو مقياس الغني في العالم كله .. لماذا ؟ لأن الأحجار الكريمة لو كسرت - كالماس مثلاً - تقل قيمتها لدرجة كبيرة ، ولكن الذهب إذا كُسر يُجمع ويصهر وتعاد صياغته مرة أخرى ، وتبقى قيمته كما هي ؟ ولذلك فإن الرصيد المالي لكل دولة يقدر بقيمة الذهب الذي تملكه ، والفراعنة ؛ كانوا يسيطرون على الجبال من مصر إلى الحبشة ، وكانوا يرسلون البعثات لاستخراج الذهب من هذه الجبال ، وما زالت حفريات قدماء المصريين لمناجم الذهب موجودة حتى الآن في سلسلة جبال البحر الأحمر ، ولقد برع المصريون القدماء في استخراج الذهب من المناجم وصياغة الحلى ، والذهب أحيانًا يكون موجودًا في أماكن كثيرة ، ولكن استخراجه يتكلف مبالغ كبيرة ؛ ولذلك لا يستخرج ؛ لأن تكاليف استخراجه تزيد عن قيمته ، ويعتبر استخراجه غير اقتصادى .

إذن .. فالحق سبحانه وتعالى أعطى لهم الأموال والزّينة ، ولذلك ملئوا معابدهم بالنقوش المرسومة بألوان لم تفسد رغم هذه القرون الطويلة ، كل هذا زينة أو ترف ومعناها أن حركة الإنسان المترف أكثر من ضروريات حياته ؛ ولذلك ينفق ماله في الكماليات والترف والزينة .

وقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ رَبُّنَا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِكَ ﴾ [يونس: ٨٨] معناها: أنهم لم يكتفوا بالكفر لأنفسهم فيكونون ضالين، ولكنهم مضِلُون أيضًا يدفعون الناس إلى الكفر، فكان عليهم وزرين: وزر لأنهم ضلوا وكفروا، ووزر في أنهم أضلوا غيرهم، ودفعوهم إلى عبادتهم من دون الله. ولكن هل الحق سبحانه وتعالى أعطى فرعون المال والزينة ليضل عن سبيله هل هذه هي علة العطاء؟ لا .. ولكن هناك « لام » اسمها لام العاقبة.

دعاء موسى : ﴿رَبُّنَا أَطْمِسَ عَلَىٰٓ أَمْوَالِهِمْ وَأَشَدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّىٰ يَرَوُا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ﴾ [بونس: ٨٨]. قوله: ﴿ رَبُّنَا اطّبِسَ عَلَىٰ أَمْوَلِهِمْ ﴾ أى: امحها أو امسخها ، فلقد قال بعض العلماء: إن أموال فرعون مُسِخت بعد هذا الدعاء ؛ فما كان عنده من ذهب أصبح حجارة ، والذي كان عنده من مال أصبح زجاجًا . وقوله: ﴿ وَاللَّهُ دُدُّ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ ، الأموال التي كانت عند فرعون كانت وسيلته للإضلال ونشر الكفر لذا قال موسى : يا رب ، أسألك أمرين : الأمو الأول : أن تطمس على أموالهم فتجعلها بلا قيمة .

والأمر الثانى: أن تشدد على قلوبهم ، أى : اطبع عليها واشدد الرباط على القلوب ؟ حتى لا يؤمنوا لأنهم افتروا باتباعهم فرعون ورفضهم الدعوة وصدهم عنها ؟ لذلك فهم لا يستحقون رحمتك ولا يستحقون هدايتك .

ولكن كيف يدعو موسى على فرعون وقومه بهذا الدعاء ولا يطلب من الله أن يهديهم ، كما فعل رسولنا عليه الصلاة والسلام ، حين قال : «اللهم اهدِ قومى فإنهم لا يعلمون »؟ نقول : إنه لابد أن الله سبحانه وتعالى قد أطلعه على أن فرعون وقومه لن يهتدوا ، وأنه لا فائدة منهم ، مثلما أطلع نوحًا التَّلِيَّةُ في قوله تعالى : ﴿ وَأُوحِكَ إِلَىٰ نُوجٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن فَوِيكَ إِلَا مَن قَدْ مَامَنَ فَلَا بَنتَيِسٌ بِمَا كَانُوا يَقْعَلُونَ ﴾ [ هود : ٣٦] . إن هؤلاء الذين يعلم الله أنهم لن يؤمنوا بعلمه الشامل لكل هذا الوجود ، لا تكون هناك فائدة من هدايتهم .

وقوله: ﴿ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَىٰ يَرُوا الْعَذَابِ الْأَلِيم ﴾ . تلفتنا [ الآية ] إلى أن هناك فرقًا بين إيمان الاختيار وإيمان القصر ، فالكافر والمشرك ساعة الاحتضار يُكشف عنهما حجاب الغيب ؛ ليريا كل ما كان خافيًا عنهما ، وعندما يريان العذاب يُعلنان الإيمان ، ولكنه لا يُتقبل منهما ؛ مصداقًا لقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوًا بَأْسَنَا ﴾ [ غافر : ١٥٥] ، ولذلك فإنه ساعة يأتي العذاب يكون قد انتهى الاختيار البشرى ، ولا تقبل توبة ولا إيمان .

فرعون عندما أدركه الغرق قال كما يقصُّ علينا القرآن الكريم: ﴿ حَقَّىٰ إِذَاۤ أَدْرَكُهُ الْفَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ لَاۤ إِلَا ٱلَذِى ءَامَنتُ بِهِ بَنُواۤ إِسْرَهِ بِلَوْ الْمَرْبِيلَ وَأَناْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [بونس: ٩٠]. وعندما توجه موسى وهارون بالدعاء إلى الله، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ فَدْ أَجِيبَت دَعْوَتُكُما ﴾ [بونس: ٨٩]. يلاحظ أن الذي دعا هو موسى، وأن الله جل جلاله قال: ﴿ فَدْ أَجِيبَت دَعْوَتُكُما ﴾ وها يدلنا على أن هارون دعا مع موسى، مع أن موسى هو أصل الرسالة،

وهارون جاء ليشد عضده ، وإذا نظرت إلى طبيعة الاثنين تجد أن هذا رسول وهذا رسول . والمهمة واحدة . فإن اعتبرت الذات قلت : رسولان ، وإن اعتبرت وِحُدَةَ المهمة قلت : رسول .

<mark>VANGANISAN</mark>AN PANGANAN PANGAN PANGAN

#### خروج بني إسرائيل من مصر

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبَ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبْسَا لَا يَخْنَفُ دَرَّكًا وَلَا يَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٧٧]، بعد أن انتهت المعركة بانتصار الحق وآمن السحرة بموسى ، انهدم بذلك جزء من سطوة فرعون وجبروته ، فجمع موسى بنى إسرائيل ، وهم بقايا ذرية يعقوب الطَيْلِ وسار بهم شرقًا إلى الأرض المقدسة في فلسطين ، فتبعهم فرعون وجنوده ، فرية يعقوب الطَيْلُ وسار بهم شرقًا إلى الأرض المقدسة في فلسطين ، فتبعهم فرعون وجنوده ، فأصبحوا في خوف شديد ؛ لأن البحر أمامهم وفرعون من خلفهم ، فلا مفر من القتل على يد فرعون وجنوده أو الموت غرقًا في البحر .

وهذا حكم القضايا البشرية المعزولة عن منهج الله ، لكن القضايا البشرية عند المؤمن قائمة على الإيمان بمنهج الله تعالى ؛ ولذلك فالمؤمن حين تصيبه مصيبة في الدنيا يذكر الله ويقول: لا كوب وأنت رَبِّ فما دام الله ربنا فإنه يهؤن كل كرب يقع لنا في الدنيا ؛ لأنه سبحانه لن يتركنا أبدًا . ونحن ضربنا مثلًا – ولله المثل الأعلى – قلنا: هب أن إنسانًا معه « جنيه » ثم فقده ، في هذه الحالة يغضب هذا الإنسان إذا لم يكن معه غيره ، لكن إن كان معه غيره أو له رصيد في البنك أو في الخزانة ، فإنه لا يغضب ولا يحزن ، فكذلك المؤمن إذا ضاع منه شيء لا يحزن ؛ لأن عنده رصيدًا ، ورصيد المؤمن هو إيمانه بربه الذي لا تنفد عطاياه ، ولا يتخلى عن عباده أبدًا ، الله سبحانه وتعالى أمر موسى أن يضرب لقومه طريقًا في البحر ، و« الضرب » هو : إيقاع شيء من ضارب بآلة على مضروب ؛ ليصبح صالحًا للاستعمال ؛ ولذلك كانوا يكتبون على النقود الفضة أو الذهب « ضُرب في مصر » فمعني ضرب النقد : أي أنه تم سكّه وختمه وصار غملة ، فبعد أن كان معدنا أصبح عملة نقدية متداولة . ولكن أن يضرب موسى لقومه طريقًا يبستا في البحر ، فهذه مسألة غرية في قوانين البشر ؛ لأن « اليس » أرض صلة يابسة ، والبحر يستا في البحر ، فهذه مسألة غرية في عرف البشر ؟ ربنا سبحانه أوحي إلى موسى وقومه بأنه هو يستا في البحر ، وقال له : اضرب البحر بعصاك ولا تخش أن يدركك فرعون أو أن يغرقك البحر ، أى لا تخف دركًا من فرعون ولا تخش غرقًا من البحر ؛ لأن الطريق مضروب ، ولذلك البحر ، أى لا تخف دركًا من فرعون ولا تخش غرقًا من البحر ؛ لأن الطريق مضروب ، ولذلك

تجد المعجزة مع موسى غريبة جدًّا : عصا يضرب بها ماء فيصير ما تحت العصا يَبَسَا وما حولها جبالًا ، ويضرب بها الحجر فيتفجر منه الماء ، ويلقيها على الأرض فتصير حيَّة تسعى .

ومعنى «أَسْرِ» أى امش بالليل ؛ لأنه أستر عليك من عيون فرعون ، ثم يقول تعالى : وفَأَنْبَعُهُمْ فِرْعُونُ بِجُنُودِهِ ، فَغَشِيهُم مِنَ ٱلْيَمِ مَا غَشِيهُمْ فَي وَأَضَلَ فِرْعُونُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى [طه : ٧٨ ، ٢٩] ، هنا الحق سبحانه في هذه اللقطة لم يذكر لنا ماذا قال قوم موسى له ، ولكنه ذكر ما قالوه في لقطة أخرى ، فقال سبحانه : وفَلَمَّا تَزَيَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَنُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾ قالوه في لقطة أخرى ، فقال سبحانه : وفَلَمَّا تَزَيَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَنُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾ [الشعراء: ٦١] . إذا تكررت القصة فافهم أن في كل تكرير لقطة جديدة ، فإذا جمعت كل اللقطات تعطيك القصة كاملة ، فلما قالوا : وإنَّا لَمُدْرَكُونَ وهذه ليست من عندى ولكنها من عَندى ولكنها من عندى الله ؛ لأنه ربى الذي سيهديني إلى طريق النجاة ، فالقرآن يعطينا لقطات متعددة تخرج القصة كاملة .

وكلمة ﴿ غَشِيَهُم ﴾ معناها غطّاهم من البحر ما غطاهم ، وأنت حين تبالغ في شيء تقول : لقد حدث ما حدث ، وحصل ما حصل . فأنت تبهم الشيء ؛ لأنك لا تقدر على الإحاطة به بالتفصيل . كذلك قوله تعالى : ﴿ فَغَشِيهُم مِنَ ٱلْيَم مَا غَشِيهُم ﴾ ؛ أى أنه أمر مَهُول لا يمكن حصره ، وهذه لقطة غير موجودة في القصة هنا ، فموسى حينما مشى في الطريق «اليبس» ونجا بقومه – بنى إسرائيل – وتبعه فرعون بجنوده ، أراد أن يضرب البحر بعصاه ؛ ليعود كما كان حتى لا يسلكه فرعون وراءهم ، وكان هذا اجتهادًا منه ، ولكن الوحى الإلهى أمره أن يترك البحر كما هو ، قال الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَٱتَّرُكِ ٱلْبَحْر رَهُوا اللّه مُندُ مُغْرَفُون ﴾ وجنوده بالسير في الطريق اليبس ، حتى إذا كان الجنود داخله أرجع الله الماء إلى استطراق سيولته ؛ فيغرق فرعون وجنوده ، فيكون الله تعالى قد أنجى وأهلك بالشيء الواحد .

ومعنى : ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَمُ وَمَا هَدَىٰ ﴾ [طه: ٢٩] أى أنه قادهم إلى طريق الضلال والهلاك ؛ لأنه كان دائمًا يدَّعى أنه يقود قومه ويهديهم إلى سبيل الرشاد ، كما فى قوله تعالى : ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أَرْبِكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهَدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾ [غافر: ٢٩] . ففرعون كذب فى هذا الزعم ؛ لأنه قادهم إلى الهلاك والغرق ، ولم يهدهم إلى سبيل الرشاد .

VANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDARIVANDAR

## نجاة موسى وقومه . . . وغرق فرعون ومن معه

ها هم قوم موسى أمام البحو يخشون الغرق ، وتتجلى معجزة الله تعالى لموسى التلخيخ في أن قوم فرعون خلفه والبحر أمامه فيوحى الله له : أن يضرب بعصاه البحر ؟ فينفلق البحر كل فرق كالطود العظيم . انتقل الماء من قانون السيولة المسخر به ، إلى قانون التجمد الذى أراده الله ، وصار البحر طريقًا ؟ ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْناً إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنَ أَسَرِ بِعِبَادِى فَأَصَّرِبَ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسُا لَا يَخْفُ دَرَكًا وَلَا يَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٧٧] ، طرق البحر التي تفرقت بعصا موسى صارت جافَّة يابسة ، تصلح للمرور والسير عليها ، لقد أرسل الله الربح لتجفف أرض الطرق التي انشقت بعصا موسى ، لقد أصبح البحر سراديب ، فسارت فيه الاثنتا عشرة جماعة التي خرجت مع موسى الطَخْفِي ، وبينما هم سائرون مع موسى ؛ لينجوا جميعهم خوفًا من أن يلحق بهم فرعون وجنوده ، قال بعضهم : أين إخواننا الذين كانوا معنا ؟ أجابهم موسى الطَخِين بما معناه : إنهم وجنوده يسيرون في الطرق الأخرى التي انشقت بالعصا ، كما أراد الحق أن ينجيكم ، لكنهم شكّوا في يسيرون في الطرق الأخرى التي انشقت بالعصا ، كما أراد الحق أن ينجيكم ، لكنهم شكّوا في دلك ، ورفع موسى يده إلى السماء يدعو الحالق الأكرم أن يعينه على سوء خلق من لم يؤمن بقدرة الحق ، ورغب فقط في التمتع بمعجزات الإيمان .

وأوحى اللّه لموسى أن يضرب بالعصا على الفرق العظيم، فانشقت في كل فرق كُوَّة يمكن لكل جماعة أن ترى الأخرى منها، ويقال: إن جبريل كان قد ركب فرسًا أنثى آتاه الشّبق، وهي تمخر في البحر. وكانت الفرس – التي لفرعون – قد شمّت ريحها فملأها الهياج، فاقتحمت البحر وراءها، فغرق فرعون ومن معه أجمعون، ونجا موسى ومن معه الهياج، فاقتحمت البحر وراءها، فغرق فرعون السبب الواحد، انشقاق البحر ثم عودته مرة مكذا شاءت إرادة الحق أن تهلك وأن تنجى بالسبب الواحد، انشقاق البحر ثم عودته مرة أخرى إلى حالته، وعندما جاء الغرق إلى فرعون أعلن الإيمان، لكن لا قبول للإيمان في اللحظة الأخيرة ؛ وإنما بقى جسد فرعون آية لإثبات قدرة الله، وفي ذلك يقول الحق: ﴿ فَهُ وَجُوْزُنَا وَجَوُرُنَا مَنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَرْقُ قَالَ عَامَنَتُ بِهِهِ بُنُوا إِسْرَةٍ بِلَ وَانَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ عَالَتُنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنْ المُسْلِمِينَ ﴾ عَالَتُنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنْ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَانَا كِيلًا مِن المُسْلِمِينَ اللّهُ عَلَقُ عَلَيْ اللّهُ وَانَا عَن المُسْلِمِينَ عَن اللّهُ عَلَى عَايلةً وَإِنّ كَيْبُولُ عِن اللّهُ عَلَى عَايلةً وَإِن كَيْبُولَ عَن اللّهُ عَلَى عَايلةً وَإِنّ كَيْبُولُ عَن اللّهُ عِن اللّهُ عَلَى عَايلةً وَإِنّ كَيْبُولُ عَن المُسْلِمِينَ عَن اللّهُ عَلَى عَايلةً وإِن كَيْبُولُ اللّه اللّه عَنْ عَايلةً وإِنْ كَيْبُولُ عَنْ الْمُقْمِلُونَ عَلَى عَايلةً وإِن يبقى جسد فرعون الله عَنْ عَايلينًا لَعْلَقُولُونَ الله [يونس: ٩٠ - ٩٣] ، لقد شاءت إرادة الحق أن يبقى جسد فرعون

بعد الغرق محفوظًا ؛ ليراه الناس من بعد ذلك ؛ ليعتبروا بالعظة التى أرادها الله ، لقد غرق آل فرعون ولم ينج فرعون من الغرق ، إنما الذى نجا هو جسده ، حدث ذلك أمام عيون من خرج مع موسى الطَيْئِلا ، هربًا من ظلم فرعون ، وبعد أن تأكدوا من نجاتهم جميعًا .

ولما بدأ موسى الفِرار بقومه من بطش فرعون وجبروته ، تبعه فرعون وقومه ، وأصبحت كل فئة على مرمى البصر من الأخرى ؛ أى أن قوم موسى يرون فرعون وجنوده مقبلين ، وقوم فرعون يرون موسى وأتباعه وهم يفرون ، قال قوم موسى لنبيّهم : ﴿إِنَّا لَمُدْرَكُونَ \* قَالَ كَلَّ إِنَّ مَعِيَ رَبِي سَيَهْدِينِ ﴾ [الشعراء: ٦١، ٦٦] ، كان كلام قوم موسى منطقيًا مع الأحداث ؛ لأن قوم فرعون وراءهم يسارعون إليهم ، وأمامهم البحر لا يستطيعون أن يهربوا ، فلابد أن يدركهم قوم فرعون .

ولكن موسى قال: ﴿ كُلُّا ﴾ ، لماذا ؟ لأنه رسول رب العالمين، وربه الذي أرسله لن يتركه ، وإذا كانت الأسباب قد عجزت ، فرُبُّ الأسباب سبحانه وتعالى لا يعجزه شيء ؛ ولذلك فعندما تخلت الأسباب عن موسى وقومه، التجأ إلى ربُّ الأسباب، ولم يلجأ إلى قدرات البشر ، وقال : ﴿ إِنَّ مَعِيَ رَقِّي سَيَهْدِينِ ﴾ أي : إن اللَّه تعالى معى وسيهديني إلى طريق النجاة ؛ حينئذ جاءه المدد الإلهي من اللَّه تبارك وتعالى ، يقول رب العالمين : ﴿ فَأَوْحَيْنَا ۚ إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ، [الشعراء: ٦٣]. وهكذا أنجى الله جل جلاله موسى وقومه بأن خرق لهم قانون سيولة واستطراق الماء فرعون وقومه حين تبعوا موسى وقومه ساعة فروا من مصر ماذا حدث؟ يقول الحق عز وجل: ﴿ فَلَمَّا تَرَّهَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُذْرَكُونَ ﴾ ، كان قول قوم موسى يتفق مع العقل والمنطق فالبحر أمامهم وفرعون وقومه أصبحوا على مدى الرؤَّيَّة منهم ، فإذا وصل قوم موسى إلى البحر فلن يستطيعوا السير، وسيدركهم قوم فرعون، ولقد تصور قوم موسى أن البحر خارج عن قدرة اللَّه سبحانه وتعالى ، وأنهم ما داموا قد وصلوا إلى البحر فقد انعدمت سبل النجاة أمامهم ، ولكن الحق سبحانه وتعالى أراد أن يلفتنا إلى أن البحر لم ينفلِت عن قدرة الله ؛ لأن لله ما في السماوات وما في الأرض، والبحر منها، وموسى بشفافية النبوة أدرك هذه الحقيقة فقال بثقة المؤمن في ربه : ﴿ كُلُّا ﴾ ماذا يعني موسى بقوله : ﴿ كُلُّا ﴾ وفرعون وجنوده على مرمى البصر منهم ، والبحر من أمامهم ؟ موسى كان يعلم أن الله لن يتركه ، ولن يترك

المؤمنين معه ، وأنه سيفتح لهم سبل النجاة ؛ لذلك كان وحى الله تعالى إلى موسى : ﴿ أَن وَوَمه ، وَصَرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرُ فَالْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ ﴾ ، وغرق فرعون وقومه ، وهكذا نجد أن موسى رفع الأمر إلى الله ، وبضربة واحدة من العصا ، أوجد الله سبحانه وتعالى لموسى وقومه طريق النجاة في البحر ، فأوجد لهم وسط هذه الأمواج - التي فقدت قانون استطراقها ؛ وتوقفت لتفتح طريقًا يابسًا ؛ تكون فيه النجاة لموسى وقومه - طريقًا ، ولكن هذا الطريق وهذه المعجزة التي كانت سبيلًا لنجاة موسى وقومه كانت هي نفسها الطريق لهلاك فرعون وقومه ؛ فبعد أن عبر موسى وقومه البحر ، جاء قوم فرعون وراءهم ، وأبقى الله سبحانه وتعالى الطريق مفتوحًا ميسرًا لهم ليسروا فيه ، وعندما نزل قوم فرعون وقومه . يقول تعالى : البحر ، أمر الله الماء أن يرجع كما كان ، فرجع كما كان ، وغرق فرعون وقومه . يقول تعالى : ﴿ وَأَزْلَفْنَا ثُمَّ الْآخَرِينَ ﴾ وأَنْجَينَا مُوسَىٰ وَمَن مَعهُ أَجْمِينَ ﴾ ثَمَّ أُخَرِينَ ﴾ [الشعراء: عوم فرعون إلى وسط الطريق ، وأنجى الله تعالى موسى ومن معه أجمعين ؛ فكسب موسى ومن قوم فرعون إلى وسط الطريق ، وأنجى الله تعالى موسى ومن معه أجمعين ؛ فكسب موسى ومن معه المعركة دون أن يخسروا شيئًا ، ثم أغرق الله فرعون وجنوده في البحر ، فالله تعالى أغرق بالشيء الواحد .

ثم يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّوْمِنِينَ ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِيزُ السَّحِيمُ ﴾ [الشعراء: ٨، ٩]، والمعنى: أن في هذا الذي حدث لآية، و«الآية» هي الأمر العجيب الذي يخرج على العادة، ويثير إعجاب الناس واندهاشهم، وهذا مثل قولك: فلان آية في الذكاء أو الخلق. ومع هذه الآية الواضحة المعجزة ما كان أكثرهم مؤمنين، مع أنه كان من المفترض أن يؤمن كل من رأى هذا الأمر العجيب ولكن هذا لم يحدث؛ لأنه حتى الذين تبعوا موسى، وأنجاهم الله وجاوز بهم البحر وعمل لهم كل هذه المعجزات، لما مروا على قوم يعكفون على أصنام لهم، طلبوا من نبى الله موسى أن يجعل لهم إلها كآلهة هؤلاء الناس. وقال تعالى: ﴿ وَجَنُوزُنَا مِبَنِي ۗ إِسَرَةٍ عِلَى الْبَحْرَ ﴾ [يونس: ٩٠]؛ ولم يقل: اجتاز بنو إسرائيل البحر؛ لأن الاجتياز لم يتم بأسباب بشرية، وإنما تم بقدرة الله سبحانه وتعالى التي هي

فوق الأسباب ، فلو كان بنو إسرائيل قد حفروا خندقًا ، أو بنو حائطًا ، أو أعدّوا بعض السفن ؛

ليعبروا بها البحر . إذن هم قد اجتازوا البحر بأسباب البشر ، ولكن قوله تعالى : ﴿وَجَاوَزْنَا﴾

\$\interplant\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\fractional\text{\frac

تدل على أن العملية تمت بقدرة الله ، وليس بأسباب البشر ، ولكن الله سبحانه وتعالى أمر موسى أن يضرب البحر بعصاه ، وكما نعرف فإن قانون الماء هو السيولة والاستطراق ، والله تبارك وتعالى طلب من موسى أن يضرب بعصاه البحر فانفلق وتجمد .

موسى التَلَيْخِ بمجرد أن ضرب بعصاه البحر ، تحول الماء من السيولة إلى جبلين بينهما واد ، لماذا تمت المعجزة بهذه الكيفية ؟ لأنه لو انفلق البحر وأوجد لهم طريقًا يمرون فيه وحوله الماء من الناحيتين ، لخاف بنو إسرائيل أن يعبروا ، وقالوا : ربما أغرقنا الماء ونحن لم نتم العبور ، والله سبحانه وتعالى يريدهم أن يطمئنوا ويعبروا بسرعة وبلا تردد ، فجعل الماء على الناحيتين يجمد ؛ حتى يطمئنوا إلى أن عبورهم سيتم بسلام .

بعد أن عبر موسى وقومه البحر، أراد أن يضرب البحر بعصاه ؛ فيعود مرة أخرى إلى السيولة ؛ حتى لا يمر جنود فرعون ويلحقوا بهم ، ولكن الله سبحانه وتعالى طلب منه ألا يفعل ذلك ، وقال له : ﴿ وَٱتُّرُكِ ٱلْبَحْرَ رَهُوا ۖ إِنَّهُم جُندُ مُغْرَقُونَ ﴾ ، أى اترك البحر كما هو ، وفيه الممر اليابس الذى مر فيه موسى وقومه ؛ لأنهم سينخدعون وينزلون إلى المر الموجود في البحر ليتبعوكم ، وبمجرد أن يكون أولهم قد اقترب من الشاطئ الآخر من البحر ، وآخرهم في أول البحر ، فيعيد الله سبحانه وتعالى للماء قانونه فيعود البحر مرة أخرى إلى السيولة ؛ فيغرق كل من هو موجود في الممر ، فينجو موسى وقومه ، ويغرق فرعون وجنوده بنفس الشيء .

قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَكُوزُنَا بِبَنِي ٓ إِسْرَةِ يِلَ ٱلْبَحْرَ فَٱلْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُو ﴾ . في هذه الحالة الاتباع لا يتم بفكر بشرى مرتب ، بل يتم بانفعال الشر ؛ لأن فرعون وجنوده حين رأوا موسى وأتباعه قد بعدوا عنهم ، كان العقل يقول : لقد خلصنا من موسى وأتباعه ، وذهبوا بعيدًا ، ولكن نوازع الشر في نفس فرعون ، وفي أنه يريد أن يقتل موسى وقومه هي التي جعلته يتبعهم ؛ ذلك أن موسى ومن معه ما داموا قد بعدوا عن فرعون ومن معه ، يكون خطرهم على ملكه قد زال ، وانتهت المسألة ، هذا إذا كان فرعون يريد ذلك ، ولكن فرعون يريد أن يثبت أنه إله ، وأنه لا يفلت من قبضته عدو ، وأنه لا بد أن يقتل موسى وقومه ليكونوا عِبرة ؛ حتى لا تقوم دعوة إصلاح بعد ذلك .

الشر داخل فرعون هو الذي دفعه أن يعبر بجيشه البحر، وإحساسه بقوة جيشه وضعف

موسى وقومه ، هو الذى جعله يصمّم على أن ينكُل بهم ، ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : 
هُوبَغْيًا وَعَدَوًّا ﴾ ؛ والبغى هى تجاوز الحد ، والعدوان هو الإصرار على الباطل . وحينما نقراً قول الله سبحانه : هُوفَاتُبَعَهُم فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدَوًّا حَقَّ إِذَا آدَرَكُهُ ٱلْفَرَقُ ﴾ . نعرف أن الله سبحانه وتعالى كان قد أعد لفرعون وجيشه هذه النهاية ؛ ليكونوا عبرة لكل طاغية يدّعى الله سبحانه وتعالى كان قد أعد لفرعون وجيشه هذه النهاية الله المسبب ، ولو أن البغى الألوهية ؛ ذلك لأن فرعون أخذ بأسباب الأرض ، ونسى قدرة الله المسبب ، ولو أن البغى والعدوان لم يكن بداخله ، لعرف بمجرد أن رأى معجزة انشقاق البحر ، أن إله موسى سينجيه ولن يتركه يهلك ، ولوقف أمام هذه المعجزة ليفيق من كفره ، بل إن انشقاق البحر كان معجزة مرئية ، تكفى لكى يؤمن فرعون برسالة موسى ؛ لأنه لا يقدر على هذه المعجزة إلا الخالق سبحانه وتعالى ، فليس من قدرة البشر ، ولا غير البشر ، أن يشقوا البحر ويتحول الماء إلى جبلين سبحانه وتعالى ، فليس من قدرة البشر ، ولا غير البشر ، أن يشقوا البحر ويتحول الماء إلى جبلين بينهما ممر ، ولكن غرور فرعون وعدوانه لم يجعله يلتفت إلى هذه المعجزة التي وضعها الله أمامه ؛ علّه يفيق ، لقد كان مشغولًا بألوهيته وجبروته ، وكان الكفر يملأ قلبه ، فلم تؤثر هذه المعجزة الكبرى فيه .

ولذلك يقول الحق جل جلاله: ﴿ عَتَى إِذَا آدَرَكَ الْعَرَقُ ﴾ . والإدراك: أن يقصد المدرك أن يلحق بالشيء الذي يريد أن يدركه ، ويبذل كل جهده في ذلك والغرق هو أن يغطى الماء الإنسان فلا يستطيع أن يتنفس ، فيدخل إلى جسده بدلًا من الهواء ، وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ أَدْرَكَ الْعَرَقُ ﴾ ، كأن الغرق جندى من جنود الله وله عقل ، وقد تقى الأوامر من الله ؛ ليحيط بفرعون وجيشه ويغرقهم . ماذا قال فرعون عندما أدركه الغرق ؟ قال : ﴿ عَامَنتُ أَنَّهُ لاَ إِلَنَهُ إِلاَ الَّذِي مَامَنتُ يِدِه بُنُوا إِسْرَيْيل وَأَنّا مِن المُسْلِمِين ﴾ الغرق ؟ قال : ﴿ عَامَنتُ أَنَّهُ لاَ إِلَكَ إِلَّا الَّذِي مَامَنتُ بِدِه بُنُوا إِسْرَيْيل وَأَنّا مِن المُسْلِمِين ﴾ . ولذلك تقول : آمنت ، فيعرف كل من يستمع إليك أنك آمنت بالله ، ولكن فرعون لم يقل : آمنت فقط ، بل قال : ﴿ عَامَنتُ أَنَّهُ لاَ إِلَّا الَّذِي عَامَنتُ بِهِ بُنُوا إِسْرَيْيل وَأَنّا مِن الْمُسْلِمِين ﴾ ، كل هذا بل قال : ﴿ عَامَنتُ أَنَّهُ لاَ إِلَّه إِلَّا الَّذِي عَامَنتُ بِهِ بُنُوا إِسْرَيْيل وَأَنّا مِن الْمُسْلِمِين ﴾ ، كل هذا يأتى لتأكيد المعنى ؛ لأن فرعون كافر ومدّع للألوهية ، ولا يتوقع منه أن يعلن إيمانه بالله ، وخصوصا أنه دُعى أكثر من مرة إلى الإيمان ، ورأى أكثر من معجزة ولم يؤمن ، فلابد هنا من تأكيد المعنى ، والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ يَآكَنَ كُه ، أَى أتقول الآن : إنه لا إله إلا الذي تأكيد المعنى ، والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ يَآكَنَ كُه ، أَى أتقول الآن : إنه لا إله إلا الذي تأكيد المعنى ، والله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ يَآكَنَ كُه ، أَى أتقول الآن : إنه لا إله إلا الذي المنت به بنو إسرائيل ، وقد كنت تملأ الدنيا كفرًا ؟ ! المردود هنا ليس الإيمان نفسه ، ولكن

زمن الإيمان؛ لأن هناك فرقًا بين إيمان الإجبار وإيمان الاختيار .

فرعون وهو يغرق كان في إيمان الإجبار ؛ لأنه يواجه الموت ويرى نهايته ، وإيمان الإجبار لا ينفع ، ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ اَلْكُنْ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْ مِنَ اللّهِ عَلَيْتَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [يونس: ٩١] ؛ أى أنك يا فرعون وأنت تواجه الموت تقول: آمنت ، بينما كان عندك زمن طويل ؛ لتعلن إيمانك بعد أن أراك الله معجزات كثيرة على يد رسوله موسى ، ولكنك عصيت وأصررت على الكفر ، ولذلك فإن الإيمان لا يتقبل إذا بلغت الروح الحلقوم ، وعرف الإنسان أنه سيموت يقينًا ؛ لأن هذا إيمان إجبار .

والله سبحانه وتعالى يريد إيمان الاختيار من البشر، ولو كان المطلوب إيمان الإجبار، لقهر الله سبحانه وتعالى عباده على الإيمان، وما استطاع واحد أن يكفر بالله؛ لأن كل ما في الكون خاضع لأمر الله سبحانه وتعالى، يستطيع أن يقهرهم على ما يشاء، ولكن الحق جل جلاله يريد بإعطاء الإنسان الاختيار، أن يأتيه عن محبوبيّة، ولا يتم إيمان المحبوبية إلا إذا كان الإنسان مختارًا أن يؤمن أو لا يؤمن، فالذي يأتي عن طريق الاختيار، تكون له منزلة كبيرة عند الله، إذن فالمردود ليس القول، ولكنه زمن القول، يقول بعض الناس: إن الله ردّ إيمان فرعون ولم يقبله مع أنه قالها ثلاث مرات؟ نقول: إن إيمان الإجبار لا يقبل ممن له اختيار، وفرعون حينما قال: ﴿ الله الله على الله الله الله إلى الله إلى الله إلى الله الله إلى الله الله الله الله الله الله على صخرة من المرمر وقدماه في في ذلك الوقت يجسمون الله سبحانه وتعالى، أنه جالس على صخرة من المرمر وقدماه في الماء، وهكذا شاء الحق سبحانه وتعالى حتى ساعة إعلان إيمان فرعون، أن يكون هذا الإعلان بعرف أن الإنسان مكون من بدن وروح، فالبدن أو الجسد هو الهيكل المادي، والروح هي التي تعطى هذا الهيكل الحياة والحركة؛ إذن فقوله تعالى: ﴿ نَنْجَيْكَ يِبَدَيْكَ هِ أَي بِجسدك مجردًا من الروح.

الحق سبحانه وتعالى يقول لفرعون: ﴿ قَالَيْقُمَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ ﴾ . أى بجسدك المجرد عن الروح ، ولذلك جعل الله سبحانه وتعالى البحر يلقى بجسد فرعون قبل أن يصبح جيفة ؛ حتى يراه الذين عبدوه جسدًا بلا روح ؛ ليعرفوا أنهم قد عبدوا إلهًا غير قادر على أن يعطى الحياة لنفسه ، فكيف يعطى الآخرين الحياة ؟! ولو أن فرعون غاص إلى أعماق البحر بعد غرقه ، ربما

قال أتباعه: إنه قد اختفى وسيعود ، ولكن ظهوره كجسد بلا روح يجعلهم يرون نهايته ؛ علّها تكون عبرة لهم حتى لا يعبدوا بشرًا بعد ذلك ؛ ولذلك يقال : إن سبب حفظ أبدان الفراعنة أن الله سبحانه وتعالى أعطاهم أسرار تحنيط الجسد البشرى ؛ لكى تكون أجسادهم عبرة لمن يجىء بعدهم ، ويرى الناس أولئك الذين ادّعوا الألوهية وهم أجساد لا حركة فيها ولا قدرة ، وأراد الله أن يُرى قوم فرعون جسد فرعون ، ذلك الطاغية الذي كان يدّعى الألوهية ويقول : هما عَلِمْتُ لَكُمُ مِّنَ إِلَامِ غَيْرِعِ ﴾ .

PANDAN PANDAN

وقوله تعالى: ﴿ نُنَجِيكَ ﴾ [يونس: ٩٦]؛ أى نجعلك بنجوى؛ أى: مكان عالٍ ؛ حتى يراك الناس جميعًا وتكون ظاهرًا لهم ، لا يُخفى جسدَك رمالٌ أو تلٌ أو أية عوامل طبيعية ، بل تكون عاليًا أمامهم ؛ ليروك جميعًا ، لماذا ؟ لتكون لمن خلفكَ آية ، والآية هي الشيء العجيب الذي يلفتنا إلى طلاقة قدرة الله وعظمتها .

﴿ فَأَكُذُنَكُ وَجُنُودُو فَنَهَذُنَهُمْ فِي ٱلْمِيرِ فَأَنظُر كَيْفَ كَانَ عَلِيَهُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [القصص: ١٠]، أى أن الله تعالى عجَّل لهم العقاب فى الدنيا قبل الآخرة. والأخذ معناه: أن الآخذ عنده قدرة على أخذ المأخوذين جميعًا فى قبضته مرة واحدة، ويلقيهم أينما شاء، وهذا ليس فى قدرة البشر، وإنما فى قدرة الله تعالى وحده. لذلك يقول ربنا سبحانه: ﴿ وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا آخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِى ظَلِمَةً إِنَّ آخَذَهُ وَ البير بقوة ؟ قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ المناهج فيريد منا الله أن نأخذ كل منهج من مناهج الخير بقوة ؟ قال تعالى: ﴿ فَذُوا مَا مَا تَكْنَكُمُ لِللَّهُ عَلَيْكُمُ تَنْقُونَ ﴾ [البقرة: ١٣]. فمنهج الخير والنعمة الذي جاءك من عند الله تعالى ، عليك أن تأخذه بقوة وتلتزم به . واليم: هو البحر ، فالله تعالى أخذ فرعون وجنوده ونبذهم فى البحر .

ويلفتنا هنا الحق سبحانه إلى أن نتعظ ونعتبر من هذه الحادثة ، فيقول تعالى : ﴿ فَٱنظُرَ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ ؛ لأن هذه العاقبة كانت عجيبة ، ولأن الماء والبحر جندان من جنود اللَّه التي تنصر الحق ، وتهزم الباطل .

#### فرعون يقدم قومه يوم القيامة إلى النار

JULINISAN SANTAN SAN

يعطينا اللَّه سبحانه وتعالى الصورة المقابلة يوم القيامة ؛ أي أن اللَّه تعالى أتي بصورة فرعون

وقومه في الدنيا ، وصورة فرعون وقومه في الآخرة ؛ ففي الدنيا هم يتبعون فرعون بلا فهم ويعبدونه بلا فكر ، وما داموا قد اتبعوه في الأولى فلابد أن يتبعوه في الآخرة ولابد أن يكون هو قائدهم ؛ لذلك يقول تبارك وتعالى : ﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِينَـمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ ٱلنَّارِ ﴾ [ هود : ٩٨] ؛ فكما كان قائدهم في الدنيا ، فهو قائدهم في الآخرة ، في الدنيا كان قائدهم ومتقدمهم إلى المتعة والنعيم الدنيوى ، وهم سائرون كلهم وراءه ، لا أحد منهم يحاول أن يسأل نفسه : كيف يكون هذا إلها وهو مخلوق ؟

قوله : ﴿ يَقَدُمُ قَوْمَهُ ﴾ ، أي يسير أمامهم ويتبعونه يوم القيامة ، وفي القرآن آيات في شرح لذا الموقف .

وقوله تعالى : ﴿ وَبِئْسَ ٱلْوِرِّدُ ﴾ ؛ فيها تهكُّم عليهم ؛ لأنهم حين يذهبون إلى النار تأتيهم حرارة شديدة ، فيريدون أن يذهبوا إلى الماء .

الله تعالى قال : ﴿ وَبِئْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴾ ؛ فعندما يسمع الإنسان كلمة « ورد » يأتى في باله ما يذهب الظمأ ويرد الحرارة ، ويستبشر أنه سيشرب الماء ، وبعد ذلك قوم فرعون حين يسمعون كلمة « ورد » يعتقدون أن فيه نجاة ، ثم بعد ذلك يعرفون أنه ورد في النار ، وأنه عذاب ، وليس رحمة .

والحق سبحانه وتعالى فى آية أخرى يقول: ﴿ لَيْسَ لَمُمْ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعِ ۗ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُسْمِنُ وَلَا يُسْمِنُ اللهِ مِن جُوعِ ﴾ [الغاشية: ٦، ٧]، ساعة يسمع ليس لهم طعام أى منع عنهم الطعام يحسون بالخزى، فإذا قال: ﴿ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ﴾ ، فكأنه سيعطيهم بعض الطعام فيفرحون ، فإذا قال: ﴿ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ﴾ ، تكون الحسرة حسرتين .

#### موسى في حضرة ربه

يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ لَيَّلَةً وَأَتَّمَمْنَهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَنتُ رَبِّهِ الرَّبَعِينَ لَيَّلَةً ﴾ [الأعراف: ١٤٢] الأعداد في القرآن لها أسلوبان: أسلوب إجمالي، وأسلوب تفصيلي، فالله سبحانه وتعالى يقول في سورة « البقرة »: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ آرَبَعِينَ وَأُسلوب تفصيلي، فالله سبحانه وتعالى يقول في سورة « البقرة »: ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ آرَبَعِينَ لَيْ اللهُ عُلَيْنَ مُ اللهُ عُلَيْنَ بعشر. لَيْلَةً ﴾ [البقرة: ١٥]. أتى بها إجمالًا، وفي هذه الآية أتى بها ثلاثين ثم أتم الثلاثين بعشر. إذن .. فالميقات أربعون ليلة ، وبذلك يكون العدد في القرآن مجملًا مرة ومفصّلًا مرة ،

واتفق الإجمال مع التفصيل فليس هناك خلاف، ولكن إذا اختلف الإجمال عن التفصيل فأيهما يُحمل على الآخر؟

وقال بعض العلماء: إن سبب امتداد الثلاثين يومًا إلى أربعين هو أن قوم موسى عبدوا العجل ثلاثين يومًا ، فكان لابد أن تكون هناك فترة ؛ حتى لا يعود موسى إلى قومه وهم يعبدون العجل ، فيحدث ما لا تحمد عقباه ، وعندما غادر موسى مكان قومه استخلف أخاه مصداقًا لقوله تعالى : ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَيْفِيهِ هَنْرُونَ المَّلْقَنِي فِي قَرِّي ﴾ [الأعراف: ١٤٢] . وموسى وهارون نبيان ، وموسى هو الذى طلب من الله أن يشد أزره بهارون ، ولكن قوله : ﴿ المَّلْقَنِي فِي وَرَّى ﴾ . معناه أن ميقات الله ولقاءه كان مهمة موسى وحده ، وكان لابد أن يوجد خليفة يبقى على القوم فكان هارون ، وبعض الناس قد يتساءل كيف يكون الشريك في رسالة خليفة لشريكه ؟ نقول : إن الاثنين كانا رسولى رب العالمين ، ولكن لكل منهما حظ من الرسالة ، وحظ هارون أن يبقى ، وحظ موسى أن يذهب للقاء الله ، وقوله سبحانه وتعالى : ﴿وَأَصَهِلَحُ ﴾ أمر ، و : « لا وكلا تنبع » نهى ، وتكاليف الحق سبحانه وتعالى لعباده لا تخرج عن ذلك افعل ولا تفعل لا ، ولا يقول الحق لعباده : افعلوا . إلا إذا كانوا صالحين للفعل وعدم الفعل ، ولا يقول لهم : لا تفعلوا يقول الحق لعباده : افعلوا . إلا إذا كانوا صالحين للفعل وعدم الفعل ، ولا يقول لهم : لا تفعلوا الإإذا كانوا صالحين الفعل وعدم الفعل ، ولا يقول لهم : لا تفعلوا تعالى : ﴿ وَلَا لَا إذا كانوا صالحين أيضًا للفعل وعدم الفعل ، وهكذا كان التكليف الأول لآدم وحواء في قوله تعالى : ﴿ وَلَا لَا الْمَالَ الله مَا وَلَا الله عَلْ وَلَا الله الله عَلْ وَلَا الله عَلْ وَلَا الله عَلْ وَلَا الله عَلْ وَلَا الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الله عَلْ الله عَلْ وَلَا الله عَلْ وَلَا الله عَلْ وَلَا الله عَلْ الله عَلْ السولَ السولَ الله الله عَلْ الله الله عَلْ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالَ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الْمَالَ الْمَالَ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُولُ الْمَالَ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ ال

كلمة أصلح تستلزم على الأقل أن يبقى الصالح على صلاحه فلا يفسده أحد ، ولكن يزيده صلاحًا ، وقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَنْبَعُ سَكِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ ولم يقل « ولا تفسد » وهذا يلفتنا إلى أن هارون نبى لا يأتى منه إفساد ، ولكن الله يعلم أنه ستقوم فتنة بعد رحيل موسى ، وسيعبد قومه العجل ؛ لذلك ألهم موسى لكى يقول لهارون : ﴿ وَلَا تَنْبِعُ سَكِيلَ ٱلمُفْسِدِينَ ﴾ . أى لا تطع القوم إذا أفسدوا في الأرض ؛ ولذلك عندما حدث الإفساد وأمسك موسى برأس أخيه ولحيته اعتذر هارون بقوله : « إن القوم كادوا يقتلوننى » . أى أنه فعل ما في استطاعته لإبعاد القوم عن طريق الفساد ولكنه فشل .

الحق سبحانه وتعالى يكمل قصة موسى التَّلَيَّةُ فيقول: ﴿وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا﴾ [الأعراف: ١٤٣] والميقات هو: الوقت المحدد لعمل من الأعمال.

وقوله تعالى : ﴿ وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ تدل على أن كلامًا حدث من الله لموسى ، ولكن الكلام يحدث بين البشر والبشر ، وكلام الله للبشر محدد فى القرآن الكريم فى قوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكُلِّمَهُ أَللَهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ﴾ [الشورى: ٥١] .

إذن .. فهناك نفى صريح بأن لا يكلم الله بشرًا إلا بثلاث طرق : إما بالوحى ، وإما من وراء حجاب ، وإما بواسطة رسول . والوحى : هو الشيء الذي يأتي إلى العقل والقلب فيفهمه الإنسان ، ويطمئن له وينفذه على الفور .

ويقول تعالى: ﴿ وَالْحَنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُم سَبْعِينَ رَجُلا ﴾ [الأعراف: ١٥٥] كلمة اختار تدل على أن ما فعله موسى هو فعل اختيارى يستخدم فيه العقل؛ لترجيح رأى على رأى؛ ولذلك يقال اختار أى: طلب الخير، واختار ما يؤدى به إلى هذا الخير. وهذا لا يحدث إلا في الأمور الاختيارية التي هي مناط التكليف، فاللسان خاضع لإرادة صاحبه، يخضع للمؤمن حين يقول لا إله إلا الله، وللكافر حين يستخدمه في ما ينقض الإيمان، لم يعص في هذه ولا في هذه، ولكن المؤمن احتار الإيمان فقال: لا إله إلا الله، والكافر اختار ما يناقض ذلك.

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿وَالْخَنَارَ مُوسَىٰ﴾ معناه أن موسى فاعل للحدث ، وموسى لم يختر قومه كلهم ، ولكنه اختار منهم ، وقالوا فى علّة أنهم سبعون رجلًا ؛ أنها عدد أسباط اليهود ، فقد أخذ من كل سبط رجلًا ؛ لتكون كل فرق اليهود ممثلة .

وقول الحق: ﴿ لِمِيقَائِنَا﴾ معناه الموعد المضروب أو المحدد للقاء الله ، ولقد جاءت كلمة « ميقاتنا » قبل ذلك في قوله تعالى : ﴿ وَلَمَّا جَانَة مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ [الأعراف: ١٤٣] وهذا « الميقات » فير « الميقات » الخاص بالأسباط ؛ لأن « الميقات » الأول كان ليكلم الله موسى ؛ أما « الميقات » الثانى فهو لطلب العفو من الله عن عبادة العجل ، وإظهار الخضوع لله والندم على ما حدث ، وتجديد الإيمان .

قال الله تعالى: ﴿ أَصَّطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَنِي وَبِكَلَيْمِ ﴾ [الأعراف: ١٤٤]. إذن .. فكلام الحق سبحانه وتعالى ليس ككلام البشر ، ولكنه شيء اختص الله به موسى الطَّيِّينِ في الحياة الدنيا ، ويوم القيامة يكلم الله سبحانه وتعالى خلقه وَيحاسبهم . وينتهى الإشكال عند

هذا الحد، فلا نخوض فيه .

عندما خص الله موسى بميزة الكلام حدث عند موسى استشراق ، وقال : ما دام الله قد كلمنى فلأطلب منه فضلا آخر ، هو أن أراه . وعادة فإن الأنس والاستشراق بالله محبب إلى النفس المؤمنة ، أراد موسى أن يزداد أنسًا بربه ، فقال : هورَبِّ آرِفِيَ أَنظُر إِلْيَكُ وَ الأعراف : ١٤٣] . ولكن موسى لم يقل : رب أرنى ذاتك ؛ لأنه يعرف أنه بطبيعة تكوينه البشرى لا يستطيع أن يرى الله ، ولكنه يعلم أيضًا أن الله تعالى الذى خلق القوانين يستطيع أن يغيرها ويبدلها متى أراد ، وما دام موسى ببشريته ليس معدًا لهذه الرؤية ، فقد طلب من الله سبحانه وتعالى أن يراه ، أى يغير طبيعة خلق موسى كإنسان لكى يرى ، والمهم أن الله تعالى هو الذى سيفعل ، ولكن المخلوق فى الدنيا لا يحتمل فى تكوينه أن يرى الحالق ؛ ولذلك كان لابد أن يصطفى الله من الملائكة رسلا ؛ ليبلغوا منهجه إلى رسله المصطفين من البشر ؛ لأن رؤية الله تعالى فى الدنيا لا يتحملها بشر .

\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad\$\quad

فكيف يمكن لحلق الله أن يتلقوا عن الله بلا واسطة ؟! والواسطة هنا لابد أن تكون منتقاة ومعدة لمهمتها ؛ ولذلك لا يستطيع أى مملك أن يتلقى من الله سبحانه وتعالى ، ولكن لابد أن يكون ملكًا مختارًا معدًّا إعدادًا خاصًّا . وكذلك لا يستطيع كل البشر أن يتلقى الوحى من الملائكة ، ولكن لابد أن يكون بشرًا مختارًا ، وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ اللّهُ لَكُمْ عَلَى مِن اللّهُ عَمِيرٌ ﴾ [الحج : ٧٠] يَصَمَطَفِي مِن اللّهُ تَصِيرٌ ﴾ [الحج : ٧٠] فالمختار من الملائكة يبلغ المجتار من البشر يبلغ البشر كلهم .

كذلك رؤية الحق سبحانه وتعالى في الدنيا ، وهذه ستظهر عندما يعطينا الله الدليل أنه لم يخلقنا في الحياة الدنيا على هيئة صالحة لأن نراه ، ولكن في الآخرة عندما نُقد إعدادًا آخر ، عند ذلك يحدث هذا ؛ رؤية نظر وليس رؤية إحاطة ، يقول الحق سبحانه وتعالى عن المؤمنين في الآخرة : ﴿وَبُحُوهُ يَوْمَ نِ نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة : ٢٢، ٢٣] ويقول سبحانه وتعالى عن الكافرين في الآخرة : ﴿ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ لِلْهِ لَمَتْجُوبُونَ ﴾ [المطففين : ١٥] ولا يمكن أن يستوى المؤمن والكافر في هذه المسألة ؛ فالكافر محجوب ، والمؤمن غير محجوب .

ولذلك حينما قال موسى الطَّيْئِلان : ﴿رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرُ إِلَيْكَ ﴾ فماذا كان قول الحق سبحانه

وتعالى ؟ ﴿ قَالَ لَن تَرَسِّي ﴾ بعض الناس يقول : إن قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ لَن ﴾ معناه أنها تأبيدية ؛ أى لن ترانى الآن ولا في المستقبل ، ولا في الآخرة ، وفي ذلك يكون معنى قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ لَن تَرَسِّي ﴾ أى أن موسى لن يرى الله ، لا في الدنيا ولا في الآخرة .

نقول لهم: من قال لكم إن زمن الدنيا كزمن الآخرة ، وقوانين الدنيا كقوانين الآخرة ، وأرض الدنيا كقوانين الآخرة ، وأرض الدنيا كأرض الآخرة ؟ الحق سبحانه وتعالى يقول : ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَأَلْسَمُوَتُ ﴾ [ابراهيم: ٤٨] ، إذن في الآخرة هناك قوانين أخرى وطبيعة خلق أخرى ، تجعل الإنسان مثلًا يأكل ولا تخرج منه فضلات .

قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ لَن تُرَكِن ﴾ معناه أنك يا موسى ما دمت على هيئتك البشرية في الدنيا ، فإنك لن تراني ، ثم يعطيه الله سبحانه وتعالى الدليل على أن طبيعة موسى البشرية لا تتحمل رؤية الحق سبحانه وتعالى، فيقول الله: ﴿ وَلَئِكِنِ ٱنْظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْــتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَننِيُّ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُم لِلْجَبَلِ جَعَلَهُم دَكَّ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقَاً ﴾ [الأعراف: ١٤٣]. لماذا قال الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَنْظُرُ إِلَى ٱلْجَبَلِ ﴾ ؟ لأن الجبل مفروض فيه الصلابة والقوة والثبات والتماسك ، والجبل بحكم الواقع وبحكم العقل ، أقوى من الإنسان وأصلب منه ملايين المرات ، والله سبحانه وتعالى يقول لموسى : انظر إلى الجبل الصلب القوى المنيع ، فإن بقي مكانه فإنك ستراني ، وهنا يريد الحق سبحانه وتعالى أن يبين لموسى استحالة أن يتحمل من هو أقوى منه ملايين المرات رؤية الحق سبحانه وتعالى : فكيف يتحملها موسى ؟ ماذا حدث عندما تجلى الله للجبل؟ يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ فَلَمَّا تَحَلَّقُ رَبُّهُم لِلْجَكِلِل جَعَلَهُ دَكُّ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا ﴾ ، و« الدُّك » هو الضغط على الشيء من أعلى ؛ ليستوى بشيء أسفل منه ، كأن يكون هناك منزل عالٍ مثلًا وتدكه أي تسويه بالأرض ، ومن علامات يوم القيامة يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ كَلَّا ۖ إِذَا ذُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دَّكًّا دُّكًّا ۗ [الفجر: ٢١]. أي أصبح كل ما عليها مساويًا لسطحها ، فلم يعد عليها شيء قائم ، وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ فَلَمَّا تَحَلُّنَ رَبُّهُم لِلْجَكِيلِ ﴾ نعرف منه أن الله تعالى قد تجلى على خلق من خلقه وهو الجبل، إذن فثبت أن الله يتجلى على خلقه ، ولكن هل المتجلَّى عليه يقدر على تحمل هذا التجلي أم لا يقدر ؟ من الممكن أن يتجلى الله على بعض خلقه ، ولكن المهم أن يقوى المستقبل للتجلي على

تحمل ذلك ، ولكن الجبل الذي هو أصلب من الإنسان ملايين المرات ، لما تجلى الله عليه ؟ لم يقوَ على استقبال تجلى الله ، وهنا يريد الحق سبحانه وتعالى أن يلفتنا لفتة تصاعدية ، فلما اندك الجبل : ﴿وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقاً ﴾ يقال : خرَّ الشيء : إذا سقط من أعلى إلى أسفل ، وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿صَعِقاً ﴾ . يراد بها الوفاة . وكل من في السماوات والأرض سيصعق عندما تقوم الساعة ؛ مصداقًا لقوله تعالى : ﴿وَنُفِخَ فِي الصَّبورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي اللَّرْضِ إِلَّا مَن شَاءً اللَّهُ ثُمَّ نُوخَ فِيهِ أُخَرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنظُرُونَ ﴾ [الزمر: ١٦٨] . أي سيهلك كل من في السماوات والأرض ، ثم يعثون ليحاسبوا ، وبعد أن أصابت موسى الصعقة يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ فَلَمَا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَنَكَ بُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ والأعراف : ١٤٣] ، ﴿ فَلَمَا أَفَاقَ هُا لَهُ مَن الصعقة ، فكأنها أصابت موسى بإغماء فقط ، والإفاقة هنا أعطت موسى إفاقة ثانية ، من شغفه بالله الذي جعله يطلب ما ليس له به علم .

إذن .. فهو أفاق من الصعقة ، وفي نفس الوقت أفاق لنفسه ، وأحس بأن حبه لله قد جعله يسأل شيئًا ما كان يصح أن يسأله ؛ ولذلك قال : ﴿ سُبْحَنْكَ ﴾ وإذا سمعت كلمة سبحانك ، فاعلم أن المراد بها التنزيه عما وقع ؛ أى تنزيهًا لله من أن يراه مخلوق له .. لماذا ؟ لأن الرؤية قدرة بصر على مرئى ، فمتى رأيت الشيء ، فإنك تستطيع أن تدركه بقدرتك البشرية التي أنت مخلوق عليها الآن .

والقانون الذي يعمل به الضوء في أعيننا في الحياة الدنيا ، لا يجعلنا قادرين على أن نرى الله ، والمقدور عليه لا ينقلب قادرًا ، والقادر لا ينقلب مقدورًا عليه ، ولكن موسى لم ينزه الله فقط عن أن يراه بشر ، بل قال : ﴿ تُبْتُ إِلَيْكَ ﴾ أي أن المسألة اقتضت توبته وموسى تاب إلى الله ؛ لأنه سأل الله ما ليس له به علم ، ولم يقف عند الحدود البشرية ، بل أراد أن يتجاوزها إلى التجليات المخالفة لقوانين الكون ، وكان الموقف بين يدى الله يقتضى ألا يسأل موسى ، وأن ينتظر عطاء الله ، والله كلم موسى دون أن يطلب موسى ذلك ، ولكن موسى التلييخ حبًا في الله أراد أكثر وأكثر ، ونسى قدراته البشرية ، ولما أحس بما حدث اتجه إلى الله يطلب التوبة ، وقال : يا ربى ، أنا لم أصنع ذلك عن قلة إيمان ، فإن ذاتك العلية لا يقدر مخلوق أن يراها أو يدركها ، ولكنى فعلت ذلك لفرط حبًى لك ، وشغفى بك ، أنا أول المؤمنين ، إنك لا تدركك الأبصار .

AND THE PROPERTY OF THE PROPER

#### السامري . . وصناعة العجل

سأل موسى الطَّخِينُ السامرى عن صناعة العجل فقال له: ﴿ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِيُ \* قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْضُرُواْ بِهِ مَ فَقَبَضْتُ قَبْضَكَةً مِنْ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لِى نَفْسِي ﴾ [طه: ٩٥، ٩٦].

كلمة: ما خطبك، تقال في الحدث المهم، وهو الحدث الجلل الذي يصلح لأن تقال فيه: خطب، ولذلك وردت هذه الكلمة في قول الله تعالى في سورة « يوسف » : ﴿قَالَ مَا خَطْبُكُنَ إِذْ رَوَدَتُنَ يُوسُفَ عَن نَقَسِمِّ عَ إِيوسف : ٥٠].

إذن .. الخطب : هو الأمر الجلل المهم الذي لا يصح أن نمرٌ عليه مرورًا عابرًا ، بل يقال فيه كلام يصل إلى درجة الخطب .

لا سأل موسى السامرى رد عليه بقوله: ﴿ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْهُرُوا بِهِ عَهِ . يقول لموسى: أنا رأيت بعلمى ، وأن هذا شىء لم يعرفه القوم . فاجتهاده قاده إلى جمع الحلى ، وعمل العجل والعكوف عليه ؛ لأنه رأى قومه طلبوا من موسى أن يجعل لهم إلها مثل القوم الذين مروا عليه ، وهم عاكفون على أصنام لهم .

ومعنى: ﴿ فَقَبَضَتُ قَبَضَتُ مِنْ أَشَرِ ٱلرَّسُولِ ﴾ قبض على الشيء: أى أخذه بجمع يده ، قوله : ﴿ فَقِرْنَ أَشَرِ ٱلرَّسُولِ ﴾ روى عنه العلماء روايات متعددة ، فقالوا : إن السامرى لما كان جبريل يتعهده ، وكان يأتيه على جواد ، فلاحظ أن الجواد كلما مر بحافره على شيء اخضر مكان الحافر ، أى دبت الحياة في مكان الحافر ، وهذا قول الذين قالوا : إن العجل كان عجلًا حقيقيًا له صوت طبيعي ، وليس بمرور الهواء يحدث منه صوت الحوار . ولكن العلماء الآخرين قالوا كلامًا غير هذا فقالوا : إن معنى : ﴿ فَقَبَضَتُ قَبَضَكَةً مِنْ أَشَرِ ٱلرَّسُولِ ﴾ . الرسول كما نعلم هو المبلِّغ لشرع الله ، وهو حامل المنهج المكلف به . فالرسول هنا هو موسى ؛ لأن بنى إسرائيل لم يروا جبريل ، بل ولم يسمعوا منه ، ولكنهم سمعوا من موسى ، فهو الذى بلغهم أمر الله ومنهجه .

ومعنى : ﴿ فَنَــبَدْتُهَــا﴾ أبعدتها عن مخيلتى ، وتركت لنفسى العنان فى أن تفكر أى تفكير ، بدليل أنه قال بعدها : ﴿ وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لِى نَفْسِى ﴾ ومعنى سؤلت له نفسه ، أى أنها

دفعته إلى معصية ؛ بأن يأخذ شيئًا من آثار الرسول ووحيه الذى جاء به من الله ، وينبذها عن مُنهجه ، وبعد ذلك يسير بمحض فكره ومحض اختياره ، ولذلك لا يقال : سؤلت لى نفسى الطاعة . ولكن دائمًا يقال : سُولت لى نفسى المعصية .

بعد ذلك ماذا فعل موسى مع السامرى؟ قال تعالى: ﴿ قَكَالَ فَأَذَهَبَ فَإِنَ لَكَ فِي الْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاشٌ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَّن تُخْلَفَكُمْ وَانظُرْ إِلَىٰ إِلَاهِكَ ٱلَّذِي ظَلْمَتَ عَلَيْهِ عَاكِمُا لَىٰ تُخْلِقَا لَىٰ اللَّهِ وَانظُرْ إِلَىٰ إِلَاهِكَ ٱلَّذِي ظَلْمَتَ عَلَيْهِ عَاكِمُا لَا يَعْمَوْنَ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَ عَلَيْهِ عَلَي

موسى التليكا قال للسامرى: جزاؤك أن تذهب، وأن يكون قولك الذى يجرى على لسانك دائمًا: ﴿ لا مِسَاسُ ﴾ ، والمساس هو المس. ولكن السؤال هو: لماذا فعل السامرى ذلك ؟ فعل ذلك حتى يكون له سلطة زمنية وأتباع ؛ لأنك دائمًا تجد الذين يفترون الكذب ، ويدّعون أن لهم مهمة ورسالة ، والذين يدّعون النبوة ؛ هدفهم من ذلك هو السلطة الزمنية ، وهذه تجعل الواحد منهم يتحلل دائمًا من منهج الحق ، ويسهل التكاليف على الناس ؟ لأنه لو جاء بتشديد على الناس سينصرفون عنه ، ولكن إذا سهل لهم الأمور ، وأسقط عنهم بعض التكاليف ، يتبعه كثير من الناس ضعاف النفوس .

إذن .. فمعنى : ﴿ فَإِنَ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسٌ ﴾ أى أن تنعزل فى حياتك عن الناس وتتبعد عنهم ، ولا تحتمل أن يمسك أحد أو يقترب منك . قالوا : فانعزل السامرى عن المجتمع ، وهام على وجهه فى البرارِى لا يمس أحدًا ولا يمسه أحد ، وذلك لأن الضال عندما يرى جزاء ضلاله يكره من أعانه على هذا الضلال .

موسى قال للسامرى: عقوبتك أن تنفى من المجتمع الذى كنت تريد فيه عزًّا وسيطرة ومركزًا وأتباعًا. ثم إنك ستتبرأ من هذه المجتمع، وتقول: إياكم أن يتقرب أحدكم إلى ؟ لأنكم سبب البلاء الذى حل بى .

ومعنى : ﴿ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَّن تُخْلَفُكُم ﴾ [طه: ٩٧] أى أن عذاب الآخرة قادم أيضًا ، فلن يغنى هذا النفى والبعد من المجتمع عن عذاب الآخرة الذى هو أشد وأبقى .

وقوله تعالى : ﴿ وَٱنظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱلَّذِى ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا ۚ لَنُحَرِّقَنَّهُ ثُمَّ لَنَسِفَنَّهُ فِي ٱلْمِيرِ نَسْفًا﴾ [طه: ٩٧] أى انظر إلى هذا العجل الذي ظللت على عبادته عاكفًا - أى مقيمًا

- ومعنى ﴿ لَنُحَرِقَنَا مُوكَ : الذهب لا يمكن حرقه ؛ لأنه إذا وضع فى النار لا يخرج منه إلا الحبث ، ولكنه لا يحترق ، ولذلك قالوا : إن معنى ﴿ لَنُحَرِقَنَا مُوكَ : أَى لنصيرنَه كالمحروق ، بأن نبرده برادة تجعله مثل الذّر ، بحيث يذروه الهواء ؛ ولذلك قال بعدها : ﴿ ثُمَّ لَنَسِفَنَا مُ فِى الْمَيْ فَى الْمَيْ فَى الْمَيْ وَنِرُوه فَى الهواء ، فحرقوا عجل الذهب ، بأن جعلوه مبرودًا على هيئة ذرات وطيروه فى الهواء على البحر ، وبعد أن بين الحق سبحانه وجه البطلان فيما فعله السامرى ، وفيما فعله القوم الذين اتبعوه فى عبادة العجل ، قال تعالى : ﴿ إِنَّكُمْ اللهُ كُمُ اللهُ اللهُ عَالَى : ﴿ إِنَّكُمْ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَا عَالَى اللهُ عَالَى الهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَا عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَا عَالِمُ اللهُ اللهُ عَالَا عَالَ

فالله تعالى قال: ﴿ لَا إِلَـٰهَ إِلَا آنَا ﴾ ؛ أنا خلقت السماء والأرض والبشر والحيوان ، وخلقت الكون كله بما فيه ومن فيه ، فتظل الدعوى له إلى أن يوجد من يعارض هذه الدعوى ، فتقول له أين دليلك ؟ ومع ذلك فلم يوجد حتى الآن من يدَّعى هذا الشيء ، حتى الذين كفروا بالله لم يستطع أحد منهم أن يدعى أنه خلق شيئًا من هذا الكون .

إذن .. تثبت الدعوى لِلَّه سبحانه وتعالى في أنه وحده الإله الخالق.

### غضب اللَّه على عبَّدة العجل

بعد أن تُوقع عليهم العقوبة ، والحق تعالى يقول في آية أخرى : ﴿ فَتُوبُوا إِلَىٰ بَارِبِكُمْ فَاقْنُلُواْ أَنفُسُكُمْ ﴾ [ البقرة : ٤٥] ؟ أى أن الحق سبحانه وتعالى من غضبه عليهم ، جعل طريق توبتهم إليه أن يقتلوا أنفسهم ، وهذا منتهى الذلة ومنتهى الإهانة ، ثم بعد غضب الله جاءت رحمته فقَبِل توبتهم .

إذن .. فقول الحق: ﴿ سَيَنَا لَهُمْ غَضَبُ مِن رَّبِهِمْ وَذِلَةٌ فِي ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنَيَا ﴾ دليل على أن غضب الله نزل عليهم فأصابتهم ذلة ؛ لأن الله طلب منهم أن يقتلوا أنفسهم فأصبحوا أذلاء ، فالإنسان الذي يُكتب عليه أن يقتل نفسه ، يحس بالذلة والهوان ، ولا تكون له عزة .

وقوله تعالى: ﴿ وَكُذَالِكَ بَحْزِى ٱلْمُقَرِّينَ ﴾ دليل على أن هذا العقاب لا ينزل على بنى إسرائيل خاصة ، ولكن كل من يفترى على الله ، يناله غضب وذِلة في الحياة الدنيا ، وهنا علينا أن نتنبه إلى العِبرة من هذه الآيات ، فالمسألة ليست رواية لتاريخ بنى إسرائيل ، ولكن ليعتبر السامع من سرد القصة ، ولا يمكن للسامع أن يعتبر إلا إذا وعى قول الحق سبحانه وتعالى : إن الغضب والذلة سينزلان على كل مفتر ، فإن هذا تحذير لأى إنسان يفكر في الكذب على الله وعصيانه . ثم تأتى بعد ذلك الآية التي تنبأ بغفران الله لهم بعد أن تابوا ، فيقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَالذِينَ عَبِلُوا السَّيِّعَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعَدِهَا وَءَامَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَفَقُورُ وتعالى : ﴿ وَالْذِينَ عَبِلُوا السَّيِّعَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورُ وتعالى : ﴿ وَالْفِينَ عَبِلُوا السَّيِعَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورُ وتعالى : ﴿ وَالْغِيلَ الله لهم . ومعنى : رَحِيثُ فَعَلَ الله الهم . ومعنى : رَحِيثُ فَعَلَ الله الهم ندموا على ما فعلوا ، وصمموا على ألاً يعودوا إليه أبدًا .

وفعل التوبة فيه عودة إلى الإيمان ، وقبول الله للتوبة هو قِمة عودة العبد المذنب إلى ربه ، على أننا لابد أن نلاحظ قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعَدِهَا وَءَامَنُوا ﴾ ، فكأن السيئات التى فعلوها نقصت من إيمانهم ؟ ولذلك لابد أن يجددوا إيمانهم ؟ لأن السيئة غفلة عن الله سبحانه وتعالى ، فلا تحدث السيئة ولا المعصية إلا إذا غفل الإنسان عن ربه ؟ ولذلك عندما يأتى الإنسان ليتوب لابد أن يجدّد إيمانه ، ويتعهّد بأنه لن يغفل عن هذا الإيمان أبدًا .

فالمعصية: هي مخالفة العبد لمنهج الله ، والتوبة: هي العودة إلى هذا المنهج وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيتُ ﴾ . لفتة لنا ألا نُذكر المذنب التائب بذنبه ؛ لأنه إذا كان الله ، ونقول له ؛ فكيف نتجاهل نحن غفران الله ، ونقول له : يا

زانى أو يا سارق ؟ ما دام الإنسان قد تاب ، فعلينا أن نبتعد عن تذكيره بذنبه من جديد ؛ لأن هذا يؤلمه ، وقد يجعله يعود للذنب .

## إخبار اللَّه تعالى موسى بفتنة قومه

أخبر الحق سبحانه موسى بما حدث فى قومه بعد أن تركهم ، لميقاته إذ قال سبحانه : ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّمُ السّامِرِيُ ﴾ [طه: ٨٥] . أى احتبرنا قومك لكن السامرى أضلهم ، ومعنى أضلهم ، أى : سلك بهم طريقًا غير طريق الحق ، وسلوك غير طريق الحق قد يكون للذاتية المحضة ، فإن سلك هو يكون قد ضل وحده ، ولكن إن أضل غيره يكون عليه وزرهم ، فعليه وزر ضلاله ووزر إضلاله للغير ، ولذلك الحق سبحانه يقول : ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ أَلَا سَاةً مَا يَرْرُونَ ﴾ [النحل : ٢٥] بعض المستشرقين يعترضون على القرآن ، ويقولون : كيف يقول القرآن : وإلى الله عنه القرآن ، ويقولون : كيف يقول القرآن : أخرى : ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارِ اللّذِينَ يُضِلُّونَهُم مع أنه يقول فى آية أخرى : ﴿ وَلَا كُونَهُم الله عَنه وزر ، وأن يتسبب فى إضلال غيره ، فهذا وزر آخر .

والسامرى اسمه موسى السامرى، وموسى لما سمع بهذه الفتنة فى قومه، رجع إليهم غاضبًا قال تعالى: ﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَدَنَ أَسِفَا قَالَ يَنْقَوْمِ أَلَمْ يَعِدَّكُمْ رَبُكُمْ وَعَدًا حَسَنَا أَفَطَالَ عَلَيْكُمْ ٱلْعَهْدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَعِلَ عَلَيْكُمْ غَضَبُ مِّن رَّبِكُمْ فَأَخْلَفَتُم مَوْعِدِى ﴾ وطه: ٢٨٦.

ومعنى أسفا: أى عنده حزن شديد على ما حدث من قومه ، وسألهم : ﴿ يَكَوْرِ أَلَمْ يَعِدَّكُمْ رَبُّكُمْ وَعَدًا حَسَنًا ﴾ بأن يعطيكم التوراة فيها أصول حركة الحياة ، وفيها المنهج الذى يحسن حياتكم فى دنياكم ، ويحسن ثوابكم فى الآخرة .

ومعنى: ﴿ أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهْدُ ﴾ هل عهدى طال بكم لدرجة أن تنسوا تعاليم ربكم ؟ فأنا لم أغب عنكم إلا بضعة وثلاثين يومًا ، فأنا لم أغب عنكم كثيرًا .. أم أنكم تريدون أن ينزل عليكم غضب الله ، وإذا كنت بينكم ولم أغب عنكم إلا مدة قصيرة فماذا ستفعلون

من بعدى ؟ فموسى يستنكر على قومه أن يضلوا ، وهو يعيش معهم ولم يغب عنهم إلا أقل من أربعين يومًا ذهب فيها لميقات ربه .

ومعنى: ﴿ فَأَخْلَفَتُم مَوْعِدِى ﴾ يشير إلى أن موسى كان له موعد مع قومه ، حيث أوصاهم قبل أن يذهب لميقات ربه ، وقال لهم : اسلكوا طريق هارون ، واستمعوا لأوامره حتى أرجع ، فهو الذى سيخلفنى فيكم . فكأن موسى الطفي يقول لهم : حتى وإن طال عليكم العهد منى فمعكم هارون ، وهو ليس فردًا عاديًا ، ولكن الله أشركه فى الرسالة معى ، فكان يجب أن يكون له مهابة الرسالة ، وأن تسمعوا له وتطبعوا .

فمعنى: ﴿مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا﴾ . أى نحن لم نخلف موعدك بإرادتنا ، لكن حدثت أشياء أقوى منا ، والأوزار : جمع وزر ، والوزر : هو الشيء الثقيل الحمل على النفس ، كما يطلق الوزر على الإثم ؛ لأنه يثقل على النفس ثقلًا يتعهدها في الآخرة أيضًا .

ولكن ما هى الأوزار التى حملوها؟ هذه الأوزار كانت من زينة القوم، وهم قوم فرعون، وقصتها: أنهم كانوا فى أعيادهم يستعير كل واحد من بنى إسرائيل شيئًا من حلى القبط؛ يتزين به فى أيام الأعياد، وقد أخذوا هذه الحلى ولم يستطيعوا أن يردّوها إلى أصحابها؛ لأنهم أرادوا أن يُسِرّوا ساعة خروجهم؛ حتى لا يستعد أحد لصدهم ومنعهم من الخروج.

ومعنى « قذفناها »: القذف: هو الرمى بشدة ، وكأن الرامى يتأفف من حمل هذا الشيء ، فبنو إسرائيل قذفوا هذه الحلى ، وهذا دليل على أن عندهم ساعتها إيمانًا ؛ لأنهم غضبوا لأخذهم هذه الأمانات وعدم استطاعتهم ردَّها لأصحابها ، ولذلك نجد أن موسى السامرى دخل عليهم من هذه الناحية ، فقال لهم : لن تبرءوا من هذا الذنب إلا بأن تلقوا هذه الحلى في النار ، مع أنه كان يقصد إلى شيء آخر ، وهو أن الذهب سينصهر ، ويخرج منه الخبث .

وإذا أمعنًا النظر في السياق القرآني نجد، قول الحق سبحانه: ﴿ فَقَدَ فَنَهَا فَكَالَالِكَ أَلْقَيَ السّامري قال : ﴿ فَقَدَ فَنَهَا ﴾ وعند الحديث عن السامري قال : ﴿ فَقَدَ فَنَهَا ﴾ وعند الحديث عن السامري قال : ﴿ فَقَدَ فَنَهَا ﴾ وعند الحديث عن السامري قال : ﴿ فَقَدَ فَنَهَا ﴾ وعند الحديث عن السامري قال : ﴿ فَقَالُوا هَنَدَ أَنَهُم عِجْلًا جَسَدًا لَهُم خُوارٌ فَقَالُوا هَنَدَا إِلَهُ مُوسَىٰ فَنَسِي ﴾ [طه: ٨٨] فالقوم حينما ألقوا الحلي في النار خُوارٌ فَقَالُوا هَنَدَا إِلَهُ مُوسَىٰ فَنَسِي ﴾ [طه: ٨٨] فالقوم حينما ألقوا الحلي في النار لابد أنها انصهرت، ولكنها لا يمكن أن تتشكل على هيئة عجل، إلا إذا كان للسامري عمل

فيها، فصنعها على هيئة عجل ولكن لماذا العجل بالذات ؟ قالوا: لأن بنى إسرائيل بعد أن جاوزرا البحر، وجدوا قومًا يعكفون على أصنام لهم، فقالوا لموسى الطّيَكِلاً: ﴿ آجْعَل لَمْنا إِلَهُا كُمّ ءَالِهُ فَي [ الأعراف: ١٣٨]. إذن .. تشوقهم إلى الوثنية والصنمية موجود، فالسامرى استغل هذا التشوق ولم يصنع لهم صنمًا من حجر، ولكنه صنع [ لهم صنمًا من ذهب ]، ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَدُا لَمُ خُوَارٌ ﴾ والخوار: صوت البقر. وقيل: إنه صنعه بطريقة خاصة، بحيث إذا دخل الهواء من جهة يخرج من الأخرى، ويعطى صوتًا مثل خوار البقر، كما يحدث الآن في بعض المزامير، فهذا فن وصنعة، وقوله: ﴿ عِجْلاً جَسَدُا ﴾ كلمة جسد ذكرها الحق سبحانه وتعالى في حالتين اثنتين ؟ في الآية السابقة، وفي قصة سليمان الطّيكِلاً في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا شُلِمْنَ وَالْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيّهِ عِمْكُما أُمّ أَنَابَ ﴾ [ ص: ١٣٤]، ومعنى: فوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا شُلِمْنَ وَالْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيّهِ عِمْكُما أُمّ أَنَابَ ﴾ [ ص: ١٣٤]، ومعنى:

الذي جاء به السامري .

والسامرى كانت أمه قد وضعته فى الصحراء ، وبعد أن وضعته ماتت فى النفاس وتركته وللسامرى كانت أمه قد وضعته فى الصحراء ، وبعد أن وضعته ماتت فى النفاس وتركته وحيدًا فى الصحراء لا يجد من يقوم برعايته ، قالوا : فكان جبريل التَّلَيِّكُمْ والذى ربَّى نبى اللَّه موسى هو فرعون ؛ ولذلك الشاعر تحدث عن هذه اللقطة العجيبة فقال :

إذا لم تصادف في بنيك عناية فقد كذب الراجي وخاب المؤمل فموسى الذي ربّاه فرعون مرسل فموسى الذي رباه جبريل كافر وموسى الذي ربّاه فرعون مرسل موسى التَّيِّيِّ حينما ترك القوم وذهب لميقات ربه ، استخلف عليهم أخاه هارون ، وأوصاه أن يصلح أمور القوم ويمنعهم من أى فساد . قال تعالى : هووقال مُوسَىٰ لِأَيْنِيهِ هَنرُونَ المَّلْيِينَ وَنَى وَأَصْلِحَ وَلاَ تَنَيِّعُ سَكِيلَ المُقْسِدِينَ في . ومعنى أصلح أي : اعمل الصالح ، وبذلك أباح موسى لهارون أن يقدر المسائل التي يراها ، ويعمل على إصلاحها قدر استطاعته ، وهذه ستكون الشفاعة التي تشفع لهارون عند أخيه موسى ، بعد عودته غاضبًا ؛ لما رأى من ضلال القوم وفسادهم ؛ لأنه وعظهم ولم يستجيبوا .

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ قَالَ لَمُمْ هَرُونُ مِن قَبْلُ يَقَوْمِ إِنَّمَا فَيَنتُم بِهِ فَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمَنُ فَالْمِعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِي ﴾ [طه: ٩٠]. قال العلماء: إن عدد بنى إسرائيل الذين خرجوا مع موسى كان ستمائة ألف ، عبدوا العجل جميعهم إلا اثنى عشر رجلًا ، ظلوا على عهدهم مع موسى وهارون ، فلو أن هارون دخل معركة مع القوم بهؤلاء المؤمنين القليلين ، لقضى عليهم أتباع السامرى ، فهو رأى أنه من الأصلح أن يعظهم فقط ، دون أن يدخل فى مواجهة معهم ، وهارون بين لهم أنهم فتنوا بهذا العجل الذى صنعه السامرى ، وأن ربهم هو الله صاحب الرحمة الواسعة ، وذكرهم بأن موسى أمرهم باتباعه وإطاعة أمره ، ولكنهم لم يستجيبوا ، وكان ردهم كما قال تعالى : ﴿ قَالُواْ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَنكِفِينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَى ﴾ [طه: ٩١] أى : رقم كما قال تعالى : ﴿ قَالُواْ لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَنكِفِينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَى ﴾ ومن المهم موسى . وكلمة : ﴿ وَلَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ مَا لله م عليه من أنهم لن يتركوا عبادة العجل ، بل سيظلون عاكفين على عبادته ، حتى يرجع إليهم موسى . وكلمة : ﴿ وَلَن نَبْرَحَ ﴾ معناها : أنهم سيظلون فى مكانهم ، أو على حالهم الذى هم عليه من عبادة العجل ، ولن يفارقوا الحال الذى هم عليه ، حتى يعود إليهم موسى .

#### غتاب موسى لأخيه هارون

قال موسى لأخيه هارون عليهما السلام: ﴿ يَهَدُونُ مَا مَنْفَكَ إِذْ زَلَيْنَهُمْ ضَلُواً \* أَلَّا تَتَبِعَنِ ۚ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى﴾ [طه: ٩٢، ٩٣].

موسى يسأل هارون عن الذى منعه من اتباعه ، حين رأى القوم قد ضلوا ؟ والسائل حين يستفهم عن شيء ، قد يخاطب إنسانًا وهو لا يعلم ذنبه ، ولكنه يذكر له صورة الذنب حتى يسمع الردّ منه ، وحتى يكون الرد على من يعترض عليه ، فعمر بن الخطاب فلله مثلًا وقف عند الحجر الأسود وقال : والله إنى لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع ، ولولا أنى رأيت رسول الله يقبلك ما قبلتك .

إذن .. هو يقبّله اقتداء برسول الله على الله الله الله الكلام الكلام العطينا الجواب الذي سيظل ناطقًا في التاريخ ، بأن النبي الله هو الذي فعل ذلك ، فعمر الله أثارها شبهة حتى نسمع منه الرد ، وحين نسمع هذا الرد يظل سائرًا طول الأزمان .

وقوله : ﴿ فَلَلَا تُشْمِتُ فِي ۖ ٱلْأَعْدَآءَ ﴾ ، فكأن الذين كفروا من قوم موسى كانت بينهم وبين هارون عداوة ، وقاومهم على قدر طاقته البشرية .

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلَنِي مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥٠]؛ أى لا يظن أحد أن هارون انضم إلى هؤلاء الناس الذين عبدوا العجل، أو على الأقل أنه وافقهم . إذن ... فهناك موقفان ، موقف موسى الذى يملؤه الغضب تجاه ما حدث ، وموقف هارون الذى يبين العلة في أن القوم استضعفوه وكادوا يقتلونه .

حينما قال هارون ذلك ، تنبُّه موسى إلى أمرين : الأمر الأول : كيف يلقى الألواح وفيها المنهج؟

والأمر الثانى: كيف يأخذ أخاه بهذا الغضب الشديد قبل أن يتبين الحقيقة ؟ حين أحس موسى أن الغضب قد أخذه ، فمنعه من أن يتريّث قبل أن يتصرف ، فاتجه إلى السماء ، وقال : ﴿ رَبِّ اَغْفِرْ لِي وَلِأَخِى وَأَدْخِلْنَا فِى رَحْمَيْكُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّجِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥١] . وطلب موسى الغفران من الله ، كان عن إلقائه الألواح وظلمه لأخيه ، ولكن لماذا يطلب موسى الغفران لأخيه ؟ لأن هارون كان يجب أن يقاتل هؤلاء القوم الذين كفروا بعد إيمانهم وعبدوا العجل ، بعد أن غمرهم الله سبحانه وتعالى بمعجزاته وآياته .

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينِ ﴾ ، إذا سمعنا أرحم الراحمين ، تذكرنا خير الرازقين ، وخير الوارثين ، وأحسن الخالقين ، نعرف أن كل صفة لله تتعدى إلى خلقه ، لابد من استخدام صيغة التفضيل ، فالله سبحانه وتعالى قد وضع فى خلقه الرحمة ، وطلب منهم أن يكونوا رُحماء بمن هم أضعف منهم ؛ لذلك يوجد «رحيم» ويوجد «راحم» ، ولكن المخلوق حينما يتخلق بالرحمة ، فإنه يرحم واحدًا أو اثنين أو جماعة ، كل حسب قدراته وقوته ، ولكن الحق سبحانه وتعالى رحيم بخلقه كلهم ، قوته لا نهاية لها ؛ ولذلك فإن رحمته لا نهاية لها ، ولذلك فهو ﴿ أَرْحَكُمُ ٱلرَّحِينِ كَهُ .

### سكوت الغضب عن موسى

قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى ٱلْغَضَبُ ﴾ [الأعراف: ١٥٤]؛ فهل الغضب له سكوت وله كلام ؟ نقول: نعم ؛ لأن الغضب يهيّج النفس ويلخ عليها أن تتحرك وتفعل ، والله صوّر الغضب في صورة إنسان يلح على موسى أن يفعل كذا وكذا ، ولكن عندما أحس موسى وأفاق ، وتذكّر أن الله غفور رحيم ، سكت عنه الغضب ، كأن الغضب هو الذي أهاج موسى

حين دخل إلى نفسه وأخذ يأمره بكذا وكذا ، فلما سكت عنه الغضب عاد موسى إلى هدوئه ، فكأن سكوت الغضب معناه : أنه زال وانتهى .

عندما زال عن موسى الغضب، ماذا فعل؟ أول شيء فعله أنه أخذ الألواح، فالغضب جعله يلقى الألواح ويأخذ برأس أخيه قال تعالى: ﴿وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى الْفَضَبُ آخَذَ الْأَلُواحُ وَيَأْخَذُ برأس أخيه قال تعالى: ﴿وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى الْفَضَبُ آخَذَ الْأَلُواحُ وَفِي نُسَخَتِهَا هُدَى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾، ونحن نسمع كثيرًا عن النسخة من الكتاب، والنسخة هي الشيء المنسوخ، أي المنقول من مكان إلى مكاني، عندما يوجد كتاب مخطوط ثم نطبعه، نكون قد نقلناه من الأصل إلى الصورة، فيصبح منسوخًا.

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ هُدُكُى وَرَحْمَهُ ﴾ . الهدى هو الطريق الموصل إلى الغاية ، ومنهج الله هو هداه للناس ؛ ليهتدوا إلى الطريق الذي يوصلهم إلى رضا الله ، ومن اتبع الطريق استحق رحمة الله .

إذن .. فما هو مكتوب في الألواح يهدينا إلى طريق الله ، ويجعلنا نستحق رحمته ، ولكن لمن ؟ يبين الحق سبحانه لنا الصورة فيقول : ﴿ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾ [الأعراف : ١٥٤] ، حتى نعرف أن الألواح فيها هدى ورحمة لمن خاف ربه ، وليس لمن سمعها وغفل عنها ولم يعمل بها ، وصفات الجبار سبحانه وتعالى تهدى إلى طريقه ؛ لأنك إذا استحضرت صفات الجبار خفته ، وإذا خفته مَلات رهبته قلبك ، إذن فلابد أن ترهب الله ، فتتبع منهجه ، فتنال الهدى والرحمة ، ولكن الرهبة قد تكون مظهرية ، أى أنه من الجائز أن تتظاهر برهبة الله ليقال عنك : عابد ، أو رجل صالح ؛ أى أن تفعل ذلك طلبًا للسمعة ورياء للناس ، ﴿ لِرَبِّهِمُ مَرْهَبُونَ ﴾ ، أى لا يخافون أحدًا إلا الله ، ولا يفعلون شيئًا رياءً أو نفاقًا أو شمعة ، وذلك هم أصحاب الإيمان الصادق .

#### اختلاف بني إسرائيل على موسى

الحق سبحانه يقول: ﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ فَآخَتُلِفَ فِيدِ ﴾ [هود: ١١٠]، إذن .. فقد تقدم أمران على ضمير الغائب: «موسى، والكتاب»، قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابِ »، قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابِ » نقول: في مُوسَى ٱلْكِتَابِ ؟ نقول: في الاثنين. لأن الخلاف في واحد منهما يؤدي إلى الخلاف في الآخر، فلا يُوجد انفصال بين

موسى والكتاب ؛ لأنه لا تكون مهمة موسى لولا الكتاب الذي أنزل عليه ؟ وماذا يكون موسى لو أن الله لم يرسله رسولًا ؟

إذن فهناك أمران يلتقيان ، أمر الرسالة والرسول في الاصطفاء ، إذن فهما أمر واحد ، وليسا أمرين ؛ لأنه لا يوجد رسول منفصل عن رسالته ، فالمنهج والرسول واحد . وقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ﴾ هذا هو المذكور الأول : ﴿ ٱلْكِنْبُ ﴾ عاد الضمير على الأول ، ولذلك لو اختلف في موسى أهو رسول أم غير رسول ؟ وقيل : إنه غير رسول انهدم الكتاب ؟ ولو اختلف في الكتاب هل هو صدق أم كذب ؟ وقيل : كذب ، انهدم الرسول .. إذن فهما ملتقيان .

الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئْكِ ﴾ . وكان يمكن أن يقول: « ولقد آتيتُ موسى الكتاب » . لأن الذى آتى موسى الكتاب هو الله ، ولكنه تعالى قال: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا ﴾ . لأن الفعل يحتاج إلى صفات الكمال فى الله وهى متعددة ، والكتاب محتاج إلى حكمة وإلى علم ، وإلى قدرة وإلى عفو ، وإلى جبروت وإلى قهر ، وغير ذلك من صفات الكمال فى الله سبحانه .

الحق سبحانه وتعالى قد آتى قوم موسى الكتاب فاحتلفوا فيه ، فلماذا لم يأخذهم الله كما أخذ قوم نوح وقوم هود وقوم مدين وقوم عاد ؟ لماذا لم يأخذهم بالعذاب ؟ لأنه أبجل لهم العذاب إلى يوم القيامة ، فكأنهم ما نجوا من عذاب الله بقدرتهم ، وإنما نجوا من عذاب الله ؟ لأن الله جعل للعذاب أجلًا هو يوم القيامة ، ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَلَوْلاَ كَانُونَ اللّه جعل للعذاب أجلًا هو يوم القيامة ، ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَلَوْلا حَكَم الله عَلَى يوم القيامة ، هذه هى الكلمة التي سبقت ، والتي قال الله على عنها : ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِكَ لَقُضِي بَيْنَهُمْ فَوانِكُمْ لَفِي شَدِي مِنْهُ الله عَلَى عنها : ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِكَ لَقُضِي بَيْنَهُمْ فَوانِهُمْ لَفِي شَدِي مِنْهُ الله مَن ماذا ؟ من دينهم ؟ أم من لقاء ربهم ؟

وقوله سبحانه وتعالى : ﴿ وَإِنَّ كُلَّا لَمَّا لِيُوفِينَهُمْ رَبُّكَ أَعْمَىٰلَهُمَّ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَيِيرٌ ﴾

[هود: ١١١]، إذن .. فقد كانت الرسل قبل موسى إذا كُذّبت ، [فنجد أن] الأمة التى تكذب رسولها يأخذها الله بعذاب من السماء ، فأبحل الله العذاب إلى يوم القيامة ، ولا تعتقد أن تأجيل العذاب إلى يوم القيامة بأنهم نجوا منه ، أو أن الله سينساهم بل إن كل واحد منهم سيوفى جزاءه ؛ الثواب لمن أطاع ، والعقاب لمن عصى وأذنب ، ولكنه أمر آت لا محالة ؛ إن كل واحد من هؤلاء الذين اختلفوا فى الكتاب وعصوا موسى ، سيلقى جزاءه على قدر الأعمال والذنوب التى ارتكبها ، فإن تاب وعمل صالحاً ، فسيُجزى أجره يوم القيامة .

#### هل كل قوم موسى نقضوا العهود؟

قال تعالى: ﴿ قُولُوٓا مَامَنَكَا بِاللّهِ وَمَآ أُنرِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنرِلَ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ وَلِشَخِيلَ وَلِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِى مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِى النّبِيُّونَ مِن رّبِهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَغَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦]. ولقد قلنا: إنه عندما أحد موسى الألواح وجد فيها رحمة من الله وفضل لأمة من الأمم، فقال: يا ربى اجعلها لأمتى، فقال الله: هذه لأمة محمد.

وقال موسى لربه: إنى لأجد فى الألواح من يؤمنون بالكتاب الأول، ويؤمنون بالكتاب الآخر، فاجعلهم أمتى، قال: تلك أمة محمد.

فكأن أمة محمد ﷺ وحدها التي تؤمن بالكتاب الأول والكتاب الآخر ، وغيرها من الأم يؤمنون ببعض الكتب ويكفرون ببعضها .

ويقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَىٰ أُمَّةً يَهْدُونَ بِٱلْحَقِيّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأعراف: ٥٩] عندما قال الله عن قوم موسى: إنهم ينقضون العهود لم يكن هذا الكلام حكمًا عامًّا ؛ لأن الحكم لو كان عامًّا لما وجد في أمة موسى من يؤمن برسالة محمد عليه الصلاة والسلام ، ولكن هناك مثلًا ابن صوريا وعبد الله بن سلام وغيرهما من قوم موسى آمنوا برسول الله ﷺ.

إذن .. فهناك دائمًا شيء اسمه ضمان الاحتمال ، فإن منهم من لم ينضموا إلى عامة اليهود في المعصية والبعد عن طريق الله ، هؤلاء الذين يقول الله عنهم : ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَىٰ أُمَّةً مُ الله عنهم : ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَىٰ أُمَّةً مُ الله عنهم الله عنهم بين المُحْوَن الناس على طريق الخير ، ويعدلون في حكمهم بين

الناس، وهم هؤلاء الذين آمنوا بمحمد عليه الصلاة والسلام؛ ولذلك فإن الحكم لم يعمهم؛ لأن خبر الإيمان برسالة محمد عليه كان موجودًا في أصلاب عدد ولو قليل من أمة موسى التخيين.

ĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĬĬĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĬĬĸĸŶĬĸĸĬĬĸĸŶĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬĬĸĸĸĬ

### ذكر قصة موسى والخضر عليهما السلام

قصة موسى والخضر هى قصة العجائب الغيبية التى يقف أمامها العقل البشرى خاشعًا ومسلّمًا ، فهى قصة رسول مُوحى إليه ومعه منهج حياة ممثلًا فى التوراة ، فيه افعل ولا تفعل ، وقصة عبد صالح آتاه اللّه رحمة من عنده وعلمه من لدنه علمًا ، ولكل خصوصيته .

روى التاريخ أن موسى التَّلِيَّةُ قام خطيبًا في بني إسرائيل فلما انتهى من خطبته سأله رجل هل تعلم أحد أعلم منك ؟

قال : لا . فأوحى الله إليه : إن لي عبدًا بمجمع البحرين على الساحل عند صخرة هناك هو أعلم منك . قال موسى لربه : فكيف لي به ؟

قال: تأخذ معك حوتًا فتجعله في مكتل فحيثما فقدت الحوت تجده هناك، فأخذ موسى حوتًا في مكتل، واصطحب فتاه يوشع بن نون، وقال له: إذا فقدت الحوت فأخبرني. ثم انطلق، وانطلق معه فتاه، حتى وصلا إلى الصخرة وغشاهما النعاس، فناما، ومسَّ الحوت بعض الماء فاضطرب في المكتل، وأخذ سبيله في البحر سربًا؛ فرآه يوشع وهو بين النوم واليقظة، فلما استيقظ موسى نسى أن يسأل يوشع عن أمر الحوت، ونسى يوشع أن يخبره بما حدث، فانطلقا بقية يومهما وليلتهما حتى إذا كان الغداة وقد أجهدهم السير، قال موسى لفتاه: آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا تعبًا لم نعهده من قبل. ذلك أن موسى لم يجد من النعب مثل ما لاقاه منذ جاوزا الصخرة، ولما همَّ يوشع لإعداد الطعام تذكر الحوت الذي النعب مثل ما لاقاه منذ جاوزا الصخرة، ولما همَّ يوشع لإعداد الطعام تذكر الحوت الذي تسرب إلى البحر، فقال لموسى: أرأيت إن أوينا إلى الصخرة فإنى نسيت الحوت، وما أنساني ذكره إلا الشيطان، وقد اتخذ سبيله في البحر بحالة تدعو إلى العجب.

فقال موسى : إن فقدان الحوت هو ما كنا نبتغيه ؛ لأنه أمارة على الفوز بما نطلبه ، فعادا إلى الطريق التى جاءا منها ؛ ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا ۚ ءَانَيْنَهُ رَحْـمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَـُهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ۚ فَعَادا إلى عِلْمًا فَيْ أَنْ تُعَلِّمْنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا ﴾ [الكهف: ٦٥، ٣٦] ومع عِلْمًا فَيْ مُوسَىٰ هَلَ أَنَّبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشْدًا ﴾ [الكهف: ٦٥، ٣٦] ومع

أن موسى رسول ، إلا أنه لم يتأبى أن يعلّمه عبدٌ من عباد الله ، تقرب إلى الله بالمنهج الذى جاء به موسى ، وله اصطفائية مخصوصة فموسى التَّلِيَّلاً مرسل لتبليغ الرسالة – افعل ولا تفعل و الخضر التَّلِيِّلاً له تحقيق المعلوم لله الذى قد تغيب نتائجه على شلّم العقل ، فإذا ظهرت حكمة الغيب فيه ، آمن به العقل ، وهذه الاصطفائية للخضر ليس معناها أن يفهم البعض أنه فوق موسى التَّلِيِّلاً ، لا . إنما لكلٍّ وجهة هو موليها ، [ وهى الوصول إلى الله عزَّ وجلً في النهاية ] .

إن قول موسى للعبد الصالح: ﴿ هَلَ أَتَبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِمَتَ رُشْدًا ﴾ . يلفتنا الحق سبحانه وتعالى إلى أنه مهما رُفِعتْ درجة الإنسان ، فإنه يجب ألا يتكبر ، بل لابد أن نتواضع جميعًا ؛ فالكبرياء لله وحده ، ويجب ألا يغتر إنسان بعلمه ، أو بما آتاه الله من فضله فيتكبر في الأرض .

العبد الصالح حين طلب منه موسى أن يتبعه ليتعلم منه ، قال له : ﴿ قَالَ إِنَّكَ لَن نَسْتَطِيعَ مَعْ صَبْرًا ﴿ وَهَكَذَا قَدَم العبد مَعْ صَبْرًا ﴿ وَكَنْ نَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ يُحِيطُ بِهِ عَبْرًا ﴾ [الكهف: ٦٧، ٦٧] وهكذا قدم العبد الصالح عذرًا لموسى ، بأنه لن يستطيع أن يصبر ، وليس هذا لنقص في موسى التَظَيِّكُمْ ، ولكن لأن الله أخبر العبد الصالح بأمور لم يخبر بها موسى .

فيقول موسى وهو من أولى العزم من الرسل: ﴿ سَتَجِدُفِ إِن شَآءَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَآ أَعْصِى لَكَ أَمْرَاكِهِ [الكهف: ٦٩].

### المشهد الأول من مشاهد قصة موسى مع الخضر عليهما السلام:

رغم أن موسى وعد العبد الصالح بعدم السؤال ، أو عصيان الأمر ، وأن يكون صابرًا ، رغم ذلك لم يطق الصبر على حادث خرق السفينة ؛ لأن خرق السفينة فى البحر مؤداه غرق السفينة بمن فيها ، فلم يصبر موسى التَّلِيُّلاً أمام هذا ولم يلتزم الصمت ؛ لهذا قال للعبد الصالح : ﴿ أَخَرَقْنَهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِثْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴾ [الكهف: ٧١] . لقد شك موسى فى ظاهر الأمر ، ولكن عندما أدرك الحكمة ، وجدها عين الخير ، فلو لم يخرق العبد الصالح السفينة ، لأخذها ملك ظالم يأخذ السفن غصبًا ؛ وذلك قول الحق تعالى : ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُم مَّ اللَّه يَا أَخُذُ كُلَّ سَفِينَة غَصِّبًا ﴾ [الكهف: ٧٩] . فلو لم يخرقها العبد الصالح ، لما احتفظ أصحاب السفينة بسفينتهم ، وإن كان بها عطب .

المشهد الثاني من مشاهد القصة:

وفى مشهد آخر أعطانا الله المثل بشيء لا يوجد أعظم منه، وهو القتل. لقد قتل العبد الصالح غلامًا، ما الحكمة في ذلك؟

PANNANNERNINGANISANINGANISANINGANISANINGANISANINGANISANINGANISANINGANISANINGANISANINGANISANINGANISANINGANISANI

إن الإنسان ينجب ولدًا حتى يكون قُرة عين وسندًا له في الدنيا ، فإذا ما كان هذا الولد سببًا في فساد الدين فإنه يقوده إلى الجحيم ، ومن الخير أن يبعد الله هذا الولد من طريق أبيه ؟ لأنه سيكون وسيلة لاختلاله .

وقد يقول قائل: وما ذنب الولد؟ نقول للقائل: أنت لا تعى الحكمة من ذلك، فقد يكون الولد ذهب إلى رجمة يكون الولد ذهب إلى رجمة الله مباشرة، أو اقتضت حكمة العليم سبحانه أن يزيح هذا الولد من طريق أبويه؛ لأنه طُبع كافرًا، وسيشقى به والداه المؤمنان. لذلك كان القتل رحمة من الله تعالى لوالديه.

المشهد الثالث من مشاهد القصة:

ومشهد آخر مع العبد الصالح وموسى ، تتجلى فيه حكمة الحكيم ، وإرادة العليم ، لقد ذهب الاثنان إلى قرية واستطعما أهلها ، أى : طلبا من أهلها طعامًا ، لقد ورد التعبير في القرآن عن ذلك بدقة : ﴿ اَسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا ﴾ . إن الواحد منهما لم يطلب نقودًا ؛ وذلك حتى لا تثار الظنون السيئة ، ولكن طلبا الطعام ليأكلاه ، لقد طلبا أولى الحاجات الضرورية للإنسان ؛ فقالوا لهما : لا ، لن نعطيكما ، لقد كانوا لئامًا .

ولما رأى العبد الصالح جدارًا يريد أن ينقض فأقامه ، فقال موسى التَلْخِيرُ متسائلًا : لماذا لا تأخذ منهم أجرًا خاصة وأنهم منعونا الطعام ؟

هنا يوضح العبد الصالح لموسى التَّلِيَّةُ سبب قيامه بهذا العمل والحكمة منه فيقول: ﴿وَأَمَّا لَهُمَا وَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَمُ كُنْزُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِيحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبَلُغَا أَشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِّن زَيِكُ وَمَا فَعَلْنُمُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ أَن يَبَلُغًا أَشُدَهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِّن زَيِكُ وَمَا فَعَلْنُمُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ فَن يَبْغُنَا أَشَدَهُمَا وَيُسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِّن زَيْكُ وَمَا فَعَلْنُمُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ فَي يَشْفِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ [الكهن: ٨٦]. إن أهل القرية لو علِموا أو رأوا هذا الكنز لأخذوه ، فهم ليام ، ولضاع حق اليتيمين .

فائدة : إن الذي قص علينا قصة الخضر التَّلْيَكُلُ هو اللَّه تعالى ، وأنها حدثت مع نبي اللَّه

موسى التَيْنِينَ ، فإذا جاء أحد الآن وادّعى أنه الخضر ، فهو كاذب . فإنه لا يوجد خضر لكل زمان لا باسمه ولا بصفته ، إنما هي مسألة ضربها الله تعالى ؛ حتى تكون قضية عقدية يستقبل بها الناس أحداث الحياة في مالهم إن كان سفينة ، وفي ذواتهم إن كان ولدًا ، وفي جفوة الناس عنهم إن كانوا ظالمين ،

إذن .. الغاية من القصة الرضا بالقضاء والقدر ، والتسليم لأمر الله تعالى ، وأن كل ما يحدث في الكون هو بقدر الله ، وله سبحانه في ذلك حكمة ، فإن عرفتها حمدت الله تعالى وشكرته على ذلك ، وإن جهلتها حمدت الله ، فسبحانه المحمود على كل حال ، وأمرُ الله كله خد .

كما أن الخضر التَلِيَّانِ قد انتقل إلى جوار ربه، وهو ليس بحى الآن كما يزعم نفر من العلماء، وكذلك لا يُنقل عنه شرع ولا علم.

وغاية القول فيه: إنه عبد صالح من عباد الله ، آتاه الله رحمة من عنده ، وعلمه من لدنه سبحانه علمًا ؛ للقيام بمهمة ، وقد أداها كما أرادها الله تعالى .

والله يقص الحق وهو خير الحاكمين.

### قصة موسى الطَّيْلُا ، مع قارون

قال الله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ فَنَرُونَ كَانَ مِن فَوْمِ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمٌ وَمَانَيْنَهُ مِنَ ٱلْكُنُونِ مَا إِنَّ مَفَاقِعَهُمُ لَا تَفْرَحُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُمِينُ ٱلْفَرِجِينَ ﴾ إِنَّ مَفَاقِعَهُمُ لَا تَفْرَحُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُمِينُ ٱلْفَرِجِينَ ﴾ [القصص: ٧٦].

لقد أُبتلى موسى التَلْخُلَا في حياته ومشوار دعوته بمجموعة من الصناديد، ابتلى أولًا بفرعون الذي زعم أنه إله، واستعبد الناس، ثم ابتلى ثانيًا بموسى السامرى الذي صنع العجل ودعا بني إسرائيل إلى عبادته، ثم ابتلى ثالثًا بقارون [ الذي جحد بنعم اللَّه تعالى عليه ] .

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ قَدْرُونَ كَاتَ مِن قَوْمِ مُومَىٰ ﴾ . قوله : ﴿ مِن فَوْمِ مُوسَىٰ ﴾ يعنى بنى إسرائيل ، ويقول أكثر المؤرخين وأهل العلم : إنه كان ابن عم موسى ، فهو قارون بن يصهب بن قاهث بن لاوى ، وموسى هو ابن عمران بن قاهث بن لاوى بن يعقوب ، وكان يسمى « النور » لحسن صوته بالتوراة .

THE POST OF THE PO

ولما أمر اللَّه تعالى بالزكاة ، كان على قارون من كل ألف دينار ، دينارٌ .

فسولت له نفسه أن هذا المبلغ كثير ، فجمع نفرًا يثق بهم من بنى إسرائيل فقال : إن موسى أمركم بكل شىء فأطعتموه ، وهو الآن يريد أخذ أموالكم . فقالوا : أنت كبيرنا وسيدنا فمرنا بما شئت . فقال : آمركم أن تحضروا فلانة البغى فتجعلوا لها مجعلًا فتقذفه بنفسها ، ففعلوا ذلك ، فأجابتهم إليه .

ثم أتى عدو الله إلى موسى التخليل وقال له: إنّ قومك قد اجتمعوا لك لتأمرهم وتنهاهم، فخرج إليهم فقال: من سرق قطعناه، ومن افترى جلدناه، ومن زنى وليس له امرأة جلدناه مائة جلدة، وإن كانت له امرأة رجمناه حتى يموت.

فقال له قارون: وإن كنت أنت؟

فقال: نعم .

قال: فإن بني إسرائيل يزعمون أنك فجرت بفلانة .

فقال: ادعها، فإن قالت فهو كما قالت.

فلما جاءت قال لها موسى : أقسمت عليك بالذي أنزل التوراة إلا صدقت . أنا فعلت بك ما يقول هؤلاء ؟

قالت: لا، فقد كذبوا ولكن جعَلوا لي جُعلًا على أن أقذفك.

فسجد ودعا عليهم فأوحى اللَّه إليه : « مر الأرض بما شئت تطعك » .

قال : يا أرض خذيهم .

فلم يكن له ناصر من نفسه ولا من غيره ، ولما حلَّ به ما حل من الخسف وذهاب الأموال ، وخراب الدار ، وإهلاك النفس والأهل والعقار ، ندم من كان تمنى مثل ما أُوتى ، وشكروا اللَّه تعالى الذى يدبر عباده بما يشاء من محسن التدبير المخزون ؛ ولهذا قالوا : ﴿ لَوَلَا آَن مَّنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا اللَّهُ وَيَكَانَكُم لَا يُقْلِحُ ٱلكَفِرُونَ ﴾ [القصص: ٨٦].

وكان قد وعظه النصحاء من قومه قائلين: لا تبطر بما أعطيت، ولتكن همتك مصروفة لتحصيل ثواب الله في الدار الآخرة، وتناول من الدنيا بمالك ما أحل الله لك، وأحسن إلى خلق الله كما أحسن الله سبحانه وتعالى: خلق الله كما أحسن الله – خالقهم وبارئهم – إليك؛ وذلك قول الله سبحانه وتعالى:

﴿ وَأَحْسِن كُمَّا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكُ ۚ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۗ [القصص: ٧٧].

فأجابهم قائلًا: أنا لا أحتاج إلى استعمال ما ذكرتم ولا إلى ما إليه أشرتم ، فإن الله أعطانى هذا لعِلمِه أنى أستحقه ، وأنى أهل له ، ولولا أنى حبيب إليه وحظى عنده لما أعطانى ما أعطانى .

فردً الله تعالى عليه بأنه قد أهلك من الأمم الماضية بذنوبهم وخطاياهم من هو أَشدُّ منه قوة وأكثر أموالًا وأولادًا، فلو كان ما قال صحيحًا لم يعاقب الله أحدًا ثمن سبق، واقرأ قول الله تعالى: ﴿ أَوْلَمْ يَعْلَمُ أَكَ اللَّهَ قَدْ أَهْلُكَ مِن قَبْلِهِ، مِن الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكُثُرُ جَمَعًا ﴾ [القصص: ٧٨].

وكان عدو الله قد خرج على قومة فى تجمل عظيم من ملابس ومراكب وخدم ، فلما رآه من يعظم زهرة الحياة الدنيا ، تمنّوا أن لو كانوا مثله وغبطوه بما عليه وله ، فلما سمع مقالتهم العلماء ذوو الفهم الصحيح ، والزهاد الألباء حذروهم ، وأرشدوهم إلى أن ما عند الله فى الدار الآخرة خير وأبقى وأجلّ وأعلى ، لمن خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى ، وذلك قول الله تعالى : ﴿ وَيَلَكُمُ مُوابُ اللهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَدَلِحًا ﴾ [القصص : ٨٠] .

وقد قص الله تعالى تلك القصة ؛ حتى يعلم الناس أن أحدًا لن يفلت من عذاب الله تعالى لا في الدنيا ولا في الآخرة ، وأنه : ﴿لَا يُفْلِحُ ٱلْكَنْفِرُونَ﴾ [القصص: ٨٦] ، وأن الله غالبٌ على أمره ، ولن تغنى عنهم أموالهم ولا قوتهم من الله شيعًا .

وحتى يعلم كل ظالم أنه ليس له من الله ناصر : ﴿ فَمَا لَهُ مِن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِرٍ ﴾ ، وإن الدار الآخرة لهي الحيوان ، وهي دار القرار ، وهي الدار التي يُغبط من أُعطيها ، ويُعزَّى من مُحرمها ، وأنها معدة للذين لا يريدون علوًا في الأرض ولا فسادًا ، والعاقبة للمتقين .

\* \* \*

# ذكر قصة نبى اللَّه يوشع الطَّيِّيُّ

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَلَمْ تَكَرَ إِلَى اَلْمَلَا مِنْ بَنِى ٓ إِسْرَةِ مِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ إِذْ قَالُواْ لِنَهِى لَهُمُ اَبْعَتْ لَنَا مَلِكَا نُقَنَيْلُ فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَكَالَ هَلْ عَسَيَتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلَّا لُقَنِيْلُواْ فَمَا لَنَا أَلَّا نُقَنَيْلُ فِي سَكِيلِ اللَّهِ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِن دِيَدِينَا وَأَبْنَاآبِنَا فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّواْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ الْظَلِمِينَ ﴾ [البفرة: ٢٤٦].

لقد اجتمع الملأ من بنى إسرائيل وقالوا لنبى لهم: ابعث لنا ملكًا نقاتل معه فى سبيل الله ، وتطلق كلمة الملأ على أشراف القوم ووجوههم ، الذين يملكون إدارة الجماعة الكبيرة ولا يزاحمهم فى ذلك أحد .

إن أشراف هؤلاء القوم من بني إسرائيل من بعد موسى قد اجتمعوا للتشاور ، ثم ذهبوا إلى نبيهم يسألونه أن يعين لهم ملكًا ؛ يقاتلون تحت إشرتِه .

هؤلاء القوم من بنى إسرائيل المجتمعين عند نبيهم ، جاءوا بالعلة الموجبة للقتال ، لقد أخرجوا من ديارهم ، أى بلغ بهم الهوان أنه لم تعد لهم ديار ، وبلغ بهم الهوان أن تركوا أبنائهم أسرى أو عبيدًا ، لقد أخرجوا من أبنائهم وديارهم فماذا قال نبيهم لهم : ﴿ هَلَ عَسَيْتُمْ إِن السّرى أو عبيدًا ، لقد أخرجوا من أبنائهم وديارهم فماذا قال نبيهم لهم : ﴿ هَلَ عَسَيْتُمْ إِن كتب كَتِبَ عَلَيْتُ مُ ٱلْقِتَالُ أَلَّا لُقَتِلُوا ﴾ إن نبيهم يعرفهم ؛ لذلك يحدرهم ويخشى إن كتب الله عليهم القتال ، قد يتولى الكثير منهم ولا يقاتلون ، فماذا كان جوابهم : ﴿ قَالُوا وَمَا لَنَا الله عليهم القتال ، قد يتولى الكثير منهم ولا يقاتلون ، فماذا كان جوابهم : ﴿ قَالُوا وَمَا لَنَا الله الله الله الله الله الله ، لقد قالوا : ﴿ نُقَايَلُ فِي سَكِيلِ اللّهِ ﴾ . وهم خلطوا هذا القرآني ؛ لنتعلم سعة عطاء الله ، لقد قالوا : ﴿ نُقَايَتِلْ فِي سَكِيلِ اللّه الأسباب الموجبة للقتال ، وهي أنهم أُخرجوا من ديارهم وتركوا أبناءهم ، وإما عبيد .

إذن .. فالمسئولية الكاملة تقع على هؤلاء القوم الذين أُخرجوا من الديار وتركوا الأبناء ، وعندما طلبوا الإذن من نبيهم بالقتال وأن يولى عليهم ملكًا يقاتلون تحت رايته ، تشكك النبي في قدرتهم ، ومع ذلك أصروا فكُتب القتالُ عليهم .

ولنا أن نلحظ أن الحق سبحانه لم يقل: من الذي طلب القتال. ذلك أنهم قد سألوه القتال فأصبحوا شركاء في التعاقد حين كُتب عليهم القتال، لكن ماذا حدث؟ ﴿ وَتَوَلَّوْا إِلَّا قَلِيلًا

مِنْهُ مَرْكُ . أى أعرضوا عن القتال إلا نفرًا قليلًا منهم ثبتوا على الأمر الذي طلبوه ، وهو القتال في سبيل الله .

ولماذا أراد الحق أن يورد لنا الأمر بهذه الدقة ؟ لماذا قال عن هؤلاء القوم إنهم ﴿ تَوَلَّوا إِلَا قَلِيلًا مِنْهُم وَ الله علينا خبر هذه القلة ؛ لنعرف قيمة الثبات على التعاقد الإيماني ، إنه الاستثناء المطلوب للتنبيه ؛ وذلك حتى يعلم المؤمن أنه حينما تنحسر الجمهرة عنه ، فلا يقل : إنى قليل .. لماذا ؟ لأن المؤمن حينما يدخل قتالًا في سبيل الله ، فإن له رصيدًا ضخمًا من القوة متمثلًا في إيمانه بالإله القوى القادر ، وذلك عكس عدوه الذي لا يملك أي رصيد من هذا الإيمان ، فحتى هذا العدو لو كان كثير العدة والعدد فالمؤمن قادر بإيمانه بربه أن يهزمه بإذن

وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِٱلظَّالِمِينَ﴾ [البقرة: ٢٤٦]. يعنى أن التولى والإعراض ظلم للنفس، ومعنى الظلم أنك تنقل حقًا لغير صاحبه، أنهم أُحرجوا من ديارهم وظلوا على هذه الحال، فظلموا أنفسهم، وظلموا أولادهم، وظلموا مجتمعهم، وظلموا القضية العقدية.

القسم الأول: هو نسل يأخذ النبوة ، وهذا القسم الذى يأتى من نسل بنيامين . والقسم الآخر: يأخذ الملوكية ، وهو الذى يأتي من نسل لاوى بن يعقوب .

لما عرفوا أن الله قد بعث طالوت ملكًا عليهم ، بدءوا في النظر في صحيفة نسبه ، فلم يجدوه من نسل الملك أو نسل الأنبياء ، فبدءوا في اللجاجة والتلكؤ ومحاولة رد الأمر على الآمر ، إذن فقد أخذوا المسألة على أن طالوت ملك جاء ليسطر عليهم ، رغم أن النبي أخبرهم أن طالوت جاء ليعمل لصالحهم ، وليقودهم في الحرب والمعركة ، وهكذا يصبح اختيار طالوت أمرًا يُحسب لهم وليس عليهم .

وهذا يدل على أن طالوت لم يكن من الشخصيات المشار إليها بالثراء والجاه ، ونحن نعرف أن من عادة أى جماعة من الجماعات حين تفكر في اختيار من يقودها ، فإن العين تختار شخصية من الشخصيات اللامعة في الجماعة ثراءًا وجاهًا ، وهذا الاعتراف من هؤلاء القوم ، إنما يدلنا على أن طالوت كان من خيار القوم ، وكأن الحق سبحانه وتعالى يعلمنا من هذا السياق القرآني كيف نختار الإنسان المناسب للمكان المناسب ، إن الناس حينما يريدون اختيار إنسان ليقودهم من حال إلى حال ، فعليهم أن يختاروا الشخص المناسب للمهمة لا أن يختاروا الرجل المناسب لهواهم ؛ لذلك نجد هؤلاء القوم قد اعترضوا على اختيار طالوت ملكًا لهم ؛ لأنهم طلبوا الملك غطرسة وكبرياء ، بينما طالوت وإن كان غير مشهور في الناس ، فالذي بعثه ملكًا طبوا الملك غطرسة وكبرياء ، بينما طالوت وإن كان غير مشهور في الناس ، فالذي بعثه ملكًا هو الله ، وهو أدرى بمن يناسب الموقف ، وهذا يدلنا على أن الله يعلمنا أنه حين نريد الاختيار لرجل في مهمة ، فإياك أن يغريك حسب الرجل أو نسبه أو جاهه ، ولكن اختر الرجل على قدر المهمة والرجل اللائق بها ، وكأن الحق يحسم هنا قضية أهل الثقة وأهل الحبرة .

إن الحق يعلمنا أن أهل الخبرة هم الذين يجب أن يكونوا أهل الثقة ؛ لأن أهل الثقة قد تنقصهم الخبرة ، فلا يصلون للمهمة بل يفسدونها ، والقضية التي نحن بصددها الآن تثير سؤالًا : ألستم أيها القوم تطلبون مَلِكًا لكم ؛ حتى يسوس أموركم أو يقودكم في الحرب إلى النصر ؟ إن هذه المهمة تحتاج صفتين :

الصفة الأولى: أن يكون الرجل جسيمًا.

**والصفة الثانية** : أن يكون الرجل عليمًا . والذي اختاره اللَّه ملكًا لهؤلاء القوم ، إنما كان

AND THE TRANSPORT OF THE PROPERTY OF THE PROPE

إذن .. جاء القول الحكيم ليحدد مكانة طالوت بينهم ، لقد اصطفاه الله ، واصطفاء الله لطالوت يعني أنه لا يوجد بين هؤلاء القوم من يماثله للمهمة التي يجب أن يقوم بها .

\* \* \*

#### الآية الربانية لاختيار طالوت

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ءَاكِمَةَ مُلْكِهِ وَ أَن كَأْنِيكُمُ الشَّابُوتُ فِيهِ سَكِمنَةً مِّن وَيَالُ مَكْرُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلَتُهِكُةُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآكِهَ لَوْكُمُ وَيَقِيَّةٌ مِمَّا تَكُوكَ ءَالُ مُوسَول وَءَالُ هَكُوونَ تَحْمِلُهُ الْمَلَتُهِكَةٌ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآكِهَ لَكُمُ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٨]. الحق يأتي بالمعجزة التي تؤكد اختيار الله لطالوت ملكًا. ولقد كان من المفترض أن يستقبل هؤلاء القوم نبأ اختيار طالوت بأدب ودون لجاج ؛ لأن الذي يحمل لهم نبأ الاختيار هو نبيهم الذي وثقوا به ولجئوا إليه ، لكنهم لم يستقبلوا الأمر بأدب. ورغم ذلك فأدب النبوة يرد على لجاجتهم بآية مرسلة من الحق سبحانه وتعالى ، الأمر بأدب. ورغم ذلك فأدب النبوة يرد على لجاجتهم بآية مرسلة من الله ، وتلك الآية هي : إنها الآية الربانية التي تدل على صلاحية طالوت للملك باختيار من الله ، وتلك الآية هي : ﴿ إِنَّ ءَاكِةَ مُلْتُ مُلْكُ هِ وَالْحَدُ من هذا القول الحكيم ثلاث مسائل :

المسألة الأولى: إن التابوت كان غائبًا مفقودًا .

المسألة الثانية: إن التابوت كان أمره معروفًا لكل هؤلاء القوم .

المسألة الثالثة: إنهم كانوا في شغف للحصول على هذا التابوت.

فما هو التابوت؟ إنه التابوت الذى جاء فيه قول الرحمن: ﴿إِذْ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَىٰٓ أَيْكَ مَا يُوحَىٰ ۚ ۚ أَنِ ٱقْذِفِيهِ فِي ٱلتَّابُوتِ فَٱقْذِفِيهِ فِي ٱلْمَدِّ فَلْتُلْقِهِ ٱلْمَثَّ بِٱلسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوُّ لِي وَعَدُوُّ لَلْمُ [طه: ٣٨− ٣٩].

فالتابوت الذى جاء آية لملك طالوت ، هو التابوت الذى أوحى الله إلى أم موسى أن تضع فيه ابنها وتلقيه فى اليّم ؛ ليلقيه اليّم إلى الساحل ، وهو الصندوق الذى كانت به التوراة . وما الذى كان فى هذا التابوت ؟ يقول تعالى : ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَا تَكَرَكَ الذى كان فى هذا التابوت ؟ يقول تعالى : ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَا تَكَرَكَ الذى كان فى هذا التابوت ؟ يقول تعالى : ﴿ فَيْهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللللللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

إذن .. ما دام التابوت يحمل تلك الآثار ، وفيه السكينة لهؤلاء القوم بما يحمله من آثار آل موسى وآل هارون ، وما دام هذا التابوت يأتى وتحمله الملائكة ، فلابد أن أمره جليل وله مساس بأمور العقيدة ، إذن فهذا التابوت إنما جاء ذكره هنا ؛ ليدلنا على أنه كان مفقودًا من بنى إسرائيل ، وكان افتقاده إما بسبب عدو قد غلبهم ، وحاول اقتناص المقدسات التى كانت فى بلادهم ، وإما أن هذا التابوت قد فُقد لتخاذلهم فى أمر العناية به .

وصورة مجئ التابوت تحرك المواجيد الدينية ، وعندما يأتى التابوت محمولًا بواسطة الملائكة ، نعرف أن التابوت قد جاء بصورة تنخلع لها القلوب ، والتابوت يحمل آثارًا مما ترك آل موسى وآل هارون ، فقد يكون بالتابوت بعض من صحف التوراة ، وقد يكون بالتابوت جزء من عصا موسى الملكين .

وتقبل هؤلاء القوم طالوت ملكًا لهم ، وبدأ يمارس المهمة التي جاء من أجلها . لقد جاء لينظم القوم ليخوضوا حربًا ضد عدو أخرجهم من الديار وأسر الأبناء ؛ لذلك كان لابد أن يَفْصِل طالوت الجنود عن القوم ، وذلك قول الله تعالى : ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ ﴾ ماذا يعنى بالفصل ؟ إنه يعنى عزل شيء عن شيء آخر .

والمقصود بقول الله تعالى : ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ ﴾ هو خروج طالوت بالمجموعة المقاتلة التي فصلها عن بقية القوم ، والموجودة بمكان إقامة الجيش .

بعد أن فصل طالوت بالجند ، بدأ أول مباشرة لمهمته ، فقرر ألا يدخل المعركة بدون تجربة القوم الذين اعترضوا على أمر تعيينه ملكًا ، إنه يريد أن يدخل بجند مستعدين للقتال الفعلي .

وكأن الحق قد وضع لطالوت منهج الاختبار .

ذكر الله تعالى أن طالوت قال لجنوده : ﴿ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَ مِ فَهَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّى وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّى إِلَّا مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَكًا بِيدِوءً فَشَرِيُوا مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ ﴾ [البغرة : ٢٤٩] .

والابتلاء الذى أراده اللَّه للجنود - التى تقاتل تحت راية طالوت الملك - كان يتلخص فى المرور على نهر ، من يشرب من هذا النهر لا يكون من جيش طالوت ، ومن لا يشرب منه سيكون من الجيش المقاتل ، وقد أذن اللَّه لهم أن يشرب الجندى بمقدار غُرفة من يد ، ولنا أن نلحظ الدقة فى تصوير هذا الزمن ، إنه يوحى فى النفس معانى كثيرة : ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُبْتَلِيكُم بِنَهُ وَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي إلا مَن اغْتَرَفَ غُرفة أَ بِيدِهِ فَشَرِيُوا مِنْهُ إِلا مَن اغْتَرَفَ غُرفة أَ بِيدِهِ فَشَرِيُوا مِنْهُ إِلَّا مَن اغْتَرَف عُرفة أَ بِيدِهِ مَن يَم على نهر ، والمأمون على القتال هو من يمر على النهر وهو عطشان ؛ لأنه يلتزم أمر اللَّه على مطلوب بدنه ، لذلك هو مؤتمن على بعدم الشرب من النهر ، إنه إنسان يؤثر مطلوب اللَّه على مطلوب بدنه ، لذلك هو مؤتمن على القتال ، لم يقس اللَّه فى الابتلاء ، بل أذن سبحانه بما يهدئ الإحساس بالعطش ، وهو أن يشرب الإنسان ملء غُرفة من يده .

لقد سمح الله بقليل من الماء على قدر الضرورة ، فلماذا كان الابتلاء هكذا ، وما صلة ذلك بالعملية الحربية المقبلين عليها ؟ إننا نعرف أن المقاتل أثناء العملية قد ينقد منه الزاد ، وهو عرضة لأنه يحاصر بواسطة العدو ، فإن امتلك المقاتل الشيء الضروري الذي يسمح له بالحياة ، واستطاع أن ينتصر على شهوته فهو قادر على الانتصار ، وهو صالح للمهمة الحربية .

إذن .. فالاختبار الذي وضعه الله كان مناسبًا للمهمة التي هم مقبلون عليها ؟ لذلك نجد منهم من شرب من الماء ونسى المهمة ، ومنهم من خضع لأمر الله ولم يشرب إلا بالقدر الذي شمح به ، ومنهم من لم يشرب .

لقد مروا على أكثر من نقطة اختبار :

أولًا: بأن كتب اللَّه عليهم القتال فتولوا إلا قليلًا منهم .

ثانيًا: بمسألة تعيين طالوت ملكًا عليهم، جادلوا واعترضوا حتى جاءهم التابوت دليلًا

على أن طالوت قد تم اصطفاؤه ملكًا لهم بأمر من الله.

ثالثًا: باختبار المرور على نهر وهم عطشى ، فلم يثبت إلا القليل منهم ، وهم الصالحون للقتال .

إن التصفية المتكررة تتيح للمؤمن أن يعرف كيفية ميثاق الابتلاء؛ ليكون مستعدًا للجهاد في سبيل الله ، فلا يجاهد في سبيل الله إلا المأمون على هذا الجهاد .

وتحين التصفية الأخيرة ؛ لقد جاوز طالوت النهر والذين آمنوا معه ويظهر لهؤلاء موقف جديد ، لقد نجحوا في أكثر من اختبار ، لكن بعضهم عند الاختبار الأخير قال : ﴿لَا طَاقَـةَ لَنَا ٱلْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ ۗ﴾ [البقرة : ٢٤٩] وقال البعض الآخر : ﴿كَم مِن فِتَكَةٍ قَلِيسَلَةٍ غَلَبَتَ فِئَةً كَوْدِهِ أَنْهُ وَاللّهُ مَعَ ٱلصَّكِيرِينَ ﴾ [البقرة : ٢٤٩].

وهكذا نرى اختلاف الشعور عند الفريقين لحظة رؤية جيش الخصم وقوته ، إن إدراك ووجدان ونزوع القوم الذين خافوا عند رؤية الجيش المقاتل ، يختلف عن إدراك ووجدان ونزوع القوم الذين لم يهابوا الجيش الخصم ، رغم أنهم رأوه ، لقد اتحدت الرؤية واختلف النزوع باختلاف المواجيد .

وقد يقول قائل: ولماذا قال الحق هنا: ﴿وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّمَدَبِرِينَ﴾ ؟ نقول: لأن المدد يأتى على قدر الصبر.

يقول الحق سبحانه: ﴿ وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبَّنَ آفَدِغَ عَلَيْمَا صَكَبُرُ وَثَكِيْتُ أَقْدَامُهُمْ وَانْصُدْرُنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٠]. لقد طلبت القلة المؤمنة المقاتلة أن يُفرغ عليهم ربهم وخالقهم: الصبر، وأن يثبت أقدامهم في القتال؛ وغاية الصبر وتثبيت الأقدام أن يتحقق النصر على القوم الكافرين، وهذا بعض عطاء الله لمن يقاتل في سبيله: ﴿ فَهَرَنُمُوهُم بِإِذْنِ اللّهِ وَقَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ وَءَاتَكُهُ ٱللّهُ ٱلْمُلْكَ وَالْمِكَمُ وَعَلّمَهُم مِنهَا يَشَكَآهُ وَلَوْلا دَفْعُ ٱللّهِ ٱلنّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَعَلّمَهُم مِنهَا يَشَكَآهُ وَلَوْلا دَفْعُ ٱللّهِ ٱلنّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَكَالَكِ وَالْمَوْنَ . وَكَالَتُهُمُ مِنهُمُ أَلَهُ أَلْمُلْكَ وَالْمُونِينَ وَلَوْلا دَفْعُ اللّهِ ٱلنّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَا الله، وانتصر وَلَنْكِنَ ٱللّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥١]. وتحقق أمر الله، وانتصر المؤمنون.

## ذكر قصة نبى اللَّه إلياس الطَّيِّكُ

[ قال الله تعالى بعد قصة موسى وهارون فى سورة ( الصافات ) : ﴿ وَإِنَّ إِلَيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَاللَّ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قال علماء النسب هو : إلياس النشبي ، ويقال : ابن ياسين بن فنحاص بن العيزار ابن هارون . وقيل : إلياس بن العازر بن هارون بن عمران .

وقالوا: وكان إرساله إلى أهل بعلبك غربى دمشق، فدعاهم إلى الله عز وجل، وأن يتركوا عبادة صنم لهم كانوا يسمونه: « بعلا »، وقيل: كانت امرأة اسمها: « بعل ». فالله أعلم.

والأول أصح ولهذا قال لهم : ﴿ أَلَا نَنَقُونَ \* أَنَدَعُونَ بَعْلَا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْحَنَالِقِينَ ۞ اللّهَ رَبَّكُرُ وَرَبَّ ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَّالِينَ﴾ .

فكذبوه وخالفوه وأرادوا قتله . فيقال : إنه هرب منهم واختفى عنهم . قال أبو يعقوب الأذرعى ، عن يزيد بن عبد الصمد ، عن هشام بن عمار قال : وسمعت من يذكر عن كعب الأحبار أنه قال : إن إلياس اختفى من ملك قومه فى الغار الذى تحت الدم عشر سنين ، حتى أهلك الله الملك وولى غيره ، فأتاه إلياس فعرض عليه الإسلام ، وأسلم من قومه خلق عظيم غير عشرة آلاف منهم ، فأمر بهم فقتلوا عن آخرهم .

وقال ابن أبى الدنيا: حدثنى أبو محمد القاسم بن هاشم، حدثنا عمر بن سعيد الدمشقى، حدثنا سعيد بن عبد العزيز عن بعض مشيخة دمشق قال: أقام إلياس التَلْيُكُلُمُ هاربًا من قومه فى كهف جبل عشرين ليلة – أو قال: أربعين ليلة – تأتيه الغربان برزقه.

وقال مكحول عن كعب : أربعة أنبياء أحياء : اثنان في الأرض ؛ إلياس والخضر ، واثنان في السماء ، إدريس وعيسي عليهم السلام .

وقوله تعالى : ﴿ فَكَذَّ بُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونٌ ﴾ [الصافات: ١٢٧] أى للعذاب، إما في الدنيا

والآخرة ، أو في الآخرة . والأول أظهر ما ذكره المفسرون والمؤرخون .

وقوله : ﴿ إِلّا عِبْدَ اللّهِ الْمُعْلَمِينَ ﴾ [الصافات : ١٧٨] أى إلا من آمن منهم .

وقوله : ﴿ وَرَبّكَ عَلِهِ فِي الْآخِيمِينَ ﴾ [الصافات : ١٧٩] أى إلا من آمن منهم .

واقوله : ﴿ وَرَبّكُ عَلِهِ فِي الْآخِيمِينَ ﴾ [الصافات : ١٧٩] أى المراقب والكل بالله في الباس ،

والمراقبل وإسرائين ، وإلياس وإلياسين وقد قرئ : (سلام على آل ياسين ) ، أى على آل محمد ،

وريمة عن ابن مسعود أنه قال : إلياس هو إدريس ، وإليه ذهب الضحاك بن مزاحم ، وحكاه

قادة ومحمد ابن إسحاق والصحيح أنه غيره ] ...

\*\*\*

\*\*\*

(1) ما بين للمكونين من و فصص الأبياء ، لاين كبر (١٠٥ - ١١) .

### ذكر قصة نبى اللَّه حزقيل اللَّهِ

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ ﴿ أَلَمْ تَكَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيكَرِهِمْ وَهُمْ أُلُوثُ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَحْيَاهُمْ إِنَ اللّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النّاسِ وَلَكِئَ آَكُثُرَ النّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٣٤٣] إنهم بعض من بنى إسرائيل دعاهم ملكهم إلى الجهاد، وكانوا ألوفًا فهربوا وخافوا من الموت، فأماتهم اللّه عدة أيام ثم أحياهم.

وقال بعض المفسرين: إنهم بعض من بنى إسرائيل ، جاءهم نبأ وباء شديد الفتك بالناس ، فهربوا وتركوا ديارهم حذر الموت ، أو حوفًا من الموت ، فأماتهم الله ثم أحياهم .. لماذا ؟ لأن الحق أراد لهم أن يعرفوا أن أحدًا لا يفر من قدر الله إلا لقدر الله ؛ لذلك عمر بن الخطاب عندما أراد للناس أن تهرب من الطاعون ، قالوا له : أنفِرُ من قدر الله ؟ قال عمر : إنما نحن نفر من قدر الله إلى قدر الله . إن ذلك يجعل الإنسان في تسليم مطلق بملء جوارحه لله ، صحيح أن على الإنسان أن يحتاط ، ولكن القدر الذي يريده الله سوف ينفذ ، والمؤمن يأخذ بالأسباب ويسلم أمره لله ، وفي هذه الآية الكريمة : الحق أراد أن يوضح لنا أن كثرتهم وهم ألوف إنما هي ويسلم أمره لله ، ولا آمرٌ بمعروف وناه عن جمهرة ، لكنهم غثاء كغثاء السيل ، فلم يكن بينهم ناصح لله ، ولا آمرٌ بمعروف وناه عن منكر ، لقد اجتمعوا على الضلال ؛ لذلك ساروا إلى الضلال ، ولقد ذكر الحق أنهم كانوا منكر ، لقد اجتمعوا على الضلال ؛ لذلك ساروا إلى الضلال ، ولقد ذكر الحق أنهم كانوا بها مغزى ، ويذكرها لسبب .

ونريد الآن أن نتعرف على موقف لغوى دقيق عند قول الحق في كثير من الأشياء التي يريد بها إبلاغنا بعلم ما ، يقول سبحانه وتعالى مخاطبًا رسوله على : ﴿ أَلَمْ تَكُ ﴾ ، وعندما يقول إنسان لإنسان : « أَلَم تر ؟ » فمعنى ذلك أنه يسأله ، هل شاهد هذا الأمر بنفسه أم لا ؟ لكن عندما يقول الحق سبحانه لرسوله على : ﴿ أَلَمْ تَكَ ﴾ . فالمقصود بها سماع لخبر قادم من عند الله ، وأنه ساعة يخبرك الله بشيء سابق عن وجودك ، أو بشيء متأخر عن وجودك فاستقبله استقبالك لما رأيته بالفعل . لماذا ؟ لأن الله سبحانه وتعالى هو الذي خلق الخلق وخلق لهم الحواس .

إن الحق سبحانه وتعالى لم يقل: ألم تسمع. أو: ألم نخبرك. لأن الحق حينما يخبرنا

بشىء سابق عن وجودنا ، أو بشىء متأخر عن وجودنا ، فعلينا – نحن المؤمنين – أن نستقبل ما يخبرنا به الله سبحانه استقبال ما رأيناه بالفعل ، وذلك كقوله سبحانه : ﴿ أَلَدُ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ مِأْصَحَكِ ٱلْفِيلِ ﴾ [الفيل ؛ لأنه ﷺ لم ير ما حدث لأصحاب الفيل ؛ لأنه ﷺ لم يكن ولد بعد ، ولكن ما دام القائل هو الله ، فعلى المؤمن أن يأخذ قوله سبحانه مصدقًا مسلمًا ، به وكأنه رؤية عين .

إذن .. قوله سبحانه وتعالى : ﴿ ﴿ أَلَمْ تَـٰرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِينْرِهِمْ وَهُمَّ أُلُوكُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ آخَيَنَهُمْ ۚ إِنَ ٱللَّهَ لَنُو فَضِّلِ عَلَى النَّاسِ وَلَنكِنَ ٱكَ أَن ٱلنَّـاسِ لَا يُشْكُرُونَ﴾ . علة الخروج من الديار ؛ إنما كانت مخافة أن يموتوا ، ولم تتعرض الآية الكريمة إلى السبب الذي جعلهم يخافون الموت ، وقد تعرض المفسرون لهذه الآية ، وحاولوا أن يجدوا الأسباب التي دفعت هؤلاء القوم إلى الخروج من الديار هربًا من الموت، وتكلم المفسرون كلامًا طويلًا منقولًا من الإسرائيليات .. ولم يلتفت هؤلاء المفسرون إلى أن القرآن الكريم عالج هذا الأمر من الزاوية التي يريد الحق أن يبلغها إلى أمة الإسلام لأهميتها ، وهي أن الخروج كان بسبب الخوف من الموت ، هذه هي الزاوية التي أراد الحق أن يبرزها علاجًا لهذه القضية ، ولم يعط القرآن الكريم للخارجين من الديار ألوفًا إلا سببًا واحدًا وهو الحذر من الموت ، ولم يحدد القرآن في أي زمان كان هذا الخروج لعدم أهميته؟ ولا على يد من كان هذا الخروج ؟ ولم يحدد القرآن من هم الأشخاص الذين خرجوا ، وعدم تحديد الحق سبحانه وتعالى للزمان أو المكان إنما هو لهدف ، إن هذا التجاهل للزمان أو المكان إنما المقصود به أن تظل العِبرة والعظة بيُّنة ومحددة في أنهم خرجوا من الديار ألوفًا حذر الموت ، فأماتهم اللَّه ثم أحياهم ، ولو أراد إيضاح الزمان المخصوص والمكان المخصوص والأشحاص المحددة لأوضحه ؛ فالحق سبحانه حين يبهم في قصة قرآنية الزمان والمكان والأشخاص؛ إنما يريد عمومية الزمان وعمومية الأشخاص هي حياة في كل زمان ، وحياة في كل مكان ، وحياة مع كل شخّص .

ونستخلص من ذلك ومما تقدم أن محاولة بعض المفسرين للبحث عن زمان ومكان خروج الألوف المؤلفة من بنى إسرائيل من ديارهم حذر الموت لا يحقق هدفهم منه ، فهذا البحث رغم نبل مقصده إنما يتم بهدف إثراء القصة ، لكنه في الواقع ينقلب إلى إضعاف القصة ؛ لأن الحق أراد أن يُبهم الأمر ؛ ليبين أن الخروج حذر الموت لا يمنع الموت في أي زمان أو مكان . لقد

خرجتم حذر الموت فما الذي حدث ؟ أماتهم الله ؛ كما في قوله تعالى : ﴿ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواً ثُمَّ آخَينَهُم ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّلْلِلْمُلّا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّه

لذلك فحين يصدر الأمر من الحق سبحانه بقوله: ﴿مُوتُوا ثُمَّ آخَيَاهُمُ ﴿ ، فلم يكن بإرادتهِم أن يصنعوا موتهم أو أمر عودتهم إلى الحياة ، لكنه أمر قهرى ؛ يموتون بطلاقة قدرته المتمثلة في : المتمثلة في قوله: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ . ويعودون للحياة بتمام طالقة قدرته المتمثلة في : ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ . فليس لهم أمر في مسألة الموت أو العودة للحياة ، إنه أمرٌ قهرى .

فعندما قال الحق سبحانه لهم: ﴿ مُوتُوا ثُمَّ آخَيْهُمْ ﴾ . فهذا أمر قهرى بالموت وبعودتهم إلى الحياة .. أليس الموت هو ما خافوه وفروا منه ، واحتاطوا بالهرب منه ؟ ولكن لا أحد يقدر على أن يحتاط من قدر الله . وقد يقول قائل : لماذا لم يتركهم الله ليموتوا إلى أن يأتى البعث يوم القيامة ليحاسبوا ؟ نقول لمثل هذا القائل : لقد أراد الحق بالإحياء ثانية أن توجد العبرة والعظة ، ولتظل ماثلة أمام أعين الحلق ومحفوظة في أكرم كتاب حفظه الله منهجًا للناس ، وهو القرآن الكريم ، إن الحق أراد بالأمر عظة واعتبارًا وتجربة ، يموتون بأمر ويعودون إلى الحياة بأمر آخر ، ثم يعيشون إلى الحياة المقدرة لهم ويموتون بعد ذلك حتف أنفهم ، ولتظل العبرة ماثلة أمام كل مؤمن حقًا ، فلا يخاف أحد الموت في سبيل الله .

لقد أراد الله بهذه التجربة أن يعلم المجاهدون في سبيله أن القتال لا يقدم أجلًا ، ولا يؤخر أجلًا ، إنما أمر الموت والحياة بيد واهب الحياة .

وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ النَّهَ لَذُو فَضَّلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِكَ ۚ أَكُثَرُ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [غافر: ٦١] إن الفضل أن تتلقى عطاء يزيد على حاجتك، والحق سبحانه وتعالى لا يعطى الناس فقط على قدر حاجاتهم، إنما يعطيهم ما هو أكثر من حاجاتهم، بمعنى لو مات هؤلاء القوم الذين خرجوا من ديارهم بوباء أو بعدو، لكان هذا الموت فضلًا من عند الله ؟ لأنهم لو ماتوا بالوباء لماتوا شهداء وهذا فضل من الله، ولو ماتوا في لقاء عدو وحاربوا في سبيل الله لنالوا الشهادة أيضًا، وذلك فضل من الله.

## ذكر قصة نبى اللَّه اليسع الطَّيِّيٰ

[ ذكره الله تعالى من الأنبياء في قوله: ﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطاً وَكُلَا فَضَلَنا عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٦].

وقال تعالى : ﴿ وَاذْكُرْ إِسْمَنِصِلَ وَٱلْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفْلِّ وَكُلُّ مِنَ ٱلْأَفْيَارِ ﴾ [ ص: ٤٨].

ذكر ابن إسحاق عن الحسن قال: كان بعد إلياس اليسع عليهما السلام، فمكث ما شاء الله أن يمكث يدعوهم إلى الله مستمسكًا بمنهاج إلياس وشريعته حتى قبضه الله عز وجل إليه، ثم خلف فيهم الخلوف، وعظمت فيهم الأحداث والخطايا، وكثر الجبابرة وقتلوا الأنبياء، وكان فيهم ملك عنيد طاغ، ويقال: إنه الذي تكفل له ذو الكفل إن هو تاب ورجع دخل الجنة، فسمى: ذا الكفل.

قال محمد بن إسحاق: هو اليسع بن أخطوب. وقال ابن عساكر: هو الأسباط ابن عدى ابن شوتلم بن أفرائيم بن يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم الخليل. ويقال: هو ابن عم إلياس النبى عليهما السلام، ويقال: كان مستخفيًا معه بجبل قاسيون من ملك بعلبك ثم ذهب معه إليها، فلما رفع إلياس، خلفه اليسع في قومه ونبأه الله بعده ](١)

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بيّن المعكوفين من 3 قصص الأنبياء ٤ لابن كثير (ص ٢١٥).

# ذكر قصة نبى اللَّه شمويل الطَّيِّلاً

[ هو شمویل ویقال : أشمویل بن بالی بن علقمة بن یرخام بن الیهو بن تهو بن صوف بن
 علقمة بن ماحث بن عموصا بن عزریا .

قال مقاتل: وهو من ورثة هارون. وقال مجاهد: هو أشمويل بن هلفاقا، ولم يرفع في نسبه أكثر من هذا .. فالله أعلم.

حكى السدى بإسناده عن ابن عباس وابن مسعود وأناس من الصحابة والثعلبى وغيرهم : أنه لما غلبت العمالقة من أرض غزة وعسقلان على بنى إسرائيل وقتلوا منهم خلقًا كثيرًا وسبوا من أبنائهم جمعًا كثيرًا، وانقطعت النبوة من سبط لاوى ولم يبق فيهم إلا امرأة حبلى، فجعلت تدعو الله عز وجل أن يرزقها ولدًا ذكرًا، فولدت غلامًا فسمته أشمويل ومعناه بالعبرانية إسماعيل أى سمع الله دعائى.

فلما ترعرع بعثته إلى المسجد وأسلمته عند رجل صالح فيه يكون عنده ليتعلم من خيره وعبادته فكان ، فلما بلغ أشده ، بينما هو ذات ليلة نائم إذا صوت يأتيه من ناحية المسجة ، فانتبه مذعورًا ، فظنه الشيخ يدعوه فسأله : أدعوتني ؟ فكره أن يفزعه فقال : نعم نم . فنام :

ثم ناداه الثانية فكذلك ثم الثالثة فإذا جبريل يدعوه ، فجاءه فقال : إن ربك قد بعثك إلى قومك فكان من أمره معهم ما قص الله في كتابه .

قال أكثر المفسرين: كان نبي هؤلاء القوم المذكورين في هذه القصة هو شمويل.

وقيل: شمعون. وقيل: هما واحد. وقيل: يوشع. وهذا بعيد لما ذكره الإمام أبو جعفر ابن جرير في « تاريخه »: أن بين موت يوشع وبعثه شمويل أربعمائة سنة وستين سنة. فالله أعلم ](1).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من وقصص الأنبياء، لابن كثير (٣٢٥ - ٣٢٥).

# ذكر قصة نبى اللَّه داود الطَّيِّيُّ

لقد كان داود أخما لعشرة من الأخوة هو أصغرهم. وقال النبى المرسل إليهم: إن الذى سوف يدخل المعركة لابد أن يكون درع موسى الطّيكا على مقاسه، وقد حاول كل واحد من إخوته أن يرتدى درع موسى الطّيكا ، فلم يناسب الدرع إلا داود ، ودخل داود المعركة ضد جالوت بهذه الدرع ، فقتل داود جالوت ، لقد كانت هذه هى بداية فتح الحق سبحانه على داود ، وآتاه الملك والحكمة ، لقد أحب داود صناعة الدروع ؛ لأنها كانت بداية فتح ، فقال داود ، وآتاه الملك والحكمة ، لقد أحب داود صناعة الدروع ؛ لأنها كانت بداية فتح ، فقال الحق في عطائه لداود الطّيكا : ﴿ فَي وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُد مِنّا فَضَلا يَنْ يَجِبالُ أُورِي مُعَمُّم وَالطّير وَالْقَابِ وَقَدِر فِي السّرة وَاعْمَلُوا صَلِحاً إِنِي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِير ﴾ له ألم الحديد في السّرة فضل الحكمة والكتاب ، وأمر الجبال بأن تردد التسبيح معه الطّيكا ، وسحَّر له الطير ، ووهبه الله القدرة على تشكيل الحديد كيفما شاء ، يصنع منها دروعا ذات نسيج معين ، تتيح لمن يرتديها الحماية وهو يقاتل ، وهي صنعة علَّمه الله تعالى دروعا ذات نسيج معين ، تتيح لمن يرتديها الحماية وهو يقاتل ، وهي صنعة علَّمه الله تعالى الما .

ثم يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَيِّحْنَ وَٱلطَّيْرُ وَكُنَّا فَعَلِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٩]. والتسخير هو قهر المسخَّر على فعل لا يستطيع أن ينفك عنه ، فهو مقهور على هذا الشيء وليس مختارًا فيه .

وإذا كانت الطيور لها أصوات يمكن أن تسبح بها، فكيف تسبح الجمادات كالجبال وغيرها ؟ العلماء حينما يستقبلون هذه الآية يأخذونها بظواهر التكليف، وليس بعقل ولب الأشياء، فقالوا: هو لا ير الجبال والجمادات تتكلم، بينما يرى الطير لها أصوات تعبر بها عن مراداتها، ولكن لا يسمعها تتكلم.

ونحن نقول: وما هو العجب في ذلك؟ إن العجب يزول حينما نُجرى مسحًا للكرة الأرضية فمثلًا أجناس البشر على اختلافهم فيهم أشياء تختلف في السمات، والأشكال، والألوان، حسب البيئات التي يعيشون فيها، لكن الغرائز يشترك فيها الجميع.

كذلك يمكن للإنسان أن يتعلم - بإذن الله - لغة الطير ، أو الحيوان ، بدليل أن الله تعالى أخبرنا أنه علَّم سليمان منطق الطير ، قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَنُ دَاوُرِدُ وَقَالَ يَتَأَيُّهَا

اَلنَّاشُ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَىَّةٍ إِنَّ هَاذَا لَهُوَ اَلْفَضْلُ اَلْمُبِينُ ﴾ [النمل: ١٦]. ومن الممكن أن يمن الله على أحد من خلقه ويعلمه منطق الجماد، فلماذا تستبعد ذلك؟!

PANNERSPORTER PORTER PORTE

وكان الهدهدُ يتكلم مع سليمان ويفهم كلامه ، ليس هذا فقط بل إن القرآن أخبرنا أن الهدهد كان يفهم قضية التوحيد وعبادة الله وحده ؛ لذلك استغرب حينما رأى بلقيس وقومها يسجدون للشمس من دون الله .

بعض العلماء حينما سمعوا لقول الله تعالى: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيرِ ﴾ . قالوا: إن المقصود هنا ليس التسبيح الحقيقى ، ولكنه تسبيح دلالة أى أنها بحالها تدل على الحالق ، فكأنهم فهموا تسبيح هذه المخلوقات مع أن الله الذى خلقنا قال : ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَاكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُم ﴾ [الإسراء: ٤٤] . وهذا يفيد أن هذه الأشياء كلها تسبح لله ، ولكن نحن لا نفهم لغتها التي تسبح بها .

إذن .. ربنا سبحانه وتعالى أعطى لداود مزية أن الجبال تسبّح معه . ومع ذلك فالجبال لا تسبّح مع داود وحده ، ولكنها تسبّح مع غيره أيضًا ، ولكن الميزة أن داود كان تسبيحه يوافق تسبيحها .

ولذلك الناس يقولون : إن من معجزات النبي ﷺ أن الحصى سبح في يده .

ونحن نقول لهم : هذه العبارة غير دقيقة ؛ لأن الحصى يسبح حتى في يد الكافر . فقولوا : إن رسول الله سُمِع تسبيح الحصى في يده .

ويقول سبحانه وتعالى : ﴿وَعَلَمْنَـٰكُ صَنْعَـٰكَ لَبُوسِ لَّكُمْ لِلُحْصِنَكُمْ مِّنَ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنتُمْ شَكِكُرُونَ﴾ [الأنبياء: ٨٠].

تعليم الله لداود التَّيِّين صنعة اللبوس، إن قلنا: بالوحى يصح، أو بالتجربة والخاطر يصح، وكل شيء فيه صنعة لابد فيه من عمل وحركة، فلا يؤخذ خامًا. ومعنى: وصنعك لَبُوسِ : اللبوس من مادة «لبس» ولكن هناك لباسًا ولبوسًا، اللباس نعمله لنستر به عورتنا، ونحفظ أنفسنا من الحر والبرد. لكن في حالة الحرب التي يتعرض فيها الإنسان للإصابة في أجزاء قاتلة من جسمه، اهتدى الناس إلى حماية مواقع الخطر في أجسامهم، ومعروف أن رأس الإنسان وقلبه ما دام بعيدين عن الخطر، فإن حياته يمكن أن تستمر حتى لو تعرضت أجزاء

أخرى من جسمه للخطر ؛ ولذلك فإن المحارب يحاول أن يحمى رأسه بِوَاقِ للرأس يسمى بـ« الخوذة » . ويحمى منطقة الصدر والوجه باستخدام « الدرع الواقى » .

وهذا ما كان يصنعه داود التَّخِينُ ؛ دروع بحلقات تقى الجسم من الضربات ، فاللبوس أبلغ من اللباس ؛ لأن مهمته أبلغ من مهمة اللباس ؛ لأنه يقى الإنسان البأس ، والحرب ، وضربة العدو فى مَقاتِل ، ولذلك قال ربنا : ﴿ لِلتُحْصِنَكُم مِّنْ بَأْسِكُمْ مِن الحرب مع عدوكم . ومعنى تحصنكم : أى تمنعكم وتحوطكم وتحفظكم . ومعنى : ﴿ مِن بَأْسِكُمْ مَ أَى من الحرب مع عدوكم .

## زَبُور داود الطِّيِّلا

يقول تعالى: ﴿ إِنَّهُ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالْنِيْتِنَ مِنْ بَقِدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى الْإِهْمِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَحْقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْمَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُوبَ وَيُوشُس وَهَدُونَ وَسُلِيَمْنَ وَمَانَيْنَا دَاوُردَ رَبُورًا ﴾ [النساء: ٣٦]؛ هنا نلاحظ أن الحق سبحانه وتعالى ذكر الوحى عامًا، ولكنه حينما جاء على داود ذكر اسم كتابه الزبور، ولم يأت في هذه الآية بأسماء الكتب المنزلة على الرسل السابقين، مثال ذلك: نزول التوراة على موسى، والإنجيل على عيسى، لماذا ؟ لأن ما جاء به داود في الزبور أمر تُجمع عليه كل الشرائع، وهو تمجيد الله والثناء عليه، فلم يأت الزبور بأحكام. قد يقول قائل: إن عيسى أيضًا لم يأت بأحكام في الإنجيل. ونقول لمثل هذا القائل: لا، إن الإنجيل ملتحم بالتوراة، فالإنجيل جاء بالوجدانيات الدينية، والتوراة التي كانت موجودة قبله جاءت بالأحكام ؛ ولذلك فمن عجيب أمر اليهود الدينية، والتوراة التي كانت موجودة قبله جاءت بالأحكام ؛ ولذلك فمن عجيب أمر اليهود والنصارى: أنهم رغم اختلافهم في قمة الأمور وهي مسألة عيسى وأم عيسى، جاءوا آخر الأمر ليلتقوا أو يسموا الكتابين العهد القديم والعهد الجديد، ويعتبرونه كتابًا واحدًا يسمونه الكتاب المقدس.

وقد يقول قائل: ما معنى الزبور؟ تقول: المادة مأخوذة من زبر البئر، فعندما يقوم الناس بحفر بئر ليأخذوا منها الماء، فإنهم يخافون أن ينهال التراب من جوانبه عليه فيطم البئر؟ لذلك يصنعون لجدران البئر بطانة من الحجارة. ونحن في الريف المصرى نجد أنهم يصنعون تلك البطانة من الأسمنت.

إذن .. فكلمة زبر البئر تؤدى معنى كل عملية لإصلاح البئر ، ثم أخذ الناس هذه الكلمة

قصص الانبياء عليه المقال وبراء لأنه يعقل الأمور، فإذا كان السياج من الحجارة يعقل التراب عن البرس. فكذلك العقل يحمى الإنسان من الشعط.

إذن .. فالعقل لم يخلقه الله ليشتت الإنسان في الأفكار، ولكن ليضبط الإنسان حربته في إطار مسئوليته ليفكر، إنه يعقل الغزائز عن الفكاك بالإنسان إلى الشتات والضلال .

\*\*\*

# ذكر قصة نبى اللَّه سليمانِ الطَّيِّلاَ

قال اللَّه تعالى : ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَـٰنَ عِلْمَا ۖ وَقَالَا ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى فَضَلَنَا عَلَىٰ كَيْثِيرِ مِّنْ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [النمل: ١٥] .

الله سبحانه وتعالى آتى داود وسليمان عليهما السلام العلمَ ، وهو منهج الدين ، وعلَّم سليمان منطِقَ الطير ، وألان لداود الحديد ، وآتى سليمان ملكًا لا ينبغى لأحد من بعده ، ورغم كل هذه النعم لم يذكر اللَّه إلا النعمة التي يجب أن يفرح بها المؤمن وهي العلم .

وانظروا إلى داود وسليمان حينما حمدا الله على فضله عليهما بالعلم حيث قالا: ﴿ اَلْحَمَّدُ بِلَهِ ٱلَّذِى فَضَّلَنَا عَلَىٰ كَيْيرِ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ؟ أى أن هناك من الناس من هو أفضل منا ، وهذا تواضع الأنبياء والعلماء .

ثم يقول تعالى : ﴿ وَوَرِينَ سُلَيْمَنُ دَاوُرَدُ وَقَالَ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِمَنَا مَنطِقَ ٱلطّبِرِ وَأُوبِينَا مِن كُلِّ هُوَ إِنَّ هَذَا لَمُو ٱلْفَصْلُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [النمل: ١٦] . ومعنى كلمة : ﴿ وَوَرِيثَ ﴾ أى بقيت النبوة فيه بعد أبيه ، و ﴿ مَنطِقَ ٱلطّبِرِ ﴾ هو لغة التفاهم بينها ؛ لأن لكل خلق من خلق الله لغة يتفاهم بها ؛ قال تعالى : ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلّا أَمْمُ أَمْنَالُكُم ﴾ [الأنعام: ٣٨] . والعلماء يعكفون في العصر الحاضر على معرفة لغات الحيوانات ، مثل : لغة النمل ، والنحل ، والسمك ، فهذه الحيوانات تتفاهم فيما بينها تفاهمًا غريزيًا .

قوله تعالى : ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَنُنُ دَاوُرُدُّ﴾ . الأنبياء لا تُورثَ ، ولكنه ورثِه فى النبوة والدعوة إلى اللّه وتطبيق منهجه .

ومعنى: ﴿ عُلِمْنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ ﴾ ، أى أننا ببشريتنا لو لم يعلمنا اللَّه لما فهمنا منطق الطير كسائر الناس ، فالناس لا يفهمون منطق الطير ، مع أن الطير له منطق . وعلماء اللغة يقولون : النطق خاص بالإنسان ، وأما في الطير والحيوانات الأخرى فيسمونه صوتًا ، فهذا مواء القطة ، ونباح الكلب ، وخوار البقرة ، ونقيق الضفادع ، وزئير الأسد .. إلخ .

### تسخير الريح لسليمان الطيخ

قال تعالى : ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِى فِأَمْرِهِ: إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَنَرَّكْنَا فِيهَأْ وَكُنَّا بِكُلِّ

شَيْعٍ عَلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨١] سليمان قد استفاد من تعليم الله لأبيه داود ، فأخذ هذه النعمة ، وزوده الله بنعم أخرى خاصة به ، فأعطى له الريح العاصفة تسير بأمره ، وينتقل بها من مكان إلى آخر في الأرض - التي بارك الله فيها من صحراء فلسطين حتى العراق - فكانت الريح تمثل مواصلات داخلية له في مملكته .

وفى آية أخرى قال سبحانه وتعالى: ﴿ فَسَخَرْنَا لَهُ ٱلرِّيحَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ. رُهَآةً حَيْثُ أَصَابَ ﴾ [ص: ٣٦] هنا الريح رخاء ولينة ، وهناك الريح عاصفة ، فالريح العاصفة تعطى سرعة ، والريح اللينة تعطى راحة ، فكأنها جمعت بين السرعة فى ﴿ عَاصِفَةً ﴾ وبين اللين والنعومة فى ﴿ عَاصِفَةً ﴾

إذن .. جمع له الحق سبحانه وتعالى بين ما يعطيه السرعة إلى مراده ، وبين ما يجعلها مريحة ناعمة هادئة لا تؤثر في جسمه ؛ لأن هذه السرعة قد تصيب الجسم بأضرار ، ومعنى : ﴿ بَدَرَّكُنَا فِيهَا أَنها أَرض فيها زروع وثمار وخصب ونماء ، كما أن فيها النبوة وآثار النبوة ، فتسخير الريح لسليمان في أنه يأمرها أن تهب في الاتجاه الذي يريده ، فهي لا تهب إلا على مراده هو وبأمره هو ، والريح مسخرة له كمواصلات داخلية وخارجية ، فالداخلية هي التي تحمله داخل مملكته ، أما الخارجية فتتمثل في قول الله تعالى : ﴿ وَلِسُلَيَّمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوها شَهِرٌ وَ وَوَله تعالى : ﴿ وَلِسُلَيَّمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوها شَهَرٌ وَ وَوَله تعالى : ﴿ وَلِسُلَيَّمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوها شَهَرٌ وَ وَوَله تعالى : ﴿ وَلِسُلَيَّمَانَ ٱلرِّيحَ عُدُوها شَهْرٌ وَقَله تعالى : ﴿ وَلِسُلَيَّمَانَ ٱلرِّيحِ عُلُوهِ تعالى : ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحِ الأمور وفق ما ﴿ وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴾ [الأنبياء : ١٨] ، أي عندنا العلم الكافي لترتيب الأمور وفق ما نشاء ، بل ونجعلها تخرق القانون وتخالف طبيعتها .. هذا بالنسبة لتسخير الريح .

وهناك تسخير الشياطين أيضًا، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلشَّيَطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعَمَلُونَ عَكُمُلًا دُونَ ذَالِكُ وَكُنَا لَهُمْ حَنفِظِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٦] الغوص: هو النزول إلى أعماق البحر، فالشياطين كانوا يغوصون في البحر؛ ليخرجوا له كنوز البحر ونفائسه، ويعملون أعمالًا أخرى شاقة لا يستطيع الإنسان أن يؤديها.

ولذلك يقول سبحانه وتعالى فى آية أخرى: ﴿ يَعْمَلُونَ لَكُمْ مَا يَشَآءُ مِن تَحَدْرِيبَ وَتَمَنْيِلَ وَجَانِيلَ وَقَالِيلٌ مِنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبأ: وَجِفَانِ كَالْجُوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِينَتٍ ٱعْمَلُوا ءَالَ دَاوُرَدَ شُكُرُا وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣]. وهذه الآية بينت قوله تعالى: ﴿ وَبَعْمَلُونَ عَكَمَلًا دُونَ ذَالِكَ ﴾ [الأنبياء: ١٨] فهذا

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

العمل في صناعة المحاريب والتماثيل والجفان - أى القصعة التي يأكل الناس فيها - وكلمة : 
﴿ كَالْجُوابِ ﴾ تدل على أن هذه الجفان واسعة وكبيرة ، تتسع لإطعام عشرات الرجال ، والقدور الراسيات هي القدر الضخمة التي لا يمكن نقلها من مكانها ؛ لأنها قَدْرٌ ضخمة تكفى لإطعام المئات من الناس .

وقوله: ﴿ وَكُنّا لَهُمْ حَنفِظِينَ ﴾ ؟ لأن الناس دائمًا يخافون من الشياطين ويصيبهم الرعب منها ؟ لذلك أخفى الله هذه الشياطين بحيث إن الناس لا يرونهم وهم يعملون هذه الأعمال ، ولا يحسون بهم ، وقد بين القرآن الكريم أن الجن المسخرين لسليمان ، كان هو وحده الذى يراهم ولا يراهم أحد غيره ، ولذلك لم يشعروا بموته وهو يجلس متكمّا على عصاه ، وظلوا يعملون بجد ظانين أنه يراقبهم فلما أكل السوس العصا ، وانكسرت وسقط سليمان على الأرض ؟ علمت الجن بموته ، وهذا يدل على أن الجن لا يعلمون الغيب ، قال سبحانه وتعالى : وفلكمّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهَلَمُ عَلَى مَوْتِهِ إِلّا دَابَتُهُ ٱلأَرْضِ تَأْصُلُ مِنسَأَتُهُ فَلَمّا خَرّ تَبَيّنَتِ الْمُهِينِ ﴾ [سبا: ١٤] .

### جنود سليمان الطيخ

يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنْسِ وَٱلطَّلَيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ [النمل: ١٧]، ما داموا محشروا فمعنى ذلك أنهم مجمعوا من كل مكان.

معنى قوله: ﴿ يُوزَعُونَ ﴾ أى يمنعون ، ويروى : إن اللّه ليزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن . أى أن السلطان يمكنه أن يمنع الفساد بسلطته وقوته أكثر مما يمنعه الدعاة بخطبهم ومواعظهم ؛ لأنهم يستبطئون عذاب اللّه وعقابه لأنه آجل فى الآخرة ، ويخشون عقاب السلطان ؛ لأنه عاجل فى الدنيا ولذلك الأنبياء الملوك مثل داود وسليمان لم يعارضهم أحد ؛ لأن السلطان والقوة كان فى أيديهم .

إذن .. ﴿ يُوزَعُونَ ﴾ هنا أى يمنع من يذهب منهم للقاء سليمان حتى يأتى الباقون ، ويحضر المتخلفون فلا يفوز أحد بلقائه دون غيره حتى يحدث توازن بين الرعية . ولذلك كان من صفاته على كل الحالسين ؛ حتى لا يعلم أحد أنه ينظر لأحد أكثر منه ، فلا يتميز أحد على أحد ، حتى في نظرة النبي على كما

كان لا يُقرِّب منه إلا أهلَ الفضل ، الذين يعلم أن تقربه لهم لا يعطيهم بسط سلطة على الناس .

فكلمة ﴿يُوزَعُونَ﴾ أى يمنعُون، فيمتنع السابق أن يسبق حتى يأتى اللاحق؛ ليكونوا سواسية في الدخول على سليمان الطَيِّلاً .

وفى آية أخرى يقول سليمان الطَّغِيلاً : ﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِىٓ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِىٓ أَنْعَمْتَ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَلِدَتَ ﴾ [النمل: ١٩].

فهذا معنى ﴿ أَوْزِعْنِيٓ ﴾ أى أعِنِّى على شكر نعمتك، ولما كان ﴿ أَوْزِعْنِيٓ ﴾ معناها : امنعنى، فمعنى الآية إذن يكون : رب امنعنى عن الغفلة عن نعمتك لأظل شاكرًا لك.

### ما الذي حدث في وادى النمل؟

قال تعالى : ﴿ حَقَّىٰ إِذَا أَتَوَا عَلَىٰ وَادِ ٱلنَّمَلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّمَٰلُ ٱدْخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ لَا يَعْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَـٰنُ وَجُنُودُمُ وَهُرَ لَا يَشْعُرُونَ﴾ [النمل: ١٨] .

قول الله تعالى : ﴿ حَتَىٰ إِذَا آتَوْا عَلَىٰ وَادِ ٱلنَّـمَٰلِ﴾ ؛ يدل على أنهم جاءوا لهذا الوادى من أعلى الجبل، وهذا ما تفيده كلمة ﴿عَلَىٰ﴾ .

والمعنى أنه لما مر سليمان بالوادى سمع تحذير النملة لقومها بأن يدخلوا مساكنهم ؛ خشية أن يحطمهم سليمان وجنوده دون أن يشعروا بهم ، وهذا يفيد أن هناك نملة كانت موكلة بمراقبة حركة المرور من وإلى وادى النمل وهذه مهمتها ؛ لأن النمل أمة منظمة وكل فرد له مهمة .

وهذه المخلوقات أمم مثلنا لها نظام حياة ، ولغة ، ومعيشة ، وتخطيط . إلخ ، وصدق الحق سبحانه إذ يقول : ﴿وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أُمَمُّ أَمْثَالُكُمْ ﴾ [الأنعام : ٣٨] .

الحق سبحانه سمى لغة النملة قولًا ؟ ﴿ قَالَتْ نَمْلَةٌ ﴾ ؟ النملة التى قالت وحذرت النمل ، أين رأت سليمان وجنوده ومتى اكتشفتهم ؟ ! لابد أنها رأته قبل أن يأتى إلى وادى النمل ؟ حتى تستطيع أن تحذرهم وتنبههم قبل وصوله إليهم ؟ حتى لا يحطمهم هو وجنوده دون أن يشعر بهم لضآلة أجسامهم .

وقول اللَّه تعالى: ﴿ فَلَبُسَّمَ صَاحِكًا مِن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيَّ أَنْ أَشْكُرَ يَعْمَنَك ٱلَّتِيّ

أَنْعَمْتَ عَكَنَّ وَعَلَىٰ وَلِلَكَ ﴾ [النمل: ١٩]. يدل على أنه سمعها ، فالنملة رأت قبل أن يوجد المرثى ، وسليمان سمع قبل أن يصل إلى وادى النمل ؛ سليمان التَيْنِيَّةُ تبسم ضاحكًا ، أى بدأ بالبسمة التى قد تصل إلى الضحك ، وشعر بفضل الله الذى أنعم عليه هذه النعمة ، قال تعالى : ﴿ فَنَبَسَمَ صَاحِكًا مِن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي آنَ أَشَكُر يَعْمَتُك ٱلَّتِيَ أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَىٰ وَلِلدَّ وَفَنَا أَمْمُلُ صَمَالِحُا تَرْضَلُهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِك فِي عِبَادِك ٱلصَّمَالِحِينَ ﴾ [النمل: ١٩] ؛ أى يا رب لا تجعلني أنسى فضلك على ؛ حتى أظل شاكرًا حامدًا لك ؛ لأن هذا نعمة فوق ما أنعمت به على عامة الخلق ، ونعمة فوق ما أنعمت به على عن سبقنى من الأنبياء .

سليمان سمع قول النملة قبل أن يصل إلى وادى النمل، فكيف حدث ذلك ؟ بعض العلماء يقولون: إن الريح نقلت له الصوت. ونحن نقول: إن هذا تفسير ميكانيكى، والمسألة ليست ميكانيكية، ولكنها عمل رب قادر على كل شيء ؛ النملة لما قالت: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّمَلُ السَّمَةُ لَمْ مَكَانِيكَةً ﴾ . هذا يفيد أن لهم مجال معيشة يبحثون فيه عن رزقهم، ولهم مساكن يأوون إليها ويريحون فيها بعد جمع قوتهم - من فضلات الحلوى والطعام التي تقع على الأرض من الإنسان - فهذا المكان الذي فيه رزقهم يتجمع فيه النمل.

ومعنى ﴿ لَا يَعْطِمَنَّكُمْ ﴾ : الحطم هو الكسر ؛ ولذلك يقول ربنا عز وجل : ﴿ كُلَّا لَيُنْبُذُنَّ فِي الْحُطُمَةِ ﴾ [الهمزة : ٤، ٥] .

فسليمان الطَّيْكُمْ ضحك بسبب ثلاثة أشياء:

أُولًا : لأنه سمعها عن بعد ، والنملة عرفت أنه سليمان قبل أن تراه .

ثانيًا: لعدالة حكمها؛ لأنها قالت لقومها: إن سليمان ليس متجبرًا حتى يحطمكم هو وجنوده، ولكنهم لن يروكم لدقة أجسامكم.

ثَالثًا : لأنها شهدت بحق .

فهذه النملة رأت عن بُعدٍ ، ونطقت بحق ، وحكمت بعدل ، وعلى ذلك فأى إنسان يرى نعمة من نعم اللَّه تطرأ عليه ، يجب عليه أولًا أن يحمد اللَّه عليها .

وقوله : ﴿ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّنَالِحِينَ ﴾ ؛ فكأن الفضل والرحمة من اللَّه هما اللذان يفرح بهما الإنسان ؛ لأنهما اللذان سيدخلانه في عباد اللَّه الصالحين ؛ ولذلك قال

رسول الله ﷺ: « لن يُدخِل أحدًا معكم عملُه الجنة ». قالوا : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : « ولا أنا إلا أن يتغمدنى الله منه بفضل ورحمة » . وذلك قول الله سبحانه وتعالى : ﴿ قُلْ بِفَضَلِ اللّهِ وَلِمْ أَن يَغْمَدُن اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَارْجَ رَحْمَتُهُ وَنَ ﴾ [ يونس : ٥٥] ، فإياك أن تغتر أو تفرح بعملك ولكن افرح بفضل الله وارج رحمته .

## لمحة عن هدهد سليمان الطَّيِّكُمُّ

يقول الله تعالى : ﴿ وَتَفَقَدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَالِكَ لَا آرَى اللَّهُدَهُدَ أَمَّ كَانَ مِنَ الْفَكَآبِيِينَ ﴾ [النمل: ٢٠] ؛ مادة فقد ، الفاء ، والقاف ، والدال ؛ إما أن تكون : فقد بمعنى ضاع ، فتقول : فقدت الشيء ؛ أي : ضاع منى ، وإما تفقدته ، فمعناه : أنه لم يضِع ولكنك تبحث عنه في مظانّه ، فالتفقد هو : بحث عن شيء في الأماكن التي تتوقعه فيها .

وقول الله تعالى: ﴿ وَتَفَقَدَ الطَّيْرَ ﴾ . يدل على أن الرئيس ، أو المهيمن على شيء لابد له من المتابعة ، فساعة أن يجلس في مجلس القضاء أو مجلس العلم أو أي مجلس كان ؛ لابد وأن ينظر ليتفقد المجلس ، والتفقد من سليمان الطَّيِّلا يدل على المتابعة ، وكان محتاجًا للهدهد ، فبحث عنه فلم يجده ؛ لأن سليمان كان يريد أن يقوم برحلة في الصحراء ، والهدهد تحبير في منابع المياه في الأرض ، فهو يرى الماء في الأرض ؛ ولذلك جعل الله له منقارًا طويلًا ؛ لأن ميزته أنه يأكل أي شيء على سطح الأرض ، بل يأكل مما اختباً تحت سطح الأرض .

لذلك لما تكلم عنه بَلقيس وقومها الذين كانوا يعبدون الشمس، استعجب من أمرهم وقال: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُواْ بِلَّهِ ٱلَّذِى يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ . لأن رزقه من هذا الشيء المخبوء في الأرض.

وقول سليمان : ﴿ مَالِى لَا أَرَى ٱلْهُدَهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ ٱلْفَكَآمِينَ ﴾ ساعة يستفهم واحد عن شيء جوابه عند نفسه لا يكون هذا استفهامًا ؛ لأنه يقول : ﴿ مَالِى لَا أَرَى ٱلْهُدَهُدَ ﴾ . كأنه قد استبعد أولًا أن أحدًا يتخلف عن مجلسه ، فهو استفهم أولًا ثم تيقَّن أنه غائب ، فقال : ﴿ أَمَ كَانَ مِنَ ٱلْفَكَآمِينِ ﴾ وما دام كان من الغائبين ، لابد له من الجزاء ؛ لأن أى مخالفة لا تقابل بجزاء تشمر مخالفات متعددة .

والهدهد لما كان غيابه بدون إذن من سليمان ، قال سليمان : ﴿ لَأُعَذِّبَنَّامُ عَذَاكِما شَكِيدًا

أَوْ لَأَاذَبُحَنَّهُۥ أَوْ لَيَـأَتِينِي بِسُلْطَنِ مُبِينِ﴾ [النمل: ٢١]. هذا ليس جبروتًا من سليمان ولكنه حَرْمٌ، ومع ذلك علق أمر العقوبة على حجة الهدهد، مما يستخلص منه أن المرءوس إن رأى خيرًا يخدم فكرة رئيسه ويخدم الفكر العام، وكان الوقت ضيقًا لا ينتظر حتى يأخذ الإذن أو الأمر، بل ينصرف ثم يخبر رئيسه بها.

العلماء بحثوا في العذاب الشديد الذي توعد سليمان به الهدهد، فقالوا: إن الهدهد يتميز ويتفاخر على باقي الطيور بأن شكله جميل: ألوانه المخططة ، وعرفه ، ومنقاره الطويل ، والتاج الذي فوق رأسه ، فقال سليمان : هذا الريش الذي يتخايل به الهدهد سأنتفه ، وألقيه إلى النمل والحشرات . أو أن العذاب الشديد للهدهد أن يرميه سليمان ؛ ليعيش مع غير بني جنسه من الطيور الأخرى ، وهذا عذاب شديد له ؛ لأنه لن يكون له إلف بحركتهم أو نظامهم أو التعامل معهم، فيكون غريبًا طريدًا بينهم، ومن العذاب أيضًا أن يجعله يخدم أقرانه من الهداهد الأخرى ، أو يجمعه مع أضداده ؛ لأن هناك بعض الطيور يضاد بعضها بعضًا ، فساعة يرى طائر طائرًا ، من أضداده يتشاجر معه ، وتقوم بينهم معركة ، ولذلك يقولون : « أضيق من السجن عِشرة الأَضداد » . ومعنى : ﴿فَقَالَ﴾ أي أنه كلِّم سليمان قبل أن ينهره ، وقال له بكل ثقة : ﴿ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ تُحِطُّ بِهِ، وَجِثْتُكَ مِن سَبَإِ بِنَبَإِ يَقِينِ﴾ . انظروا سليمان الذي كان عنده كل هذا الملك الذي لم يؤته أحد ، وحوله كل هذا الصولجان يقول له هدهد ضعيف : ﴿ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطُّ بِهِ عَهِ . فكيف يجرؤ على أن يقول ذلك لسليمان النبي الملك؟ ﴿ وَجِثْتُكَ مِن سَبَهِا بِنَبُم يَقِينِ ﴾ . تعبير قرآني جميل يسمونه في اللغة الجناس، والجناس أن تأتى بلفظين متشابهين في المبنى ومختلفين في المعنى ، والنبأ هو الخبر العجيب وليس الخبر العادى ؛ يقول تعالى : ﴿عَمَّ يَتَسَآةَ لُونَ ۞ عَنِ ٱلنَّبَا ۚ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [النبأ: ١، ٢].

فلا يقال: نبأ، إلا إذا كان الخبر هامًّا وعجيبًا. ومسألة بلقيس وعرشها وقومها الذين يسجدون للشمس خبر هام جدًّا، فلو قال: وجئتك من سبأ بخبر؛ لا يعنى بالمعنى المطلوب ولا يناسب أهمية الحدث.

ومعنى : ﴿ أَحَطَتُ ﴾ الإحاطة معناها إدراك المعلوم من كل جوانبه ، فالمحيط يحيط بالمركز إحاطة مستوية من كل نقطة بأنصاف الأقطار ، وهي إحاطة تامة .

AND THE PROPERTY OF THE PROPER

ولكن هل قول الهدهد لسليمان: ﴿ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ يَجُطُ بِهِ مَهُ . هل هذا نقص في سليمان لأنه لا يعرفها ؟ لا ، بل هذا تكريم لسليمان ؟ لأن الله سخر له ناسًا يخدمونه في كل ناحية ، وفرق بين أن تفعل أنت الشيء لذاتك ، وبين أن يُفعل لك . فمعنى أن يُفعل لك فهذه سيادة أخرى وتكريم كبير ، ولأجل أن يُعلّمنا الله سبحانه وتعالى أننا لا نكتم مواهب النّابغين ونعطى لهم مجالًا أن يقولوا رأيهم ويأخذوا فرصتَهم ويبرزوا مواهبهم لأن هذه خدمة لك أنت أيها الرئيس أو المسئول ؟ ولمصلحتك ، ولأن سليمان لم يسأل الهدهد عن سبأ ، فمعنى هذا أنها كانت معروفة أو سمعوا عنها ، ولكنه لا يعرف التفاصيل التي عرفها الهدهد . ولكن ما هذا النبأ الخطير الذي عرفه الهدهد عن سبأ ؟

## نبأ عظيم جاء به الهدهد

قال تعالى موضحًا: ﴿ إِنِّي وَجَدَتُ آمَرَأَهُ تَمْلِكُهُمْ وَأُونِيَتْ مِن كُلِّي ثَنْءٍ وَلَمَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ [النمل: ٢٣].

﴿ تَمْلِكُهُمْ ﴾ أى: تحكمهم، ومعنى: ﴿ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ أى مما يؤتاه أقرانها من الملوك، وليس مثل الذى أوتيه سليمان التَلْيَكِينُ ؛ لأن هذا شيء آخر. والعرش هو مكان جلوس الملك وكان عادة يتمشى مع عظمة الملك.

والهدهد أخبر سليمان الطّخِيرٌ بقوله : ﴿إِنِّ وَبَدَتُ آمْرَاَةٌ تَمْلِكُهُمْ وَأُوبِيَتَ مِن كُلِّ شَيْءِ وَلَه عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ هذا فيما يتعلق بالملك ؛ لأن نبى اللّه سليمان كان ملكًا نبيًا ، فذكر له الأشياء التي رآها وتتعلق بالملك ؛ وفيما يتعلق بالعقيدة التي تهم سليمان – لأنه نبى – أخبره بقوله عن ملكة سبأ : ﴿وَبَهَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّتْسِ مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ [النمل: ٢٤] .

فكأن الهدهد يعرف قضية العقيدة وقضية الإيمان ، وأن الخلق لا يجب ولا يصح أن يعبدوا إلا الله ! ولذلك يقول إنه وجدها وقومها يعبدون الشمس من دون الله ، ولماذا لا يعبدون الله الذي يخرج الخبء في الأرض؟ كيف لا يعبدون المنعم عليهم بكل النعم؟!

إذن .. هنا نعلم سر الحق في قوله تعالى : ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِّهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٤٤] .

انظروا إلى كلام الهدهد وعقيدته ووعظه الجميل في قوله تعالى: ﴿وَجَدِئُهُمَا وَقَوْمَهَا

يَسْجُدُونَ لِلشَّسِ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَزَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْ تَدُونَ﴾ [النمل: ٢٤].

والذَى أحزن الهدهد أنهم يسجدون للشمس من دون الله ؛ ولذلك قال مستنكرًا فِعلهم : ﴿ أَلَّا يَسْجُدُواْ بِلَّهِ ٱلَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبِّ فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ .

والهدهد خلال طيرانه في قصر بلقيس رأى كُوة أو طاقة تدخل منها الشمس، وهي مبنية بشكل هندسي بحيث تدخل منها الشمس كل يوم بعد شروقها، فتتنبه بلقيس وتستقبلها بالسجود؛ ولذلك حينما ذهب الهدهد بكتاب سليمان إليهم، وقف في الطاقة وسدها بجناحيه، فانتظرت بلقيس دخول شعاع الشمس وارتفاعها، فصعدت إلى الطاقة لترى ما بها، فطار الهدهد وألقى كتاب سليمان التَلْيَكُنُ، فأخذته بلقيس.

إذن .. الهدهد يستغرب أن يسجد هؤلاء القوم للشمس ، ولا يسجدون لله الخالق الرازق الذي يخرج لهم رزقهم ، ويعلم سرهم وجهرهم .

ثم يقول سبحانه : ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [النمل: ٢٦].

فالله هو المستحق للعبادة وحده، وهو رب العرش العظيم، وقلنا: إن عظمة عرش بَلقيس، وعروش ملوك الدنيا كلها هي على قدر عظمة البشر وقدرتهم، ولكن عظمة عرش الله على قدر عظمته وقدرته سبحانه.

سليمان لم يأخذ كلام الهدهد حجة مسلمة ، ولكنه أراد أن يتأكد فقال : ﴿ اللهِ قَالَ اللهِ عَالَ اللهِ الله عَلَى ا

النظر محل العين ، والصدق والكذب لا يعرفان بالعين ، ولكن كلمة النظر هنا انتقلت من العين إلى معنى العلم بالحجة ؛ ولذلك في التوقيع على كثير من الأوراق يقول « نُظر » والناس يقولون : هذه مسألة فيها نظر . أي أنها لا تمر مرور الكرام ، بل لابد من بحثها والتأكد منها .

ولذلك قال سليمان : ﴿ سَنَظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ . مع أن المقابل لكلمة صدقت هو كذبت ، ولكن قال : صدقت هو كذبت ، ولكن سليمان لم يقل للهدهد سننظر أصدقت أم كذبت ، ولكن قال : ﴿ سَنَنظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ . وهذا لطف وترفق من الحاكم برعيته ؛ لأن معنى : ﴿ أَمَ كُنتَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ . أى حتى إن كذبت فأنت لم تكذب وحدك ، ولكنك ستكون

ضمن كثير من الكاذبين؛ لأن كثيرًا من الناس يكذبون ، أو أنه من الكاذبين ميلًا لهم أو قريبًا لهم ، وهذا يدل على أن إلهامات سليمان كنبى جعلته يعرف أنه صادق ، ولكنه أراد أن يتأكد؛ حتى لا يجامل جنديًّا من جنوده .

ثم يقول بعد ذلك: ﴿ آذَهُ بِيَكِتَابِي هَمَاذًا فَأَلْقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَأَنظُر مَاذًا يَرْجِعُونَ ﴾ [النمل: ٢٨] هذا معناه أن سليمان فكر في الأمر، وقال: نكتب لها كتابًا ونرسله مع الهدهد؛ حتى يتأكد من الرد ويعرف أبعاد الموقف.

ومعنى : ﴿ ثُمَّمَ تَوَلَّ عَنْهُمْ ﴾ أى أبعُد عنهم قليلًا وانظر ماذا يفعلون ؛ لأنهم سيراجعون بعضهم البعض ؛ لأن معنى : « يَرْجِعُونَ » أى يراجع بعضهم بعضًا .

### رسالة سليمان إلى بَلقيس ملكة سبأ

يقول تعالى: ﴿ قَالَتَ يَتَأَيُّهُا ٱلْمَلُوّا إِنِّ أَلْقِى إِلَىٰ كِنَبُ كُرِيمٌ ﴾ [النمل: ٢٩] ، الهدهد أخذ الكتاب وطار إلى سبأ ، وذهب إلى بلقيس ، وألقى إليها الكتاب ، فلما قرأته ؛ ﴿ قَالَتْ يَتَأَيّّهُا الكتاب ، فلما قرأته ؛ ﴿ قَالَتْ يَتَأَيّّهُا الْكَتَاب وطار إلى سبأ ، وذهب إلى بلقيس ، وألقى إليها الكتاب ، فلما قرأته ؛ ﴿ وَقَالَتْ يَتَأَيّّهُا اللّه اللّه على أن أوامر سليمان الطّيْخُ أوامر محوطة بالتنفيذ العاجل ؛ ولذلك وصلت إجابة بلقيس فى الكلام الذى أمر به الهدهد مباشرة ، دون ذكر لما حدث من الهدهد بعد صدور الأمر إليه ، وكأن الهدهد بعد صدور الأمر إليه نقّذ الأمر بمنتهى السرعة ، فوجدنا كلام بلقيس إلى قومها بعد أن تلقت كتاب سليمان الطّيْخُ . والملأ هم أعيان القوم وأشرافهم والمستشارون عند الملكة – بلقيس – ووصفت كتاب سليمان بأنه : ﴿ كِنَبُ كُرِيمٌ ﴾ فهل كانت تسمع عن سليمان ؟ أم لأن الخطاب بهرها بخطة ألجميل وورقه الراقي وختمه الغريب .

وَبَعَدَ ذَلَكَ قَالَتَ: ﴿ إِنَّامُ مِن شُلَيْمَنَ وَالِنَّهُ بِشَـمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ۞ أَلَّا تَعْلُواْ عَلَىٰ وَأَتُونِ مُسْلِمِينَ﴾ [النمل: ٣٠، ٣١].

وهذا يدل على أنها كانت تعرف حكاية سليمان وأنه ملك ونبى .. إلخ، وانظروا إلى كتاب سليمان وإيجازه الشديد حيث يقول: ﴿ يِسْسِمِ الْتَهَ الْتَجَيْسِ اللَّهِ الْتَجَيْسِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فإياكم وهذا التعالى والتكبر؛ مثلما نقول: «هى كلمة واحدة». بلقيس حينما ألقى إليها الخطاب وقرأته، جمعت الملأ وقالت لهم: لقد وصلنى كتاب من سليمان ونصه كذا وكذا، وبعد ذلك طلبت مشورتهم وأن يشيروا عليها بما تفعل فقالت: ﴿قَالَتُ يَتَأَيُّهُا ٱلْمَلَوُّا ٱفْتُونِي فِي النمل: ٣٢].

معنى : ﴿ أَفَتُونِ ﴾ أى : أعطونى قوة في الحكم الذي تصدرونه ، فهي سألتهم أن يفتوها في أمرها ، مع أن الأمر ليس أمرها وحدها ، ولكنه أمرهم جميعًا ، ولكن المقصود بقولها أن هذا الأمر قبل أن يخدش الرعية سيخدشها هي أولًا .

وقولها : ﴿ مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَىٰ تَشْهَدُونِ ﴾ . أى لا أبتُ فى أمر ﴿ حَتَىٰ تَشْهَدُونِ ﴾ أى تخضرون عندى ، وهذا يدل على أنها رغم مالها من سيطرة وهيمنة وسلطان ، إلا أنها شاورت الملأ وأرادت أن تسمع رأيهم فى هذا الأمر .

قال تعالى : ﴿قَالُواْ غَنْنُ أُوْلُواْ قُوَّةٍ وَأُوْلُواْ بَأْسِ شَدِيدٍ وَٱلْأَمْرُ اِلِيَكِ فَٱنْظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ﴾ [النمل: ٣٣] .

أى نحن أصحاب قوة وعندنا شجاعة وعندنا بأس، وعددنا كبير وعندنا عدد وآلات وجيش قوى، وهذه كلها مظاهر قوة، فإن كنت تريدين الدخول مع سليمان في حرب فنحن جاهزون، ونحن لا نقول هذا لندفعك إلى الحرب، ولكن الأمر والرأى الأخير لك.

ولكن المرأة كانت عاقلة فلم تغتر بالقوة ، وحذرت قومها من دمار الحرب وآثارها ، فردت عليه م بقول الله تعالى : ﴿ قَالَتَ إِنَّ ٱلْمُلُوكَ إِذَا دَخَكُواْ فَرْبَكَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُواْ أَعِنَّهُ أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكُذَالِكَ يَفْعَلُونَ﴾ [النمل: ٣٤] .

لأن الذي جاء ليأخذ الملك يريد أن يأخذ المالكين، وينهب كل ما عندهم؛ لأنه ساعة يصل إلى مكان القوم لا يضمن أن ينتصر عليهم، فيخرب ما يستطيع تخريبه من ممتلكاتهم، ولا يحافظ على شيء إلا بعد أن يضمن استقرار الأمور له.

وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلُواْ أَعِنَّهُ أَهْلِهَا آذِلَةً ﴾ . كلام صحيح ؛ لأنك إذا نظرت إلى أى حاكم يستولى على الحكم ، تجد الانتقام حاكم يستولى على الحكم ، تجد الانتقام يكون من الحكام السابقين ، وإلصاق شتى التهم بهم من فساد وغيره ؛ لأن الحكم الجديد قام

على أنقاضهم ، وبين النظامين لَدَد وخصومة .

وقوله: ﴿ وَكَذَالِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ . وهذا الكلام من الله تعالى تأييدًا لكلام بلقيس ، فهى قالت رأيها والحق سبحانه وتعالى أيدها فيه ، أى أنها صادقة فى هذا ، مما يدل على أن الحق سبحانه وتعالى - رب الخلق أجمعين - إذا سمع من عبد من عبيده كلمة حق يؤيده فيها ، كما ترك الملأ القرار الأخير للملكة ؛ لتفعل ما تراه مناسبًا ، بدأ عقلها وفطنتها يعملان ، فقالت : إن كان ملكًا سيطمع فى خيرنا ، وإن كان نبيًا فلن يأبه بهذا الخير ، فأنا سأرسل إليه بهدية .

هذه الهدية تناسب سليمان وبلقيس معًا ، فهو ملك وهي ملكة ، فلابد أن تكون الهدية ثمينة جدًّا ؛ حتى تأخذ بلب سليمان ، وحتى تثبت له أنها على جانب كبير من الثراء والغنى والترف ، فقالت لقومها : أنا سأرسل إليه بهدية ، فإن كان من أهل الملك والدنيا سيقبل الهدية ، فنعرف أنه يريد بعض الخراج والمال ، وإن رد الهدية فهو نبى لا يطمع في شيء مما في أيدينا ؛ قال تعالى على لسانها : ﴿ وَإِنِي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِم بِهَدِيَةِ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [النمل:

أى سنرى كيف يقابلهم وماذا سيقول لهم ؟ وهذا رأى جميل منها ، ودليل على حصافتها وذكائها ، مما جعل القوم يفوضونها في تسيير أمور مملكتهم . و﴿ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ هم الذين أرسلتهم بالهدية إلى سليمان الطَيْئِلان .

## الله أعطى سليمان سرًّا من علم الكتاب

ثم يقول الله تعالى : ﴿ فَلَمَا جَآءَ سُلَيْمَانَ قَالَ أَتُمِدُّونَنِ بِمَالِ فَمَا ٓ ءَاتَـٰنِ؞َ ٱللَّهُ خَيْرٌ مِّمَا ٓ ءَاتَـٰكُمُ بَلْ أَنتُم بِهَدِيَّتِكُورَ نَفْرَحُونَ﴾ [النمل: ٣٦].

أى: لما جاء الرسول سليمان بالهدية ، قال له سليمان : لست بحاجة إلى مالكم ؛ لأن الله أعطانى خيرًا مما عندكم ، وقوله لهم : ﴿ بَا أَنتُر بِهَدِيَّتِكُر نَفْرَحُونَ ﴾ . يصح أن يكون معنى قوله : إنكم أناس تفرحون بأنكم قدمتم هدية لى لتأسرونى بها . أو أن معناه : إنهم يفرحون حين تأتيهم هدية من أحد ، فكلاهما صحيح ، أو : أنا رددت الهدية وسترجع لكم وستفرحون برجوعها . هذه ثلاث معان ، فأنتم بهدية منكم لى تفرحون حين تأتيكم هدية ، أو أننى حين أرد الهدية لكم ستفرحون برجوعها إليكم .

ثم قال لرسول بلقيس في لهجة حاسمة : ﴿ أَرْجِعَ إِلَيْهِمْ فَلَنَأَنِينَهُم بِجُنُودِ لَا قِبَلَ لَهُمْ بِهَا وَلَنُخْرِجَنَهُمْ مِنْهَا ۚ أَذِلَٰهُ وَهُمْ صَلِغِرُونَ﴾ [النمل: ٣٧] .

كلامه هنا يكشف كلامها الذى قالته لقومها ؛ فهى قد قالت : ﴿ إِنَّ ٱلْمُلُوكَ إِذَا دَخَـُلُواْ قَرْبَــَةٌ أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُواْ أَعِزَّهَ أَهْلِهَا آذِلَةٌ ﴾ . فكأنه من منطلق النبوة يرد عليها وعلى كلامها بالحرف .

ومعنى: ﴿ لَا قِبَلَ لَمُمُ بِهَا﴾ القِبل: هو المقابل، أى لا يستطيع مقابلة هذا الأمر أو مواجهته، أو أنهم أضعف من أن يواجهوا هذا الأمر.

ومعنى : ﴿ أَذِلَٰهُ ۚ وَهُمْ صَلِغِرُونَ ﴾ أى يخرجهم من الملك « أَذِلَّةٌ » لأنهم كانوا ملوكًا ، وسلب منهم الملك فصاروا أذلة ، والصغار يكون بالأسر أو القتل .

ثم التفت سليمان حوله وقال : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْمَلَؤُا أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِ مُسْلِمِينَ ﴾ [النمل: ٣٨].

هذه أيضًا من إلهامات النبوة ، فكأن الله أعلمه أن القوم بعد أن رد إليهم هديتهم ، سيأتونه مسلمين طائعين ولن يحاربوه ، فكأنه قد علم أنهم سيأتون إليه ، فأراد أن يرسل من يذهب إلى سبأ ، ويأتيه بعرش بلقيس قبل أن يصل القوم إليه ، ولأن هذا الأمر صعب التحقيق ويتطلب قدرات خاصة .

وقيل إن الذى تكلم عفريت من الجن، قال : ﴿أَنَا ءَالِيكَ بِهِـ فَبَلَ أَن تَقُومَ مِن مَّقَامِكُ وَإِنِّ عَلَيْهِ لَقَوِئُ أَمِينٌ﴾ [النمل: ٣٩].

وقوله: ﴿ وَمَن لَ أَن تَقُومَ مِن مَقامِكُ ﴾ . هذه كلمة مجملة ؛ لأن مقام سليمان في مجلسه بينهم للحكم والعلم ومدارسة الأمور ، مقام طويل قد يستمر ساعات ، والذي يحدد هذا المقام مدة الإقامة التي كان يجلسها معهم ، من أجل هذه الأمور ، ومعنى هذا أن العفريت سيأتيه بعرش بلقيس قبل أن يترك مجلسه هذا ، أي أنه لن يتأخر به جلسة أخرى .

هنا القرآن لم يخبرنا أن أحدًا آخر تكلم في هذا الموضوع إلا بالوصف حيث قال تعالى : ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنَ الْكِنْبِ أَنَا ءَالِيكَ بِهِۦ فَبْلَ أَن يَرْيَدُ ۚ إِلَيْكَ طَرْفُكُ ۗ [النمل: ٤٠].

أنت لو حسبت المدة التي يستغرقها هذا الكلام: ﴿ أَنَا ءَالِيكَ بِهِ ۚ قَبْلَ أَن يَرْبَدُ ۚ إِلَيْكَ

طَرُّهُكَ ﴾ تجد أن طرفك ارتد خلالها مرتين أو ثلاثًا ، فالعفريت من الجن طلب إعطاءه مدة من الوقت ، هى مدة بقاء سليمان فى مجلسه ، وليكن ساعة أو ساعتين أو أكثر ، لكن أن يأتى به قبل أن يرتد إليه طرفه ، فهذه سرعة خارقة !!! لأن الطرف يرتد بسرعة ، ولذلك لم يقل القرآن : فذهب الذى عنده علم من الكتاب فجاء بالعرش ، ولكن جاء بالخبر مباشرة فى قول الله تعالى : ﴿ قَالَ النَّهِ عِندُهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا ءَائِكَ بِهِ ء قَبْلَ أَن يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرَّفُكُ فَلَمَا رَءَاهُ مُشْتَقِرًا عِندُهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ رَبِي ﴾ . وهذا دليل على السرعة الفائقة .

CONTROL OF THE PROPERTY OF THE

بعض العلماء قالوا : إن هذا الرَجل هو آصف بن برخيا ، وكان رجلًا صالحًا أعطاه الله من أسرار قوته .

وقال آخرون: الذي عنده علم من الكتاب هو سليمان نفسه ، فكأن العفريت لما قال له : وَأَنَا عَالِيكَ بِهِ عَبَلَ أَن تَقُومَ مِن مَقَامِكُ ﴾ قال له هو : ﴿ أَنَا عَالِيكَ بِهِ عَبْلَ أَن يَرْتَدَ إِلَيْكَ طَرَّفُكُ ﴾ .

فهو إذن سليمان ، لماذا ؟ قالوا : لأنه لو كان هذا الرجل واحدًا غير سليمان ، فمعنى هذا
أن له تفوقًا في معرفة الكتاب قبل سليمان .

ورد بعض العلماء على ذلك بقولهم: إن هذه عظمة لسليمان ؛ لأنه فوق من يعرف هذا العلم ، والمزايا لا تقتضى إلا فضيلة ؛ لأن هذا الرجل مع ما عنده من علم بأسرار الكون سخره الله لخدمة سليمان .

وليسُ بالضرورة أن يكون الرجل العظيم عارفًا بكل شيء، فلا يمكن أن نطلب من الملك أن يكون ماهرًا في بعض ما يجيده الصبية في الصناعات اليدوية مثلًا.

فمن عظمة سليمان أن الله سخر له كل هؤلاء.

قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ قَالَ هَنذَا مِن فَضْلِ رَبِي لِيَبْلُونِيَ ءَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ ۗ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَقْسِهِ ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِئُ كَرِيمٌ ﴾ [النمل: ٤٠].

وما دام سليمان قال: ﴿ هَنَذَا مِن فَضَلِ رَقِي ﴾ . فهذا يدل على شيئين لا ثالث لهما: إما أن الله سخر له أحدًا فجاءه بالعرش ، أو أن الله أعطاه علمًا من الكتاب فجاء به ، وإن كانت هذه أو تلك ففضل من الله عليه بإعطائه هذا العلم له أو لأحد من أتباعه .

ومعنى ﴿ لِيَبْلُونِ ﴾ : الابتلاء هو الاختبار، والاختبار ليس مذمومًا لذاته، ولكنه يذم

لنتيجته فالذى ينجح فيه يكون سعيدًا ، وإن فشل يكون حزينًا ، ولذلك سليمان ذكر النتيجتين معًا فقال : ﴿ لِيَبْلُونَ مَأْشَكُرُ أَمَّ أَكْفُرُ ﴾ . فالشكر معناه : أنه ذكر المنعم ولم يلهه جمال النعمة عن جلال الواهب ، وأما كفر النعمة ، أن يقول الإنسان . هذا من ذكائي وجهدى . وقوله تعالى : ﴿ وَمَن شَكّر فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ مِنْ ﴾ أى أن الله لا يحتاج إلى شكرنا ، فشكرك لا يزيد في صفات الله صفة كمال .

\$\$<sub>\$</sub>\$\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$

كذلك الذى يكفر النعمة ولا يشكر اللَّه علْيها فإن اللَّه ﴿غَنِيٌ كَرِيمٌ ﴾ أى غنى عن الشكر، وكريم يعطى بغير حساب.

## سليمان الطيخ يختبر ذكاء بلقيس

ولما جاء العرش واستقر عند سليمان أمر بنصبه وتجهيزه ؛ لأن بلقيس قادمة إليه في الطريق ، وهو يريد أن يختبرها اختبارًا عقليًّا واختبارًا إيمانيًّا ، فأمر بأن ينكِّروا عرشها ، فقال لهم : ﴿ فَكَرُوا لَمَ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

كلمة: ﴿نَكِرُوا﴾ عكس عَرِّفوا، فعرشها جاء على هيئته كما كان في سبأ، فلو أنها جاءت ورأته كما هو ستعرفه بسهولة، ولا يعرف سليمان ذكاءها في الجواب، فأمرهم أن ينكِّروا لها العرش، بأن يغيروا بعض معالمه.

وقوله: ﴿ نَظُرُ أَنْهَا لِنَ آَمُ نَكُونُ مِنَ ٱلَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ ﴾ . إن كان المقصود به الهداية الإيمانية فهو أن تهتدى إلى الجواب الصحيح . وحينما سألها حاول أن يعمّى عليها في السؤال فقال لها : ﴿ أَهَاكُذَا عَرَشُكِ ﴾ [النمل: ٤٢] . فكأنه يقول لها : إن هذا ليس عرشك ، ولكنه قال : هل عرشك مثل هذا ؟ فهو يريد أن يختبرها يقول لها : إن هذا ليس عرشك ، ولكنه قال : هل عرشك مثل هذا ؟ فهو يريد أن يختبرها فصعب عليها السؤال فماذا قالت ؟ نظرت إلى العرش فوجدته مثل عرشها ، ولكن التنكير الذي حدث له يدل على أنه ليس عرشها ، فجاءت بجواب يحتمل الحالتين معًا فماذا قالت ؟

قالت: ﴿ كَأَنَّهُمْ هُو ﴾ . فعرف سليمان من هذه الإجابة أنها ذكية وحصيفة وعاقلة . هذا بالنسبة لهداية الإيمان ، فهى لكى تعلم أنها تركت عرشها هناك في بلادها وجاءت إلى سليمان ، فكيف جاء سليمان بالعرش بهذه السرعة مع أنها تركته خلفها ؟ ! فلابد أن هذه قدرة فوق مستوى البشر .

وقول سليمان : ﴿ نَكِرُواْ لَهَا عَرْشُهَا نَظُرُ أَنَهُنَدِى ﴾ أى أتهتدى إلى جواب يجمع الأمرين فى المُنكَّر – وهو عرشها – أو تهتدى إلى أن الذى صنع ذلك إنما يكون مؤيدًا من الله بأسرار الكتاب ؛ فنقل العرش بهذه السرعة فتؤمن .

وقول الله تعالى: ﴿ وَأُوبِينَا ٱلْعِلْمَ مِن قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ ﴾ . إن كان هذا الكلام تكملة كلام بلقيس ، فمعناه أنها أوبيت العلم قبل هذه الحادثة ، وعلمت أنه نبى خاصة بعد أن رد الهدية الثمينة ، وقال لهم : ﴿ بَلْ أَنتُم بِهَدِيَّتِكُمُ نَفْرَجُونَ ﴾ . إلى آخر هذه المواقف ، فكأنها تقول له : نحن عرفنا قبل هذه الحادثة أنك نبى وأسلمنا . أو أن الكلام كلام سليمان التَلْيَانِيّ .

# إسلام بَلقيس مع سليمان للَّه رب العالمين

ثم يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَصَدَّهَا مَا كَانَت نَّعْبُدُ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمِ كَيْفِرِينَ ﴾ [النمل: ٤٣]. أى أن سليمان بما صنع من أحداث صدها عما كانت تعبد من دون الله ؛ لأنها كانت من قوم كافرين .

إذن .. فليست هي التي قالت: ﴿ وَأُوتِينَا الْعِلْمَ مِن قَبِلْهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ ﴾ أو أنها لم تنطق بالكلمة نطقًا صريحًا ، إلا بعد أن دخلت الصرح ، أو أنها ظلمت نفسها في أنها اتهمت سليمان بأنه يريد أن يغرقها في الماء ، حينما قال لها : ﴿ اَدْخُلِي اَلصَّرَ ۖ ﴾ . ومعنى : ﴿ حَسِبَتُهُ لَكُمْ اللهِ عَلَى اللهُ عَملية قسرية لكل إنسان قد لُجَدَة ﴾ أي ظنته لجة ماء ، وكونها كشفت عن ساقيها ، هذه عملية قسرية لكل إنسان قد

LANGE BELLEVER BELLEV

يُعَرِّضُ نفسه للسير في الماء ، فأنت حين تسير في الطريق ، وتجد فيه ماء ترفع طرف ثوبك ؟ حتى لا يصيبه بلل ، وبعض الإسرائيليات الداخلة في كتب التفسير تزعم أن سليمان عمل هذه العملية ؛ حتى تكشف بلقيس عن ساقيها ليراها ؛ لأنه بلغه أنها مشعرة الساقين ، وهذا كذب فلا يليق أن يقال هذا عن نبي من أنبياء الله صلوات الله عليهم أجمعين .

QUANGAN KANGAN KANGAN

## حكم داود وسليمان عليهما السلام في فضية الحرث

يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَمْكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنْـمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِكُمْمِهِمْ شَنِهِدِينَ ۞ فَفَهَمْنَكَهَا سُلَيْمَانَ وَكُلَّا ءَانَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمَأْ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرُ وَكُنَّا فَنعِلِينَ﴾ [الأنبياء: ٧٨، ٧٩].

كلمة: ﴿ يَحْكُمُانِ ﴾ تدل على أن هناك خصومة فى قضية الحرث ، والحرث هو إثارة تربة الأرض مثلما يحرث الفلاح الأرض ، سمّى ربّنا الزرع والثمر والحداثق بالحرث ، فقال تعالى : ﴿ وَإِذَا تُوَلَّىٰ سَكَىٰ فِى ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلُ ﴾ [البقرة : ٢٠٠] .

فمعنى : ﴿وَيُهَالِكَ ٱلْحَرَّتَ﴾ . أى يهلك ما نشأ من الحرث من زروع وثمار وفواكه ، فيسمى الزروع حرثًا مع أن الحرث هو إعداد الأرض للزرع ، وهذا يوضح لنا أنه لا يمكن زرع إلا بحرث .

وقصة الحرث التى حكم فيها داود وسليمان عليهما السلام ، أن رجلًا عنده زرع ورجل عنده غنم ، فراعى الغنم غفل عن غنمه فهربت إلى الزرع وأكلته ، قام صاحب الزرع فاشتكى لنبى الله داود ، وداود لأول وهلة قال لصاحب الغنم : أعط الغنم لصاحب الأرض وانصرف ، في هذا الوقت كان عمر سليمان أحد عشر عامًا ، فلما خرج الراعى وصاحب الأرض من عند داود قال لهما : ماذا قضى أبى ؟ قالا له : قضى بأن يأخذ صاحب الأرض الغنم .

وتأويل ذلك : ربما وجد داود أن قيمة الزرع الذى أكلته الغنم ، يساوى قيمة الغنم ، فحكم هذا الحكم .

لما قص الرجلان قصتهما على سليمان لم يقل : هذا ظلم أو جور . ولكن قال : هناك حل أرفق .. فلما قال هذا الكلام وبلغ داود أرسل إليه ، وقال له : ما هو الأرفق الذي تراه في هذه

القضية ؟ قال له : نعطى الغنم لصاحب الزرع ، فيستفيد بلبنها وأصوافها ، ونترك صاحب الغنم يزرع الأرض حتى تثمر ، وتصبح كما كانت قبل اعتداء الغنم عليها ، وعندئذ يأخذ صاحب الغنم غنمه ، ويأخذ صاحب الأرض أرضه .

فربُّنا هو الذي فهَّم حل هذه المسألة لسليمان ، وهذا ليس طعنًا في داود ؛ لأن اللَّه آتي كل واحدٍ منهما مُحكمًا وعلمًا .

### السحر ومملكة سليمان

قال تعالى : ﴿وَإِنَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانُّ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِكنَّ ٱلشَّيَطِينِ كَفَدُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّـاسَ ٱلسِّيخَرَ وَمَا أَنزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَـٰدُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّى يَقُولُا ۚ إِنَّمَا خَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرُ ۚ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِدِ. بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِۦَّ وَمَا هُم بِضَكَارِينَ بِهِۦ مِنْ أَحَادٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَيَنَعَلَمُونَ مَا يَضُدُّرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدَ عَكِلْمُوا لَمَنِ اشْتَرَىٰهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً وَلَيِنْسَ مَا شَكَرُوا بِهِ أَنْفُسَهُمُّ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ١٠٢].

ولنا أن نلحظ أن هذه الآية قد نزلت بعد قوله سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَمَّا جَمَآ هُمَّ رَسُولٌ مِّنَّ عِندِ اللَّهِ مُصَكِّدِةٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبُذَ وَبِيُّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ كِتَابَ اللَّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ١٠١].

وهكذا يتضح لنا أن بعضًا من بني إسرائيل قد ترك كتاب الله المصدق لما معهم من التوراة، ولم يقفوا عند الترك لآيات الحق، بل اتبعوا ما جاء به الباطل.

إذن .. فالكتاب الذي كان يجب أن يتبعوه تركوه وخالفوه ، والبُّهتان الذي كان يجب أن يجتنبوه اتبعوه، وهذا سلوك مخالف لقضية الحق بين الخير والشر .

وقلنا : إن الآية الكريمة تعرضت لأمر قد شاع عند بعضٍ من بني إسرائيل ، لقد قالوا : إن سليمان إنما صار ملكًا وثريًّا بفضل ما تعلمه من سحر . وهذا قول باطل ، برًّا الله سليمان منه في قوله: ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِكَنَّ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلمِيتِحَرَ ﴾. إن سليمان لم يكفر ، إنما تلقى نعمة اللَّه بالعِرفان والشكر ، وسخر اللَّه له ما شاء من خلقه تكريمًا له ، وإرادة الحق في ذلك لها حكمة بالغة ، ومن حِكمته تعالى أن يعطيه ملكًا لا ينبغي لأحد من

ZOSTANIANIANASTANIANASTANIANASTANIANASTANIANASTANIANASTANIANASTANIANASTANIANASTANIANASTANIANASTANIANASTANIANAS

العالمين، لقد شاءت إرادة الحق ذلك؛ ليكون سليمان رسولًا له مكانة في قومه، [ أعنى ] مكانة تليق بالزمن الذي جاء فيه سليمان.

إن المتأمل للموكب الرسالي يجد أن كل رسول قد صادف في قومه المكابرين والمعاندين والكافرين والمتربصين به الدوائر لماذا ؟

لأن الرسول لا يجئ إلا وقد استشرى الشر، وما دام الشر قد استشرى، فلابد أن للشر قومًا ينتفعون به، وحين يأتى رسول لينهى سيادة الشر فى الأرض، فهو يواجه أول ما يواجه المنتفعين بالشر، ولا يتبع النبى غالبًا إلا الضعفاء؛ ليخلصهم الرسول برسالته من شر الأقوياء، وقد أراد الله برسالة سليمان أن يبين لنا طبيعة الإنسان .. حين يؤيد رسولًا بملك لا يمكن لأحد أن يخالفه، إنه رسول ومَلِك من نوع خاص.

فالملوك يملكون ما يدخل تحت قدرتهم بالإمكانات المادية ، لكن الله أعطى سليمان ملكًا لا ينبغى لأحد من العالمين ؛ لأنه سخر له القوى التي لا يمكن أن تسخر لبشر عادى ، فكأن الله يريد أن ينبه الإنسان أنه لو أراد حَكمًا من السماء مسنودًا بحكم ملكى ، فلن يستطيع إنسان أن يرفع رأسه ؛ لأن الخالق جل وعلا قادر على أن يسخّر لمثل ذلك الحكم ما يجعله يقهر الجميع على أن يند شبحانه طواعية الإيمان واختيارية اليقين .

لذلك يترك الرسل ضعفاء ؛ ليعلم من يقبل عليهم بنداء الإيمان لا بمجرد القهر .

ولذلك خُيِّر رسول اللَّه ﷺ أن يكون نبيًا ملكًا ، فرفض رسول الله . لماذا ؟ لأنه إذا كان ملكًا نبيًّا ستكون له من أسباب القوة ما لا يستطيع أحد أن يخالف دعوته ، قهرًا وعَنوةً ؛ لذلك اختار رسول اللَّه ﷺ الرسالة والنبوة دون الملك . . اختار أن يدعو الناس إلى الله ، فيأتونه رغَبًا في منهج اللَّه لا رهبًا من ملكه هو .

ولقد اتهم بعض من بنى إسرائيل سليمان بأنه كفر، ويقرر الحق [عدمَ كُفره في قوله تعالى]: ﴿وَمَا كُفُر سُلَيْمَانُ ﴾. ويدلنا الحق أن الكفر كان من الشياطين الذين يعلمون الناس السحر، ونكتشف من ذلك أن نبى الله سليمان لم يكن يعلم السحر، وأن ملكه واستتباب الأمر له لم تكن قضية سحر، إنما هي مشيئة الحق سبحانه وتعالى.

# ذكر قصة نبى اللَّه إشعيا بن أمصيا

[ قال ابن كثير: قال محمد بن إسحاق: وكان قبل زكريا ويحيى وهو ممن بشر بعيسى ومحمد عليهما السلام. وكان في زمانه ملك اسمه حزقيا على بنى إسرائيل ببلاد بيت المقدس، وكان سامعًا مطيعًا لإشعيا فيما يأمره به وينهاه عنه من المصالح، وكانت الأحداث قد عظمت في بنى إسرائيل، فمرض الملك وخرجت في رجمله فرحة وقصد بيت المقدس ملك بابل في ذلك الزمان وهو سنحاريب. قال ابن إسحاق: في ستمائة ألف راية، وفزع الناس فزعًا شديدًا. وقال الملك للنبي إشعيا: ماذا أوحى الله إليك في أمر سنحاريب وجنوده ؟ فقال: لم يوح إلى فيهم شيء بعد. ثم نزل عليه الوحى بالأمر للملك حزقيا بأن يوصى ويستخلف على ملكه من يشاء، فإنه قد اقترب أجله. فلما أخبره بذلك أقبل الملك على القبلة فصلى وسبح ودعا وبكى، فقال وهو يكى ويتضرع إلى الله عز وجل بقلب مخلص وتوكل وصبر: وسبح ودعا وبكى، فقال وهو يكى ويتضرع إلى الله عز وجل بقلب مخلص وتوكل وصبر: اللهم رب الأرباب وإله الآلهة يا رحمن يا رحيم، يا من لا تأخذه سِنة ولا نوم، اذكرني بعملى وفعلى وحسن قضائي على بنى إسرائيل، وذلك كله كان منك فأنت أعلم به من نفسى، وسرى وإعلاني لك.

قال: فاستجاب الله له ورحمه ، وأوحى الله إلى إشعيا أن يبشره بأنه قد رحم بكاءه وقد أخر فى أجله خمس عشرة سنة وأنجاه من عدوه سنحاريب . فلما قال إشعيا له ذلك ؛ ذهب منه الوجع وانقطع عنه الشر والحزن وخر ساجدًا وقال فى سجوده : اللهم أنت تعطى الملك من تشاء ، وتنزعه ممن تشاء ، وتعز من تشاء ، وتذل من تشاء ، عالم الغيب والشهادة ، فأنت الأول والآخر والظاهر والباطن ، وأنت ترحم وتستجيب دعوة المضطرين . فلما رفع رأسه أوحى الله إلى إشعيا أن يأمره أن يأخذ ماء التين فيجعله على قُرحته فيشفى ويصبح قد برئ . ففعل ذلك فشفى .

وأرسل الله على جيش سنحاريب الموت فأصبحوا وقد هلكوا كلهم سوى سنحاريب وخمسة من أصحابه منهم بُختنَصَّر أرسل ملك بنى إسرائيل فجاء بهم فجعلهم فى الأغلال وطاف بهم البلاد على وجه التنكيل بهم والإهانة لهم سبعين يومًا ويطعم كل واحد منهم كل يوم رغيفين من شعير ، ثم أودعهم السجن ، وأوحى الله تعالى إلى إشعيا أن يأمر الملك بإرسالهم إلى بلادهم لينذروا قومهم ما قد حل بهم ، فلما رجعوا جمع سنحاريب قومه وأخبرهم بما قد كان من أمرهم ، فقال له السحرة والكهنة : إنا أخبرناك عن شأن ربهم وأنبيائهم فلم تطعنا ، وهى أمة لا يستطيعها أحد من ربهم فكان أمر سنحاريب مما حوفهم الله به . ثم مات سنحاريب بعد سبع سنين .

قال ابن إسحاق: ثم لما مات حزقيا ملك بنى إسرائيل مرّج أمرهم واختلطت أحداثهم وكثر شرهم، فأوحى الله تعالى إلى إشعيا فقام فيهم فوعظهم وذكرهم وأخبرهم عن الله بما هو أهله وأنذرهم بأسه وعقابه إن خالفوه وكذبوه فلما فرغ من مقالته عدُوا عليه وطلبوه ليقتلوه، فهرب منهم فمر بشجرة فانفلقت له فدخل فيها وأدركه الشيطان فأخذ بهدبة ثوبه فأبرزها فلما رأوا ذلك جاءوا بالمنشار فوضعوه على الشجرة فنشروها ونشروه معها، فإنا لله وإنا إليه راجعون ](1).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من وقصص الأنبياء، (٧١١ - ٥٧٣).

# ذكر طرف عن أرميا بن حلقيا من سبط لاوى بن يعقوب

[ قال ابن كثير : وقد قيل : إنه الخضر . رواه الضحاك عن ابن عباس . وهو غريب وليس

وقال ابن عساكر: جاء في بعض الآثار أنه وقف على دم يحيى بن زكريا وهو يفور بدمشق فقال: أيها الدم .. فتنت الناس فاسكن. فسكن ورسب حتى غاب . وقال أبو بكر بن أبى الدنيا: عن عبد الله بن عبد الرحمن قال: قال أرميا: أي رب ، أي عباد أحب إليك؟ قال: أكثرهم لي ذكرًا؟ الذين يشتغلون بذكرى عن ذكر الخلائق، الذين لا تعرض لهم وساوس الفناء ولا يحدثون أنفسهم بالبقاء، الذين إذا عرض لهم عيش الدنيا قلوه وإذا زوى عنهم سروا بذلك، أولئك أنحلهم محبتى أعطيهم فوق غاياتهم ](1).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من و قصص الأنبياء ، (٥٧٣).

### ذكر خبر عن دانيال الطِّيِّلاً

[ قال ابن كثير: روى بسنده عن عبد الله بن أبى الهذيل: قال ابن أبى الدنيا: أحضر بختنصر أسدين فألقاهما في جب، وجاء بدانيال فألقاه عليهما فلم يهيجاه، فمكث ما شاء الله، ثم اشتهى ما يشتهى الآدميون من الطعام والشراب؛ فأوحى الله إلى أرميا وهو بالشام أن أعدد طعامًا وشرابًا لدانيال. فقال: يا رب، أنا بالأرض المقدسة ودانيال بأرض بابل من أرض العراق. فأوحى الله إليه: أن أعدد ما أمرناك به فإنا سنرسل من يحملك ويحمل ما أعددت. فقعل وأرسل إليه من حمله وحمل ما أعده حتى وقف على رأس الجب، فقال دانيال: من هذا؟ قال: أنا أرميا. فقال: ما جاء بك؟ فقال: أرسلني إليك ربك. قال: وَقَدْ ذكرني ربي؟ قال: نعم. فقال دانيال: الحمد لله الذي يجيب من قال: نعم. فقال دانيال: الحمد لله الذي يجيب من رجاه، والحمد لله الذي يجزى بالإحسان إحسانًا، والحمد لله الذي يجزى بالإحسان إحسانًا، والحمد لله الذي يعزى بالصبر نجاة، والحمد لله الذي هو يكشف ضُرّنا بعد كَربنا، والحمد لله الذي هو رجاؤنا حين تنقطع الحيل والحمد لله الذي يقينا حين يسوء ظننا بأعمالنا، والحمد لله الذي هو رجاؤنا حين تنقطع الحيل

وقال أبو العالية قال: لما افتتحنا تشتر وجدنا في مال بيت الهرمزان سريرًا عليه رجل ميت عند رأسه مصحف ، فأخذنا المصحف فحملناه إلى عمر بن الخطاب فدعا له كعبًا فنسخه بالعربية ، فأنا أول رجل من العرب قرأه ، قرأته مثل ما أقرأ القرآن هذا . فقلت لأبي العالية ، ما كان فيه ? قال : سيركم وأموركم ولحون كلامكم وما هو كائن بعد . قلت : فما صنعتم بالرجل ؟ قال : حفرنا بالنهار ثلاثة عشر قبرًا متفرقة ، فلما كان بالليل دفناه ؛ وسوينا القبور كلها لنعميه على الناس فلا ينبشونه قلت : فما يرجون منه ؟ قال : كانت السماء إذا حبست عنهم برزوا بسريره فيمطرون . قلت : من كنتم تظنون الرجل ؟ قال : رجل يقال له : دانيال . قلت : من دغيم منه ثلث الشعرات من قفاه ، إن لحوم الأنبياء لا تبليها الأرض ولا تأكلها السباع . وهذا إسناد صحيح إلى أبي العالية ، ولكن إن كان تاريخ وفاته محفوظًا من ثلاثمائة سنة فليس بنبي بل هو صحيح إلى أبي العالية ، ولكن إن كان تاريخ وفاته محفوظًا من ثلاثمائة سنة فليس بنبي بل هو

رجل صالح ؛ لأن عيسي ابن مريم ليس بينه وبين رسول الله ﷺ نبي بنصِّ الحديث الذي في

« البخارى » ، والفترة التى كانت بينهما أربعمائة سنة ، وقيل: ستمائة . وقيل: ستمائة . وقيل: ستمائة وعشرون سنة ، وقد يكون تاريخ وفاته من ثمانمائة سنة وهو قريب من وقت دانيال ، وإن كان كونه دانيال هو المطابق لما فى نفس الأمر ، فإنه قد يكون رجلًا آخر إما من الأنبياء أو الصالحين ، ولكن قربت الظنون أنه دانيال ؟ لأن دانيال كان قد أخذه ملك الفرس فأقام عنده مسجونًا كما تقدم .

وقد روى بإسناد صحيح إلى أبى العالية أن طول أنفه شبر . وعن أنس بن مالك بإسناد جيد أن طول أنفه ذراع ، فيحتمل على أن يكون رجلًا من الأنبياء الأقدمين قبل هذه المدد .. والله تعالى أعلم .

وروى أبو بكر بن أبى الدنيا فى كتاب وأحكام القبور »: عن أبى الأشعث الأحمرى ، قال : قال رسول الله على : وإن دانيال دعا ربه عز وجل أن تدفنه أمة محمد ». فلما افتتح أبو موسى الأشعرى و تُستَر » وجده فى تابوت تضرب عروقه ووريده ، وقد كان رسول الله على قال : ومن دل على دانيال فبشروه بالجنة ». فكان الذى دل عليه رجل يقال له : حرقوص فكتب أبو موسى إلى عمر يخبره فكتب إليه عمر : أن ادفنه وابعث إلى حرقوص ، فإن النبى فكتب أبو موسى إلى عمر يخبره فكتب إليه عمر : أن ادفنه وابعث إلى حرقوص ، فإن النبى فكتب أبو موسى إلى عمر يخبره فكتب إليه عمر : أن ادفنه وابعث إلى حرقوص ، فإن النبى

ثم قال ابن أبى الدنيا: حدثنا قاسم بن عبد الله عن عنبسة بن سعيد - وكان عالماً - قال: وجد أبو موسى مع دانيال مصحفًا وبحرَّة فيها ودك ودراهم وخاتمه، فكتب أبو موسى بذلك إلى عمر فكتب إليه عمر: أما المصحف فابعث به إلينا، وأما الودك فابعث إلينا منه ومر من قبلك من المسلمين يستشفون به، واقسم الدراهم بينهم، وأما الحاتم فقد نفلناكه.

وروى ابن أبى الدنيا من غير وجه: أن أبا موسى لما وجده، وذكروا له أنه دانيال التزمه وعانقه وقبله، وكتب إلى عمر يذكر له أمره، وأنه وجد عنده مالًا موضوعًا قريبًا من عشرة آلاف درهم، وكان من جاء اقترض منها فإن ردها وإلا مرض وإن عنده ربعة، فأمر عمر بأن يغسل بماء وسدر ويكفن ويدفن ويخفى قبره فلا يعلم به أحد، وأمر بالمال أن يرد إلى بيت المال وبالربعة فتحمل إليه ونفله خاتمه.

وروى عن أبى موسى أنه أمر أربعة من الأُسراء فسكَّروا نهرًا وحفروا في وسطه قبرًا

فدفنه فيه، ثم قدم الأربعة الأُسراء فضرب أعناقهم فلم يعلم موضع قبره غير أبى موسى الأشعرى ﷺ.

وروى ابن أبى الدنيا: عن عبد الرحمن بن أبى الزناد عن أبيه قال: رأيت فى يد ابن أبى بردة ابن أبى موسى الأشعرى خاتمًا نقش فصه أسدان بينهما رجل يلحسان ذلك الرجل، قال أبو بردة: وهذا خاتم ذلك الرجل الميت الذى زعم أهل هذه البلدة أنه دانيال، أحذه أبو موسى يوم دفنه، قال أبو بردة: فسأل أبو موسى علماء تلك القرية عن نقش ذلك الخاتم، فقالوا: إن الملك الذى كان دانيال فى سلطانه جاءه المنجمون وأصحاب العلم فقالوا له: إنه يولد كذا وكذا غلام يعور ملكك ويفسده. فقال الملك: والله لا يبقى تلك الليلة غلام إلا قتلته، إلا أنهم أخذوا دانيال فألقوه فى أجمة الأسد فبات الأسد ولبؤته يلحسانه ولم يضراه، فجاءت أمه فوجدتهما يلحسانه فنجاه الله بذلك حتى بلغ ما بلغ، قال أبو بردة: قال أبو موسى: قال علماء تلك القرية: فنقش دانيال صورته وصورة الأسدين يلحسانه فى فص خاتم ؛ لئلا ينسى نعمة الله عليه فى ذلك. [هذا] إسناد حسن ](۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من وقصص الأنبياء) (٥٨٣ - ٥٨٦).

# ذكر قصة نبى اللَّه العُزير الطَّيِّيُّ

ونلحظ أن الحق قد وصف القرية بأنها: ﴿ عَالِيهَ عُلَى عُرُوشِها ﴾ ، والقرية الخاوية على عروشها ، الحالية من السكان ، وقد تكون أبنيتها موجودة ومهدمة ، إنها أبنية بلا عروش والعروش السقوف ، أى أبنية خربة ، والعرش حين يكون على البيت فالمقصود به الفُسطاط المصنوع مما تصنع منه السقوف ، فكأن العرش قد سقط أولًا على الأرض وتراكمت الجدران مهدمة من فوقه ، ويقول الذي مر على هذه القرية : ﴿ أَنَّ يُتِي مَدَا لِللّهُ بَعَد مَوْتِها ﴾ . والذي مر على القرية بعد الموت ، فكأنه يسأل عن حياة الناس والذي مر على القرية عندما يتكلم عن إحياء القرية بعد الموت ، فكأنه يسأل عن حياة الناس الذين هم أهل القرية . فالقرية لا حياة لها بدون أهل ، إن القرية تكون خربة بدون أناس يسكنونها ، فالقرآن الكريم حين يذكر القرية في بعض الأحيان فهو يريد الحديث عن أهلها . إذن . . فسؤال الذي مر على القرية الحاوية على عروشها هو سؤال أهلها عن أنها قرية خربة . . وهكذا نفهم أن عِمارة المكان من لوازم الكائن الحي وهو الإنسان ، والقرية الحاوية على عروشها مو مؤال أهلها عن أنها قرية .

على عروشها هي : قرية بلا سكان .

وعندما يقول الذى مر على هذه القرية : ﴿ أَنَّ يُحِي مَ هَذِهِ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ أى كيف يحيى اللّه هذه القرية بعد موتها ؟ إن إحياء هذه القرية يتطلب أن يوجد فيها بشر لإقامة الجدران والعروش ؛ وذلك حتى يتحقق العمران ، إن الإنسان لازم لملزوم هو العمران وهو دليل الحياة ، عندما يسأل واحد مثل هذا السؤال : كيف يحيى الله هذه القرية بعد موتها ؟ التساؤل لا يدل على أنه مؤمن ويشك في أن قضية الحياة أو الموت من عند الله ، إنما هو يريد أن يتعرف الكيفية التي يتم بها الإحياء .

إذن .. فتساؤل العبد المؤمن عن كيفية عمارة الله لهذه القرية ، وتساؤل إبراهيم التَلْخِلاً عن كيفية الإحياء بعد الموت هو التعجب . والتعجب فرع الإيمان بالحدث ، والسؤال عن الكيفية معناه تيقن للحدث وإيمان بصانع الحدث ، فعندما يسأل السائل أنى يحيى الله هذه القرية بعد موتها ؟ فهذا السائل لا يشك في قدرة الله على الإحياء ، ولكنه يريد أن يعرف الكيفية ، والكيفية ، والكيفية ، والكيفية ، والكيفية ، وإنما تعبدنا بأن نغرف الكيفية ، وإنما تعبدنا بأن نؤمن بأنه قادر على الإيجاد لهذا الحدث ؛ لأنه القادر على كل شيء .

إذن .. فقول السائل: كيف يحيى الله هذه القرية بعد موتها ؟ وقول إبراهيم خليل الرحمن: ﴿ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِى ٱلْمَوْتَى ﴾ ؟ هذان القولان لا ينفيان الإيمان عن السائل عن عمارة القرية بالحياة ، ولا عن إبراهيم الطّخلان ، ولكن كليهما مشتاق إلى معرفة الكيفية ؛ ليعيش في جو الإبداع لمن أنشأ هذه الصنعة ؛ وعندما يسأل الرجل المؤمن: ﴿ أَنَّى يُحْيِى هَنَدِهِ اللّهُ بَعَدَ مَوْتِهَا ﴾ ؟ فنحن نجد لازمًا وملزومًا ، والمراد الاثنان ، إنه يتكلم عن قرية خاوية على عروشها ، ويتساءل عن الإحياء . والإحياء كما نعرف يكون للبشر الذين سيقومون بالحركة التي تعمَّر وجود تلك القرية ، فكأن الناس لهم حياة ولهم موت ، والقرية بأنقاضها لها حياة ولها موت . وسؤال العبد المؤمن: ﴿ أَنَّ يُحْيَ هَذِهِ اللّهُ بَعَدَ مَوْتِهَا ﴾ ؟ جاءت الإجابة لسؤاله إجابة وسؤال العبد المؤمن: ﴿ أَنَّ يُحْي هَ هَذِهِ اللّهُ بَعَدَ مَوْتِهَا ﴾ ؟ جاءت الإجابة لسؤاله إجابة عملة .

لقد كان سؤال العبد المؤمن عن الكيفية . وهناك شيء نقتنع به بالدليل ، وشيء تقتنع به بالمدليل ، وشيء تقتنع به بالمشاهدة ، وقد أراد الله أن يجعل الدليل إيمان مُشاهد ؛ ﴿ فَأَمَاتَهُ اللهُ مِأْتُهُ عَارِ ﴾ ، لم يجعل الله الدليل المشهدى في ذات السائل ، قال تعالى : ﴿ فَأَمَاتَهُ اللهُ مِأْتُهُ عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُم قَالَ كُمْ لَيْتُ أَقَالَ لَيْتُتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمُ ﴾ . ويخبرنا الحق

سبحانه بحوار دار بينه وبين هذا العبد . فإما أن يكون الحق سبحانه قد كلمه كما كلَّم موسى الطَّيْئِينَ ، أو سمع العبد المؤمن صوتًا أو مَلكًا ، المهم أن سؤالًا قد حدث : ﴿كُمْ لَيِثْتُ ﴾ ؟ فأجابه الرجل : ﴿ لَيِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِرُ ﴾ . إن إجابة الرجل تعنى أنه قد تشكك ، وقد

قال المفسرون: إنه وَجَدَ اليوم قد قارب على الانتهاء، أو انتهى، أو أنه عندما رأى الشمس مشرقة أجاب هذه الإجابة، قال ذلك لأنه لا يستطيع أن يتحكم فى تقدير الزمن، فهل هو صادق فى قوله أم كاذب ؟ إنه صادق. لماذا ؟ لأنه لم ير شيئًا قد تغير فيه ؛ ليحكم بمقدار

لو كان قد نام بشعر أسود ، وقام بعد ذلك بشعر أشيب ، لو حدثت آية تغييرات فيه لكان قد لمسها ، لكنه لم يجد تغييرًا فماذا كان جواب الحق؟ قال تعالى : ﴿ بَلَ لَمِثْتَ مِأْتُهُ عَامِ ﴾ ، إننا هنا أمام قولين ؛ ويكاد الأمر يصبح لغزًا ، قول الرجل الذى يقول : ﴿ لَمِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ ، وقول ربنا تعالى : ﴿ بَلُ لَمِثْتَ مِأْتُهُ عَامِ ﴾ . الحق سبحانه صادق ومنزه ، والعبد المؤمن صادق في حدود ما رأى من أحواله . ونريد دليلًا على هذا ودليلًا على ذلك ، نريد دليلًا على صدق العبد في قوله : ﴿ لَمِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ ﴾ . ونريد من الحق سبحانه وتعالى دليلًا على أن الرجل قد مات مائة عام وعاد إلى الحياة .

ونحن نقول: إن في القصة ما يؤيد صدق الرجل في أنه تصور الزمن الذي مَرّ عليه يومًا أو بعض يوم، وما يؤيد صدق قول الحق سبحانه: ﴿ بَلْ لَيِثْتَ مِأْتُهُ عَامِ ﴾ . لماذا ؟ لأن الرجل كان معه حماره ، وكان معه طعامه وشرابه من عصير وعنب وتين ، وأراد الحق سبحانه أن يدلل على الصدق في القضيتين معًا فقال الحق: ﴿ فَأَنظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ ﴾ . ونظر الرجل إلى طعامه وشرابه فوجد الطعام والشراب لم يتغير منهما شيء . ومعنى عدم التغير أنه لم يمكث إلا يومًا أو بعض يوم . هذا دليل صدق الرجل .

وبقيت مسألة موت الرجل مائة عام ، قال الحق سبحانه للرجل: ﴿ وَانْظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْمَلُكَ ءَاكَةً لِلنَّاسِ ﴾ . فهذا وَلِنَجْمَلُك ءَاكَةً لِلنَّاسِ ﴾ . فهذا يدل على أن شيعًا عجيبًا قد حدث . . إنه آية ، والآية تعنى : شيعًا عجيبًا ؛ وأراد الله له أن يبين بطلب النظر إلى الحمار ، أن يجد الرجل عظام الحمار مبعثرة ، ولا يمكن أن يحدث ذلك في

يوم وليلة ، لا يمكن أن يموت الحمار ويرم جسمه ثم ينتهى لحمه إلى رماد ، ثم تبقى العظام مبعثرة ! إن حدوث ذلك للحمار يتطلب زمانًا طويلًا ، لا يتسع له إلا مائة عام ، فكأن نظرة الرجل إلى الحمار تجعله يصدق أنه لبث مائة عام ، ونظرة الرجل إلى الطعام تجعله يصدق أنه لبث يومًا أو بعض يوم .

فالقضية هي قضية عجيبة ، إذن .. كيف طُوِيَ الزمن في مسألة الطعام ؟ وكيف بُسِطَ الزمن في مسألة الحمار ؟

إن الله يريد أن يثبت أنه هو القابض والباسط للأشياء ، إنه الله الذي يقبض الزمن في حق شيء ويبسط الزمن في شيء آخر ، والشيئان متعاصران معًا ، وتلك العملية لا يمكن أن تكون إلا لقدرة الله الخالق سبحانه .

إن الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَكَةً لِلنّاسِ اللهِ من هم الناس الذين سيجعل الله من قضية الذى مر على تلك القرية «آية » لهم ؟ كان لابد أن يوجد أناس فى القصة ، لكن القرية كانت خاوية على عروشها ، فلا إنسان ولا بنيان . فهل هم الناس الذين كانوا فى القرية أم سواهم ؟ قال البعض من المفسرين هذا ، وقال البعض من المفسرين ذاك . وأصدق شىء يتصل بصدق الله فى قوله: ﴿ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَكَةً لِلنَّاسِ ﴾ . كدليل على وأصدق الله الزمن فى حق شىء وبسطه فى حق شىء آخر ، هو ما يلى : إن عزيرًا هو الذى مر على قبض الله الزمن فى حق شىء وبسطه فى حق شىء آخر ، هو ما يلى : إن عزيرًا هو الذى مر على تلك القرية كما قال جمهرة العلماء ، وعزير كان من الأربعة الذين يحفظون التوراة ، إن أربعة قلط هم الذين حفظوا التوراة ؛ موسى ، وعيسى ابن مريم ، وعزير ، ويوشع عليهم السلام .

أراد الله أن يرى عزيرًا العظام كيف ينشزها بقدرته جل وعلا ، ثم يكسوها لحمًا ؛ فإن عزيرًا قد رأًى رأى العين عملية الإحياء . لقد قال عزير من قبل : كيف يحيى الله هذه القرية بعد موتها ؟ والحق سبحانه أراه التجربة عمليًا ؛ قال له : انظر إلى عظام حمارك ننشزها : أى نرفعها ، أى نرفع كل عظمة من الأرض ، ونركب كل عظمة في مكانها وبعد ذلك تأتى الحياة لتدب في الحمار ، لقد وجد عزير الحياة في نفسه ، ورآها في الحمار .

وبعد ذلك تذكر عزير قرية قد خرج منها وأراد أن يعود إليها ، ولما عاد إلى تلك القرية وجد أمرها قد تغير تغيرًا يتناسب مع مرور مائة عام . وكان في هذه القرية مولاة لأسرة العزير – أي

أمَّة أو جارية - وكانت هذه الأمة قد عميت ، فلما دخل العزير عليها وقال : أفا العزير ، قالت الأمة : ذهب العزير من مائة عام ولا ندرى أين ذهب ولم يعد ، فكرر عليها القول : أنا العزير ، قالت الأَمة : إن للعزير علامة ، وهذه العلامة أنه كان مجاب الدعوة ، فإن كنت حقًّا العزير فادع الله أن يرد على بصرى ، وأن يخرجني من قعودي هذا . إن الأَمة لا تنسى نفسها والعزير أراد أن يؤكد لها أنه هو . فدعا الله لها برد البصر والقيام من القعود فبرئت الأمة ، ولما برئت الأمة نظرت إليه فوجدته هو العزير ، فذهبت إلى قومها وأعلنت أن العزير قد عاد .

بعد ذلك ذهب العزير ليرى ابنه ، فوجده رجلًا طاعنًا في السن قد بلغ من العمر مائة عام ، وكان العزير لا يزال شابًا ، ولنقل : إنه كان في الخمسين من عمره ؛ ولذلك نرى الشاعر يقول مُلغزًا : وما ابن رأى أباه وهو في ضعف عمره ؟ !

لأن العزير قد مات في عمر الخمسين، وقد بعثه الله على نفس عمره أما ابنه فقد بلغ من العمر مائة عام لأنه لم يمت ولم يبعث، بل عاش حياة متواصلة، وهكذا أصبح الولد في عمر المائة، وأصبح الوالد في عمر الخمسين، فقال ابن العزير: إنني كنت أعرف لأبي علامة إنها شامة بين كتفيه، فلما كشف له العزير كتفيه وجد الابن العلامة التي يعرفها في أبيه.

وقال بعض المفسرين شيئًا آخو: إن بختنصر حينما جاء إلى مدينة بيت المقدس وخَرَّبها حرق التوراة ، إلا أن رجلًا قال: إن أباه قد دفن في مكان من كرم [ ومعه ] نسخة من التوراة ، فحاءوا بالنسخة فقال العزير: وأنا أحفظها وقرأ عزير التوراة كما وجدت في النسخة ، فصدق الناس أنه العزير. تلك هي الآية ، وتعجب الناس أن الابن في سن مائة والأب في سن الخمسين ، وهذه هي الآية للناس . ﴿ فَلَمَّا تَبَيَّ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللّه عَلَى كُلِ شَيْءِ أَلله عَلَى كُلُ الله على لسان العزير ، فهل معنى ذلك أنه لم يكن يعلم من قبل أن الله على كل شيء قدير ؟ لا . لقد كان يعلم علم الاستدلال ، ولأنه قد أصبح يعلم علم الشهادة ، على كل شيء قدير ؟ لا . لقد كان يعلم علم الاستدلال ، ولأنه قد أصبح يعلم علم الشهادة ، علم الضرورة وليس مع العَيْنُ أَيْن .

إذن .. قول العزير : ﴿ أَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيِّهِ قَدِيرٌ ﴾ . ما الذي تبين له ؟ لقد تبين له قدرة الله على بسط الزمن وقبضه ، لقد كان يعلم من قبل علم اليقين والآن أصبح يعلم حق اليقين .

<u>ᡎᡷᠮᠩᢞᠩᢞᠩᢞᠩᢞᠩᢞᠩᢞᠩᢞᠩᢞᠩᢞᠩᢞᠩᢞᠩᢞᢦᠩᢞᠩᡷᡮᠩᡷᡮᠩᡷᡮᠩᡷᡮᢊᡷᡮᢊᡷᡮᢊᡷᡮᢊᢣᢥᡘᡮᢊᢣᢥᡘᡮᡢᢣᢥᡘᡮᡢᢣᢥᡘᡮᡢᢣᢥᡘᡮ</u>

### دعوى باطلة

يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُنَزَيْرٌ آبَنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّمَكَرَى ٱلْمَسِيحُ أَبْثُ ٱللَّهِ ۚ ذَلِكَ قَوْلُهُم بِأَفَرُهِ لِهِ ثُمْ يُصَهَهُونَ قَوْلَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا مِن قَبْلٌ قَدَنَالُهُمُ ٱللَّهُ آنَّ يُؤْفَكُونَ﴾ [النوبة : ٣٠].

نقول: إن هذا الادعاء فيه مساس بجلال الله، فالإنسان يتخذ ولدًا لعدة أسباب، إما لأنه يريد أن يبقى ذكره في الدنيا بعد أن يرحل، والله سبحانه وتعالى هو الحي الذي لا يموت، وإما لكى يعينه ابنه عندما يكبر ويضعف، والله سبحانه وتعالى هو القوى، وإما ليرث ماله وما يملك، والله تبارك وتعالى يرث الأرض ومن عليها، وإما ليكون عزوة له والله جل جلاله العزيز دائمًا، وهكذا تنتفى كل الأسباب التي يمكن أن تؤدى إلى هذا الادعاء، ولا يعقل أن يرسل الله سبحانه وتعالى رسولًا ليبين للناس منهج الحق فيقول: إنه ابن الله.

ثم يقول سبحانه: ﴿ اَتَّحَدُنُواْ اَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَكُهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ الْبَنَ مَرْبَكُمْ وَمَا أَمِرُواْ إِلّا لِيعَبُدُواْ إِلَىهَا وَحِدُاْ لَا إِلَىهَ إِلّا هُوَ سُبْحُكُنُهُ عَكَا الْبَنَ مَرْبَكُمْ وَمَا أَمِرُوا إِلّا لِيعَبُدُواْ إِلَىهُا وَحِدُا مِنافِ لما أَمروا به ؟ لأنهم أَمروا بأن يعبدوا الله الواحد الْحَد ؛ والأرباب هنا منافية للألوهية الواحدة ؛ وقوله تعالى : ﴿ وَمَا أَمِرُواْ إِلّا لِيعَبُدُواْ الله الله ولا يمكن أن يأتي بأوامر ونواه من عنده ؛ لأنه جاء الله ميزان إيمان الناس بربهم ، ومعنى أنهم قالوا : إن المسيح ابن الله . أنهم ألّهوه لأن يعبد ؛ وقوله تعالى : ﴿ وَمَا أَمُولُواْ إِلّا لِيعَبُدُواْ إِلَى اللّهِ مَا الله وَحِدُاللهِ الله من عالم الوحدانية للله وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ لِلزَّمْكِنِ وَلَدُ فَأَنَا أُوّلُ ٱلْمَبِدِينَ ﴾ [ الزعرف : الله يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ لِلزَّمْكِنِ وَلَدُ فَأَنَا أُوّلُ ٱلْمَبِدِينَ ﴾ [ الزعرف : المالي : ﴿ وَلَمَ الله وَلَوْلهُ تعالى : ﴿ وَلَهُ إِلَّا لِيعَبُدُواْ إِلَى الله الله الوحدانية للله من جانب إثبات الألوهية ، وقوله تعالى : ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّهُ هُونِهُ ؛ نفت وجود إله إلا الله سبحانه من جانب إثبات الألوهية ، وقوله تعالى : ﴿ لَا إِللّهُ اللّهُ هُونِهُ ؛ نفت وجود إله إلا الله سبحانه وتعالى ، فكأن الله جاء بها من جانبي الإثبات والنفى .

وقوله تعالى : ﴿ سُمِّحَنَنَةً ﴾ ، تنزيه لله سبحانه وتعالى عن أى شيء يوجد في البشر ، فكلمة ﴿ سُبِّحَنَنَةً ﴾ ولفظ الجلالة « الله » لا تقال إلا لله سبحانه وتعالى ؛ لذلك يقول الله

سبحانه وتعالى : ﴿ زَبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَأَصْطِيرٍ لِيِبَكَوَةِ هَلَ تَعَكَّرُ لَمُ سَمِيًا ﴾ [مريم : ٦٠] .

إذن .. فالله سبحانه وتعالى بالقدرة والقهر حجز ألسنة البشر جميعًا أن يقول أحدهم لأحد: «سبحانك»، أو أن يسمى أحد ابنه «الله».

الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ إِلَنَهُ إِلَّا هُو الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ إِلَّهُ إِلَّا هُو الله عَلَمُ الله الله الله الكتاب واقع تحت هذه الآية ، لماذا ؟ لأن منهج الله لا يأتي إلا إذا عم الفساد ، والله يريد من الإنسان أن يكون مصلحًا ، وأقل درجات الصلاح أن تترك الصالح فلا تفسده ، فإن استطعت أن ترتقى به يكون ذلك أحسن ؛ فإذا كانت هناك بثر يشرب منها الناس ، فالصلاح أن تترك هذه البئر ولا تردمها ، والأصلح منه أن تحمى جدرانها بالطوب ؛ حتى لا تنهار الأتربة وتسدها ، وأن تحاول أن تسهل حصول الناس على الماء من البئر ، والأصلح منه أن تصنع خزانًا عاليًا ، ومن هذا الخزان تمد المواسير ؛ ليصل الماء إلى الناس في منازلهم بدون تعب ، هذا إصلاح .

إذن .. فالله حل جلاله يريد من الإنسان أن يصلح في الأرض ، والمجتمع كله يسعد بأي إصلاح في الأرض ؛ ولذلك فإن الله سبحانه وتعالى يعطى اختيارات في أشياء ولا يعطيها في أشياء أخرى ، فالإنسان له اختيار في أن يصلى أو لا يصلى ، يتصدق أو لا يتصدق ، يعمل أو لا يعمل إلى آخر ما نعلمه ، ولكن الكون الأعلى محكوم بالقهر .

\* \* \*

# ذكر طرف من قصة نبى اللَّه زكريا الطِّيِّلا

زكريا هو الذى كفل مريم وقام على خدمتها ؛ وكأن اللَّه تعالى اختاره لهذه المهمة ؛ لأن القوم حينما تسابقوا إلى كفالة مريم واستهموا على ذلك ، كان هذا الشرف من نصيب زكريا التَّلِيَّة.

انظروا .. الناس كانت تتسابق فى الخير ، وكانوا يفهمون أن كفالة مريم شرف كبير ، فضربوا قرعة على هذا الأمر ، فجاءوا بالأقلام وألقوها فى البحر ، والقلم الذى يطفو هو الذى يكفل صاحبه مريم . وذلك قول الله سبحانه وتعالى : ﴿وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقَلْنَهُمْ أَيْهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمٌ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُخْتَعِمُونَ ﴾ [آل عمران : ٤٤] . مما يدل على أنهم أيهموا أن كفالة مريم شرف كبير يسعى إليه كل إنسان ، ولا يصح لأحد أن يناله دون اقتراع ، والقرعة هى وزن للمسائل حتى لا يغضب أحد .

وكان زكرياد كلما دخل على مريم يجد عندها رزقًا لِم يأت به هو؛ فيستغرب، ويسألها: من أين أتاها هذا الرزق؟ فتخبره أنه من عند الله، وذلك قول الله تعالى: ﴿ كُلُّمَا دَخُلَ عَلَيْهَكَا زَلْرِيّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَنمَزْيَمُ أَنَّ لَكِ هَنذًا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ لَكِ هَنَيْكُ مِن يَشَاةً بِعَيْرٍ حِسَابٍ ﴾ [آل عمران: ٣٧].

وهذا يعلمنا أن الإنسان المسئول عن الإنفاق عن أهل بيته إذا وجد شيئًا في البيت لم يحضره هو ، عليه أن يسأل : من أين جاء هذا الشيء ؟ لأنه ربما يكون أتى من طريق غير شرعى ؛ لأنه هو المسئول عن أهل بيته ، والله سبحانه سائله عنهم وعليه ألَّا يغض بصره عن هذه الأشياء ؛ لأنها مداخل للشر .

فلما دخل زكريا ووجد الرزق المنوع عند مريم ، وقالت له عنه مصدره : ﴿ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ اللَّهَ يَرُزُقُ مَن يَشَاهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [آل عمران : ٣٧] هنا تساءل زكريا : كيف فاتنى هذا الأمر ؟ ولذلك يقول الحق عن زكريا : ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكِرِيّاً رَبَّةٌ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لّدُنكَ ذَيّيّةً طَيّبَةً إِنّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآعِ ﴾ [مريم : ٣٨] ساعة أن قالت له : إن الرزق من عند الله ، وإنه ذرّيّيّةً طَيّبَةً إِنّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآعِ ﴾ [مريم : ٣٨] ساعة أن قالت له : إن الرزق من عند الله ، وإنه الذي يرزق من يشاء بغير حساب ، وأيقظت فيه القضية الإيمانية ، قال زكريا لنفسه : فلنطلب من ربنا أن يرزقنا ما نرجوه لأنفسنا . وكونه قال ذلك ، فمعنى هذا أن زكريا صدَّق مريم في

WALL STORY OF THE STREET

قولها: بأن هذا الرزق الذي يأتيها هو من عند الله . ودليل آخر في التصديق هو أنه لابد وقد رأى أن الأشياء التي توجد عند مريم ليست في بيئته وليست في زمانه ، إنها أشياء متعددة ، إنه يدخل عليها المحراب وكلما دخل وجد عندها رزقًا .

ونحن نعرف أن المحراب كلمة يراد بها بيت العبادة ، والمحراب هو مكان الإمام فى المسجد ، أو هو حجرة يصعد إليها بسلم كالمبلغات التى تقام فى بعض المساجد ، وما دامت مريم قد أخبرت زكريا وهى فى المحراب بأن الرزق من عند الله ، وأيقظت تلك القضية الإيمانية لديه ؛ فقد دعا زكريا فى أثناء وجوده فى المحراب : ﴿ رَبِّ هَبُ لِي مِن لَّدُنكَ دُرِيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدَّعَاقِ ﴾ إنه هنا يطلب الولد ، ولكن لابد لنا أن نلاحظ ، هل كان طلبه للولد لما يطلبه الناس العاديون من أن يكون زينة للحياة أو عزوة أو ذكرًا ؟ لا ؛ إنه يطلب الدَّرية الطيبة ، وذكر زكريا للذرية الطيبة تفيد معرفته أن هناك ذرية غير طيبة .

وفى قول زكريا: ﴿ يَرْتُنِي وَيُرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبُ وَالْجَعَلَهُ رَبِّ رَضِيَّا ﴾ . أى : أن يكون وعاء لإرث النبوة وإرث المناهج وإرث القيم ، هكذا طلب زكريا الولد ، لقد طلبه لمهام كثيرة وكبيرة ، وقول زكريا : ﴿ هَبُ لِي ﴾ تعنى أنه استعطاء شىء بلا مقابل ، إنه يعترف ويقول : أنا ليس لى المؤهلات التى تجعل لى ولدًا ؛ لأنى كبير السن وامرأتى عاقر ، إذن فعطاؤك يا رب هو هبة ليس حقًا لى ، كأن الذى عنده استعداد لأن يكون هذا الأمر حقًا ، فعليه أن يعرف أن عطاء الله له يظل هبة ، فإياك أن تظن أن اكتمال الأسباب والشباب هى التى تعطى الأبناء ، إن الحق سبحانه ينبهنا ألا نقع فى خديعة غش أنفسنا بالأسباب ؛ يقول سبحانه وتعالى : ﴿ يَلَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ عَنْكُ مُا يَشَاء عَش أنفسنا بالأسباب ؛ يقول سبحانه وتعالى : ﴿ يَلَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ عَنْكُم مَا يَشَاء عَش أنفسنا بالأسباب ؛ يقول سبحانه وتعالى : ﴿ يَلَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ عَنْكُم مَا يَشَاء عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيدٌ قَلِيرٌ ﴾ [الشورى: ٤٩، ٥٠] إن فى يُرَوِّجُهُم ذُكُوانا وَإِنَاثُنَا وَيَجْعَلُ مَن يَشَاء عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيدٌ قَلِيرٌ ﴾ [الشورى: ٤٩، ٥٠] إن فى ذلك لَفتًا واضحًا وتحذيرًا محددًا ألا نفت بالأسباب .

إن دعاء زكريا ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنك ﴾ ؛ كلمة هب توضح ما جاء في سورة « مريم » من قول زكريا : ﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَكَانَتِ اَمْرَأَقِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ أَلْكُمْ وَكَانَتِ اَمْرَأَقِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ اللّهِ عَلَيْمٌ وَكَانَتِ الْمَرَاقِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّه الله الله الله الله الله الله الدعاء ؟ إنه يضع كل أمله في الله ، كأنه يقول : إنك يا رب فور أن الدعاء أم أن يجيب الله الدعاء ؟ إنه يضع كل أمله في الله ، كأنه يقول : إنك يا رب فور أن

تسمعنى ستجيبنى إلى طلبى بطلاقة قدرتك ، لماذا ؟ لأنك يا رب تعلم صدق نيتى فى أننى أريد الغلام ، لا لشىء من أمور قرة العين والذكر والعز وغيرها ، إنما أريد الولد ليكون وارثًا لى فى حمل منهجك فى الأرض .

## بشارة الملائكة لزكريا الطيخ

يقول الحق: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَنَهِكَةُ وَهُو قَايَهُمُ يُعَكِلِي فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقًا بِكُلِمَةٍ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٩]؛ هل صنعت الملائكة جوقة لتنادى زكريا؟ لا؛ لأن جبريل التَلْيُكِلَمْ هو الذى ناداه ، ولماذا جاء قول الحق سبحانه على هذا النحو؟ الجواب: لنفطن إلى أن الصوت له جهة يأتى منها ، فالصوت القادم من الملأ الأعلى لا يعرف الإنسان من أين يأتيه ؛ وكأنه يأتى من كل الجهات .

إذن .. فقول الحق: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ﴾ . فهذا يعنى أن الصوت قد جاء لزكريا من جميع الجهات ﴿ وَهُو قَايَهُمُ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ اللّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقًا بِكَلِمكَةٍ مِنَ ٱللّهِ وَسَيِّدًا وَحَصُورًا وَنَبِيَّا مِنَ ٱلمَسَلِحِينَ ﴾ . لقد نادته الملائكة حال صلاته لله ؛ أو هو حينما دعا أخذ ما علمه الله الأنبياء إذا حزبهم أمر قاموا إلى الصلاة ، وعلى كل واحد منًا عندما يصعب عليه شيء وتتأزم الأمور وتمتنع الأسباب ، أن يقوم فيتوضأ ويقف بين يدى الله ويسأله من فضله ورحمته ، ويطلب منه سبحانه أن ييسر له أمره ويعينه على قضاء حاجته .

ومعنى حزبه أمر أى: أن أسبابه ضاقت ، لذلك يذهب إلى الصلاة بخشوع إلى الله خالق الأسباب ، إنها ذهاب إلى المسبب ، وبدلًا من أن تتشعّب نفسك وتتحيّر ، اذهب إلى الله من أقصر الطرق وهو الصلاة ، لماذا تتعب نفسك ولك رب حكيم ؟! إن من له أب لا يحمل همّا والذى له رب أليس أولى بالاطمئنان ؟ إن زكريا قد دعا الله في حاجة له ، دعاء الواثق من ربه فما كان إلا أن نادته الملائكة وهو يصلى ، إنها لم تنتظر إلى أن ينتهى من الصلاة ؛ لأنه لابد لها من الإسراع في إبلاغ أمر الله ، لا تأخير ولا انتظار ، دعا الله فاستجاب له ونادته الملائكة وهو واقف بين يدى ربه يناجيه : ﴿ أَنَ اللّهَ يُبَشِّرُكَ ﴾ والبشارة هي إخبار بخير زمنه لم يأت .

قوله تعالى : ﴿ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى ﴾ . لقد قال اللَّه له : سأعطيك ، وزيادة على العطاء سماه اللَّه بـ : يحيى ، وفوق كل ذلك : ﴿ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ ، ولننظر إلى دقة البلاغ في

قوله تعالى: ﴿ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا ﴾ هذا دليل على أنه سيعيش بمنهج الله ، ودليل على أنه سيعمل الطاعات وهو مصدق ، وهو سيأتى بكلمة من الله ، أو هو يأتى ليصدق بكلمة من الله فهو الطبحة أول من آمن برسالة عيسى الطبحة .

وقد وصفه الحق سبحانه بقوله: ﴿ وَسَكِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِيتًا مِّنَ ٱلصَّلِمِينَ﴾ أى ممنوعًا من كل ما حرم عليه ، وهو نبى أى قدوة فى الاتباع .

لما دعا زكريا ، وتلقى البشارة بيحيى عندئذ قال زكريا بيشريته : ﴿ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِى عُلَنُمُّ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبُرُ وَآمْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ ٱللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَآهُ ﴾ [آل عمران : ٤٠] . إن زكريا وهو الطالب تعجّب من الاستجابة ؛ فيتساءل : كيف يكون ذلك ؟

يقول زكريا: ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَمُ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَاَمْرَأَتِي عَاقِرٌ ﴾ ؛ إن بلوغ الكبر ليس نصًا في أنه غير قادر على إخصاب امرأة ، ذلك أن الإخصاب بالنسبة للرجل ليس أمرًا يتحكم فيه تقدَّم العمر ، إن لم يكن عاقرًا ، ولكن المرأة هي الطرف المهم في ذلك ، فإن كانت عاقرًا فذلك قمة العجز في الأسباب ، ولو أن زكريا قال فقط: وامرأتي عاقر ، لكان أمرًا غير مستحب بالنسبة لزوجته ؛ لذلك أوردها من أولها : ﴿ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرٌ ﴾ . مستحب بالنسبة لزوجته ؛ لذلك أوردها من أولها : ﴿ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكِبَر ، إنه يقول : إن الكبر هو الذي تأمل دقة القول في ﴿ بلغني الكبر ﴾ ، إنه لم يقل : بلغت الكبر ، إنه يقول : إن الكبر هو الذي جاءني ، ولم أجئ أنا إلى الكبر ؛ لأن بلوغ الشيء يعني أن هناك إحساس ورغبة بأن تذهب إليه .

وقال زكريا: ﴿وَٱمْرَأَتِي عَاقِرٌ ﴾ ، وذلك تعميم لطلاقة القدرة عند من يستمع القصة ، لقد أورد كل القوالب البشرية ، وبعد ذلك يأتى القول الفصل : ﴿قَالَ كَذَلِكَ ٱللَّهُ يَقْمَـٰلُ مَا يَشَآهُ﴾ . إنها طلاقة القدرة التي فوق الأسباب ؛ لأنها قدرة خالق الأسباب .

# تعلم زكريا أن اللَّه يعطى ، وإن عزت الأسباب

لم يصدق البُشرى من فرط سعادته ، فأراد أن يتأكد منها ؛ لذلك قال : ﴿ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَامٌ وَكَانَتِ آمَـرَأَقِ عَاقِـرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِـيًّا ﴾ [مريم : ٨] . فأوحى إليه أن يطرح الأسباب التي عرفها ؛ لأن الذي يكلمه هو الخالق عز وجل ، الذي قال له : ﴿ هُو عَلَى ّ مَينًا ﴾ [مريم : ٩] . ولكن من أين تعلَّم له : ﴿ هُو عَلَى مَا يَنُ وَلَدُ مَنْ أَين تعلَّم

BANDANIAN B

زكريا أن الله يعطى وإن عزت الأسباب؟ عرف هذا لأنه كان موصولًا بالله عز وجل.

واستجاب الله سبحانه وتعالى دعاء زكريا ووهبه يحيى قال تعالى: ﴿ فَاسَنَجْبُنَا لَهُ وَوَهَبِّنَا لَهُ يَحْبُونَ وَأَصْلَحْنَا لَمُ رَوْجَهُ وَ إِلَّنهِ عَلَى الله سبحانه وهب لزكريا وَيَحُونَا رَغَبًا وَكَالُوا لَنَا خَشِعِينَ ﴾ [الأنباء: ٩٠]. فالله سبحانه وهب لزكريا غلامًا رغم تعطل الأسباب، وفوق ذلك هو الذى سماه: ﴿ يحيى ﴾ ، إن لله سرًا فى هذه التسمية ؛ لأن الناس يضعون الأسماء بمسمياتها ، وكل واحد حر فى أن يضع اسمًا لأى مسمى ، فلو أن امرأة زنجية أنجبت بنتًا واختارت لها اسم ﴿ قمر ﴾ لا يستطيع أحد أن يمنعها من ذلك ، فالناس أحرار فى تسمية ما يريدون ، فالاسم يخرج من معناه الأصلى إلى أن يصير علمًا على هذا المسمى ، وإن حاد عنه المعنى ؛ فتسمى واحدًا ﴿ سعيد » وهو شقى ، وتسميه ﴿ فاضل ﴾ وليس عنده شيء من الفضل ؛ لأن الناس يسمونه هذه الأسماء تفاؤلًا أن يكون المولود كذلك ، فأنت إذا سميت ابنك ﴿ يحيى ﴾ لا تملك له أن يحيا أو يعيش ، ولكن إذا سماه من يملك الموت والحياة فلابد أن يحيا والذى يقوله الله فيه لابد أن يظل ذكره حتى بعد موته ؛ ولذلك شاء الله ليحيى أن يموت شهيدًا ؛ حتى يظل حيًا ، وكلمة : ﴿ وَوَهَبَنَا ﴾ : معناها أن هذا المولود لم يجى عن طريق القانون التكويني للناس ، ولكن جاء هبة من الله رغم كبر والده وعقم أمه .

فلابد أن يعطيه أطول من حدود أعمار الناس ، بل إنه لا يموت أيضًا [ لأنه شهيد ] ، لكن الكل من البشر يموت ، الحق سبحانه يهينيء ليحيى من خصومه ومن أعدائه من يقتله ؛ ليكون شهيدًا وهو بالشهادة يصير حيًا ، فكأنه يحيا دائمًا .

ومعنى : ﴿ وَأَصْلَحْنَا لَهُمْ زَوْجَـُهُ ۚ ﴾ . أى جعلناها صالحة للإنجاب بعد أن كانت عاقرًا . إذن .. « يحيى » جاء بقدرة الله وحده بغير الأسباب الكونية للميلاد ؛ لأن الله تعالى أراد ذلك ، فربنا سبحانه أصلح الزوجة التي كانت غير صالحة للإنجاب .

وعملية الإنجاب هذه ليست عملية ميكانيكية ، ولكنها متعلقة بإرادة الخالق ومشيئته ، فأحيانًا تجد زوجين صالحين للإنجاب ومع ذلك يتأخر الحمل شهورًا أو سنوات ، لأن الله تعالى لم يأذن بالذرية ، وأحيانًا تجد زوجين استمرت حياتهم الزوجية سنوات طويلة دون إنجاب ،

وربما يحدث طلاق بينهما وتتزوج الزوجة فتنجب ، ويتزوج الرجل فينجب فهذه أشياء ليست ميكانيكية ، ولكنها تخضع لمشيئة الخالق ؛ ولذلك فعلى المسلم الذي يبتلى بالعقم ويستنفذ الأسباب أن يكثر من فعل الخيرات ويدعو الله سبحانه وتعالى ويلح عليه في الدعاء . ومعنى : وخشِعِينَ أي راضين بقدرهم في وجود العقم ، ولا يرفع قضاء حتى يرضى صاحبه به ، فإذا كنت عقيمًا فلا تبخل بمالك وتضن به على المحتاجين ، وانظر إلى أولاد الناس على أنهم أولادك ، وانزع من نفسك الحقد والكراهية التي قد يسببها لك عدم الإنجاب ، وسارع في الخيرات ، وادع الله سبحانه أن يعطيك من فضله ؛ لأنه هو سبحانه ولى ذلك والقادر عليه ، وبعد ذلك اخشع لله ، ومعنى الخشوع : هو الاطمئنان لمقادير الخالق في الخلق ، فترضى بقدر الله فيك بأنك عقيم ، وبعد هذا الرضا تدعوه أن يهبك من فضله ذرية صالحة مع رضائك التام وتسليمك بقدر الله ، مع يقينك الكامل في قدرته على كل شيء ، وحكمته البالغة في كل ما كتبه على الناس من أقدار .

politikoja printeritikoja printeritikoja printeritikoja printeritikoja printeritikoja printeritikoja printeriti

## لماذا طلب زكريا آية على حَمل زوجه ؟!

والذى يعطينا هذا المعنى هو قول الحق سبحانه: ﴿ قَالَ ءَايَتُكَ أَلَا يُكِلِمَ ٱلنَّاسَ ثَلَنْتَهَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزُأً وَأَذْكُر رَبَّكَ كَثِيرًا وَسَكِيْحَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبْكَارِ﴾ . فهل معنى ذُذلك أن يمتنع هو

عن الكلام ؟ أو أن معناه أن يرغب في الكلام فلا يستطيع ؛ إن هناك فارقًا بين أن يقدر على الكلام ولا يتكلم ، وبين ألا يقدر على الكلام ولا يتكلم ، وبين ألا يقدر على الكلام ، وما دامت الآية هبة من الله ، فالحق هو الذى قال له سأمنعك من أن تتكلم مع الناس إلا رمزًا . أى : بالإشارة ، كفاقد القدرة على الكلام ، وحتى نعرف أن الآية قادمة من الله ، وأن زكريا لا يريد أن تمر عليه لحظة من نعم الله بدون شكر لله عليها ، فإننا نعلم أن الله سينطقه .

وقوله تعالى: ﴿ وَاذْكُر رَبَّكَ كَثِيرًا ﴾ تفيد أن زكريا قادر على الذكر، وغير قادر على كلام الناس؛ لذلك لا يريد الله أن يشغله بكلام الناس، وكأن الله يريد أن يقول: ما دمت قد أردت أن تعيش مع النعمة شكرًا، أجعلك غير قادر على الكلام مع الناس لكنك قادر على الذكر. والذكر مطلقًا هو: ذكر الله بآلائه.

لذلك كانت الآية قوله تعالى: ﴿ أَلَّا تُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلَكُةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزًا وَاذْكُر رَبَّكَ كَثِيرًا وَسَيَخ بِالْمَشِي وَالْإِبْكِرِ ﴾. الحق جعل الآية ألا يكلم زكريا الناس ثلاثة أيام إلا بالإشارة ، وقد يكون عدم الكلام في نظر الناس مرضًا . لا ، إنه ليس كذلك ؛ لأن الحق يقول له : ﴿ وَاذْكُر رَبَّكَ كَثِيرًا وَسَيَخ بِالْمَشِي وَالْإِبْكَارِ ﴾ . إن الحق يجعل زكريا قادرًا على التسبيح وغير قادر على الكلام ، إنها قدرة أخرى من طلاقة قدرة الله ، إن اللسان الواحد غير قادر على الكلام ، إنها قدرة أخرى من طلاقة قدرة الله ، إن اللسان الواحد غير قادر على الكلام ، ولو حاول أن يتكلم لما استطاع ، ولكن هذا اللسان نفسه أيضًا يصبح قادرًا فقط على التسبيح بالعشى والإبكار ، وذِكر الله ؛ إنه ذَكرَ اللّه باللسان وسمعه الناس ، إنها بيان لطلاقة القدرة .

# اصطفاء اللَّه تعالى لآل عمران على العالمين

قال تعالى : ﴿ ﴿ إِنَّ اللّهَ اَصْطَغَىٰ ءَادَمُ وَنُوكًا وَءَالَ إِنْهَ هِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى اَلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران : ٣٣] . نحن نعلم أن إبراهيم الطّيك هو : « أبو الأنبياء » ومن آل إبراهيم ، اصطفى اللّه تعالى من ضمن ما اصطفى آل عمران ؛ وكلمة : « عمران » ترد فى القرآن اسم لشخصين : الأول : « عمران » والد موسى وهارون عليهما السلام .

والثاني: «عمران» والد السيدة مريم عليها السلام. «عمران» والد موسى وهارون عليهما السلام كان اسم أبيه «يصهر» واسم جده «قاهت» ومن بعده «لاوي» ومن بعده

« يعقوب » ومن بعده « إسحاق » وبعده « إبراهيم » . وقد حصل إشكال عند عدد من الدارسين وهو أيّ العمرانين ذكره اللَّه تعالى هنا ؟

ولما اختلفوا لم يفطنوا إلى أن القرآن قد أعطى الهوية والمعنى ، وكان يجب أن يفهموا أن المقصود هنا ليس عمران والد موسى وهارون ، بل عمران والد مريم أُمَّ عيسى عليهم جميعًا السلام .

وعمران والد مريم هو ابن ماثان وهو من نسل سليمان ، وسليمان بن داود ، وداود من إيشا ، وإيشا من يهوذا ، ويهوذا من يعقوب ، ويعقوب من إسحاق ؛ وهو ابن أبو الأنبياء خليل الرحمن إبراهيم الطيلاني .

لذلك كَان على المختلفين أن يفطنوا إلى ذكر اسم مريم عليها السلام من بعد ذلك، فيعلمون أنه عمران والد مريم.

وزكريا التَلْيَكُلُخ كان اسم والده : دان – ويقال : لدن – وكان معاصرًا لماثان . إذن . . يكون المراد هنا هو عمران والد مريم ، والذى زاد من حيرة المختلفين هو وجود أحت لموسى وهارون كان اسمها مريم ، وكانوا فى هذا الزمن يتفاءلون باسم مريم ؛ لأن معناه العابدة فى لغتهم .

وعندما تقول: اصطفيت كذا على كذا . فمعنى ذلك أنه كان من المكن أن يصطفى واحدًا على الآخرين ، ولذلك نفهم المقصود بقوله تعالى : « على العالمين » . أى : على عالمى زمانهم ، إنهم قوم كانوا موجودين وقد اصطفى منهم واحدًا ، أما الذى سيولد من بعد ذلك فلا اصطفاء عليه ؛ إننا نتكلم عن عالمهم الموجود في زمانهم .

وقوله تعالى: ﴿ دُرِيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ ﴾ [آل عمران: ٣٤] يجب أن نعلم: هل المقصود بذلك الأنساب، أم الدين والقيم ؟ خاصة أن الحق سبحانه قد علّمنا في مسألة إبراهيم أن الأنساب بالدم واللحم عند الأنبياء لا اعتبار لها، وإنما الأنساب المعترف بها بالنسبة للأنبياء هي أنساب القيم والدين.

إذن .. فنحن نفهم قول الحق سبحانه : ﴿ دُرِيَّةً المَّعْنَهَا مِنْ بَعْضِ ۗ ﴾ . على أنها ذرية في توارثها للقيم .

# دافع مناجاة امرأة عمران للَّه تعالى

قال تعالى: ﴿إِذْ قَالَتِ آمْرَاتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّ نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَعْنِي مُحَرَّا فَتَقَبَّلَ مِنَ إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ ٱلْمَلِيمُ [آل عمران: ٣٥]. عندما نقرأ ﴿إِذْ ﴿ فلنعلم أنها ظرف ، ويقدر لها في اللغة : ﴿ اذكر ﴾ ، ويقال : إذ جئتك ، أى : اذكر أنى جئتك : وعندما يقول الحق تعالى : ﴿إِذْ وَالْمَعْ وَاللّهُ عَمْرَنَ ﴾ فبعض الناس يفهم أن الحق سبحانه سمع قول امرأة عمران ، وعلم سبحانه فالت أمرات عمران : ﴿ وَرَبِ إِنّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَعْنِي ﴾ ؛ إنهم يحاولون أن يربطوا هذه الآية بما جاء قبلها من أن الله تعالى سميع وعليم ؛ لأن الحق قال قبلها : ﴿ وَاللّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ .

وقولها: ﴿ رَبِّ إِنِّى نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّرًا ﴾ ؛ فالدافع إلى هذه المناجاة لله سبحانه: أنها كانت موجودة في بيئة ترى الناس يعتزون بأولادهم ، وأولاد الناس يحكمون حركة الناس ، والناس يحكمون حركة أولادهم ، ويكد الناس من أجل أن يكون الأبناء عزوة وقرة عين ، ولم تعجب امرأة عمران بذلك ؛ لقد أرادت ما في بطنها محررًا من كل ذلك ، إنها تريده محررًا منها وهي محررة منه ، وهذا يعني أنه غير مرتبط بشيء أو بحب أو برعاية ؛ فلماذا ؟ إنّ الإنسان مهما كان مجاهدًا لنفسه في طاعة الله ، فإن المسائل التي تتصل بالناس وبه تمر

إن الإنسان مهما كان مجاهدا لنفسه في طاعه الله ، فإن المسائل التي تتصل بالناس وبه عليه وتشغله ؛ لذلك أرادت امرأة عمران ما في بطنها محررًا من كل ذلك .

وقد يقال: إن امرأة عمران إنما تتحكم بهذا النذر في ذات إنسانية كذاتها .

ونرد على ذلك بما يلى: لقد كانوا قديمًا عندما ينذرون ابنًا للبيت المقدس - ما دامت لهم الولاية عليه - يظل كما أرادوا إلى أن يبلغ سن الرشد، وعند بلوغ سن الرشد فإن الابن له أن يختار بين أن يظل كما أراد والده، أو يحيا حياته كما يريد. وبلوغ سن الرشد هو اعتراف بذاتية الإنسان في اتخاذ القرار المناسب لحياته.

إن امرأة عمران لا تريد ما في بطنها أن يكون قرة عين ، أو أن يكون معها ، إنها تريده محررًا لخدمة البيت المقدس ، وطلب امرأة عمران هذا يقتضى – في التصور البشرى – أن يكون المولود ذكرًا ؛ لأن الذين كانوا يقومون بخدمة البيت هم الذكران .

ZONE BELLEVIE BELLEVIE

إِذِن .. فمعنى طلب امرأة عمران : ﴿ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا ﴾ ؛ أى أنها

تطلب ولدًا ذكرًا ، ونحن نعرف أن كلمة الولد تطلق على الذكر والأنثى ، ولكن الاستعمال الشائع هو أن يطلق الناس كلمة ولد لا على الذكر فقط ، ولكن « الولد » كلمة معناها المولود سواء أكان ذكرًا أم أنثى . وكلمة « نذر » عندما نسمعها نفهم أنها أمر أريد به طاعة فوق تكليف المكلف من جنس ما كُلِّف .

إن النذر هو زيادة عما كُلف المكلف من جنس ما كلف. وكلمة: ﴿ نَذَرْتُ ﴾ إن امرأة عمران كانت تقية وورعة ، ولكنها ليست مجبرة على النذر ، وفعلت ذلك - وهو أمر زائد - من أجل خدمة بيت الله ؛ لأنه إن قام البعض بخدمة البيت فأمّر خدمة البيت يسقط عن الباقين ، وإن لم يقم أحد بخدمة البيت فإن ذلك معناه وقوع الجميع في الإثم ، وما دامت امرأة عمران قد نذرت ما في بطنها محررًا ، فهذا يدل على حبها لربها جل وعلا ؛ لأن النذر كما نعلم يُظهر حب العبد لربه ولأوامره ؛ فإنك لو لم تحب ربك لما زدت فوق ما كلفك من جنس ما كلفك .

والمقصود بقوله تعالى : ﴿ فَتَقَبَّلُ مِنِيَّ ﴾ القبول هو أخذ الشيء برضا ؛ لأنك قد تأخذ بكره أو تأخذ على مضضٍ أما ﴿ فَتَقَبَّلُ ﴾ فذلك يعنى أن الأخذ بقبول ورضّى . واستجاب الله لهذا الدعاء ؛ قال تعالى : ﴿ فَنَقَبَّلُهَا رَبُّهُمَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ ﴾ .

و ﴿ الرَّبِ ﴾ هو المتولى للتربية ؛ لذلك قالت إمرأة عمران : ﴿ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلَ مِنْيَ ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسِّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ . هكذا كان الدعاء ، وهكذا كانت الاستجابة : ﴿ فَنَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ ﴾ .

وقوله تعالى : ﴿ يِقَبُولٍ حَسَنِ ﴾ : الحسن هنا هو زيادة فى الرضا ؛ لأن كلمة : ﴿ يِقَبُولٍ ﴾ تعطينا معنى الأخذ بالرضا ، وكلمة : ﴿ حَسَنِ ﴾ توضح أن هناك زيادة فى الرضا ، وذلك مما يدل [ على ] أن الله قد أخذ ما قدمته امرأة عمران برضّى وبشىء حسن ، وهذا دليل أن الناس ستلمح فى تربيتها شيئًا من الرضا ؛ إنه ليس قبولًا عاديًا ، لكنه قبول حسن .

وقوله تعالى: ﴿وَأَنْبَتُهَا نَبَاتًا حَسَنَا﴾ . يدل على أن امرأة عمران كانت تقصد حين نذرت ما في بطنها ألا تربى ما في بطنها إلى العمر الذي يستطيع فيه المولود أن يخدم في بيت الله ، ولكنها نذرت ما في بطنها منذ اللحظة الأولى لميلاده ، إنها لن تنعم به ، ولذلك قال

AT CANDANTAN CANDAN CAN

الحق : ﴿وَكُفَّلُهَا زَّكُرِيَّا﴾ ، وزكريا هو زوج خالة السيدة مريم عليهما السلام .

## أمنية امرأة عمران

**ᡁᠸᡥᡒᡁᠸᡥᡊᠾᠵᡮᡘᡁᠵᡮᡘᠾᠵᡮᡘᡎᠵᡮ**ᡘᡎᠵᡮᡘᡎᠫᡮᡘᡎᠫᡮᡭᡎᠫᡮᡭᢠᡳᡮ᠘ᠸᠫᡮ᠘ᠸᡮ᠘ᠸᡮ᠘ᠸᡮ᠘ᠸ᠘ᠸ᠘ᠸ᠘ᠸ᠘ᠸ᠘ᠸᢤ᠘ᠸᢥ᠘ᠸᡮ᠘ᠸᡮ᠘ᠸᢥ᠘ᠸᢥ᠘ᠸᡮ᠘ᠸᡮ᠘ᠸ

قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا وَضَعَتُهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعَتُهَا أَنْنَى ﴾ . هذا القول من امرأة عمران ؟ لأنها كانت قد قالت: ﴿ وَرَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرّرًا ﴾ لخدمة البيت ، وقولها : ﴿ وَمُحَرّرًا ﴾ ؛ تعنى أنها أرادت ذكرًا لخدمة البيت ، فلما جاء المولود أنثى ففهمت أن ذلك لا يؤدى إلى الغرض المطلوب الذي أرادته ؛ وهو حدمة البيت فقالت : ﴿ رَبِّ إِنّي وَضَعَتُهَا أَنْنَى ﴾ فكأنها قد قالت : إن لم أمكن من الوفاء بالنذر فلأن قدرك سبق في أنه غير منذور . ولكن الحق يقول بعض ذلك : ﴿ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ ﴾ [آل عمران : ٣٦] ؛ إن هذا القول يعنى أنها لا تعترض على قدر الله ، ولكنها تريد أن تظهر التحسر ؛ لأن الغاية من نذرها لم تتحقق ، لقد كانت تتحسر لأنها كانت تحب أن يكون المولد ذكرًا لخدمة البيت ، فإن لم تقدر على الوفاء فلأن الله قدًر أن يكون المولد ذكرًا لخدمة البيت ، فإن لم تقدر على الوفاء فلأن الله قدًر أن يكون المولود أنثى .

الحق سبحانه يقول بعد ذلك: ﴿ وَلَيْسَ ٱلذَّكُرُ كَٱلْأُنَيُّ ﴾ . فهل هذا كلامها أم من كلام الله تعالى : ﴿ إِنِّي وَمَنْعَتُهَا أَنْتَى ﴾ . قال الله تعالى : ﴿ إِنِّي وَمَنْعَتُهَا أَنْتَى ﴾ . قال الله تعالى : ﴿ وَلَيْسَ ٱلذَّكُرُ كَٱلْأُنْقُ ﴾ . كأن الحق يقول – ما معناه – لا تظنى أن الذكر الذي كنت تتمنينه سيصل إلى مرتبة هذه الأنثى ؛ إن هذه الأنثى لها شأنٌ عظيم .

أو أنه من تمام كلامها : ﴿ إِنِّي وَضَعْتُهُمّا أَنْتَى ﴾ ويكون قول الحق سبحانه : ﴿ وَاللَّهُ أَعَالُمُ بِمَا وَضَعَتُ ﴾ ويكون قول الحق سبحانه : ﴿ وَاللَّهُ أَعَالُمُ بِمَا وَضَعَتُ ﴾ ويكون تمام كلامها : ﴿ وَلِيْسَ ٱلذَّكُو كَالْأَنْتَى ﴾ . أى أنها قالت : يا رب إن الذكر ليس كالأنثى ؛ إنها لا تصلح لخدمة البيت ؛ وليأخذ المؤمن المعنى الذى يحبه ، وسنجد أن المعنى الأول فيه إشراق أكثر .

فلا يقولن أحد ذكرًا أو أنثى لأن نية امرأة عمران في الطاعة أن يكون المولود ذكرًا ، وشاء قدَّر اللَّه أن تكون أنثى ، وتكون هذه الأنثى أسمى من تقدير امرأة عمران في الطاعة لذلك قال : ﴿ وَلَيْسَ ٱلذَّكِ كُالْأَنْقُ ﴾ . أي أن الذكر لن يصل إلى مرتبة هذه الأنثى .

وقالت امرأة عمران: ﴿ وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَعَ وَإِنِّ أَعِيدُهَا بِكَ وَدُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجيدِ﴾ [آل عمران: ٣٦].

إن امرأة عمران قالت ما يدل على شعورها ، فحينما فات المولودة أن تكون في الخدمة لبيت الله تعالى ؛ لأنها جاءت أنفى ، تمنت امرأة عمران وتفاءلت أن تكون المولودة طائعة عابدة ، فسمّتها مريم لأن مريم في لغتهم معناها العابدة ، فما فات المولودة في خدمة البيت ، فليكن في خدمة عقائدها وخدمة منهجها في ذاتها ، وأول ما يقدح العبودية هو الشيطان ؛ فإنه هو الذي يجعل الإنسان يتمرد على العبودية .

إن الإنسان يريد أن يصير عابدًا فيجيء الشيطان ليزين له المعصية ؛ لأجل ذلك أرادت المرأة عمران أن تحمى ابنتها من نزغات الشيطان ؛ لأنها عرفت بتجربتها أن المعاصى كلها تأتى من نزغات الشيطان ، وقد تمنت لمريم أن تكون عابدة ؛ لقد كانت امرأة عمران تمتلك عقلية إيمانية حاضرة تحمل المنهج التعبدى كله ، فقالت : ﴿ وَإِنِّ تُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتُهَا مِنَ ٱلشَّيْطُنِ الرَّجيمِ ﴾ .

وعلمنا الرسول على حين يأتى الرجل أهله أن يستعيذ بالله تعالى من الشيطان ؛ لأن إتيان الأهل مظنة لمولود قد يجىء ، فعلى العبد أن يقول : « اللهم جَنّبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا » ، ومن يقول هذا الدعاء قبل إتيانه أهله فلا يكون للشيطان ولاية أو سبيلًا على المولود إن قدَّر أن يكون ، ولذلك قالت امرأة عمران : ﴿ وَإِنّ أَعِيدُهَا بِكَ وَدُرِّيَتَهَا مِنَ الشّيطَنِ السّيطَانِ

والذرية قد يفهمها الناس على أنها النَّسل المتكاثر ، ولكن كلمة ذرية تطلق على الواحد وعلى الاثنين وعلى الثلاثة ، والذرية هنا بالنسبة لمريم هي : عيسى عليهما السلام .

#### كفالة زكريا لمريم

يقول تعالى: ﴿ فَنَفَتَبُلُهَا رَبُّهُمَا بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتُهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَّلُهَا زَكِيَّا كُلُما دَخَلَ عَلَيْهَا زَكِيَّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزَقًا قَالَ يَنَرِيَّمُ أَنَّ لَلَّكِ هَنْأً قَالَتَ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهَا زَكِيَّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزَقًا قَالَ يَنَرَيَّمُ أَنَّ لَلَّكِ هَنْأً قَالَتَ هُو مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ يَرَزُقُ مَن يَشَالُهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [آل عمران: ٣٧]. قد عرفنا القبول الحسن والإنبات الحسن، أما قوله تعالى: ﴿ وَلَكُفَّلُهَا زُكِيَّا ﴾ . فهذا يعنى أن المسألة جاءت من أعلى ، إنه الرب الذي تقبلها بقبول حسن وهو سبحانه الذي أنبتها نباتًا حسنًا .

إذن .. فرعاية زكريا لها بأمر من الله ، والدليل على ذلك أنَّك سَاعة تجد قرعة أو سهامًا

TANIAN KANUAN KA

فالناس تكون قد حرجت من مراداتها المختلفة إلى مراد الله ، فعندما نختلف على شيء ، فإننا نجرى قرعة ويُخصص سهم لكل مشترك فيها ، ونرى بعد ذلك من الذى يخرج ، ذلك لنمنع هوى البشر ؛ وهذا ما حدث عند كفالة زكريا لمريم .

ولذلك فالحق سبحانه يقول لرسوله محمد ﷺ: ﴿ وَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْعَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٤٤].

إذن .. فالكفالة جرى فيها تنازع ، دليل ذلك أنهم اتفقوا على إجراء قرعة بالنسبة لكفالة مريم ، ولا يمكن أن يلجئوا إلى هذه القرعة إلا إذا كان قد حدث تنازع بينهم عن : ﴿ أَيُّهُمْ مَرْيَمُ ﴾ ؟ ومن فضل الله أن زكريا التَّلِيَّانُ كان متزوجًا من أشياع أخت حنة التي هي أم مريم ، فهو زوج خالتها .

وقوله : ﴿ أَقَلْنَهُمْ ﴾ قيل : إنها القداح التي كانوا يصنعونها قديمًا ، أو : الأقلام التي كتبوا بها التوراة ؛ فرموها في البحر ، فمن طفا قلمه فاز بكفالة مريم ، ومن غرق قلمه في البحر لم يفز بكفالة مريم .

إذن .. فهم قد خرجوا عن مراداتهم إلى مراد الله سبحانه ، والخروج عن المرادات والخروج عن المرادات والخروج عن الموادات والخروج عن المواد كالقوة عن الأهواء كالقرعة مثلًا لا يُوجِد في النفس غضاضة ، لكن لو كان سيأخذ رعاية مريم بالقوة والغصب ، لكانت نفوس الآخرين ممتلئة بالمرارة أو الغضب ؛ ولذلك فقد كان سائدًا في ذلك العصر عملية إجراء السهام إذا ما خافوا أن يقع الظلم على أحد أو أن يُساء الظن بأحد .

وقول الحق سبحانه : ﴿ وَكُفَّلُهَا زُكِّرِيّاً ﴾ : يرشدنا إلى أن زكريا الطَّيْكِيرٌ هو الذي كان يقوم برعاية شئون مريم .

#### اصطفاء مريم على نساء العالمين

يقول تعالى: ﴿وَاذِ قَالَتِ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَهَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَرَكِ وَٱصْطَفَىٰكِ عَلَى نِسَآهِ ٱلْعَكَمِينَ﴾ [آل عمران: ٤٢].

الملائكة »، قيل: إن المراد بالملائكة جبريل السَّلِيَال . وعلَّة أن الحق سبحانه يورد ذلك بقوله: ﴿ وَالْتَ الْمُلَيِّكُ ﴾ ؛ لأن كلام المتكلم له زاوية انطلاق يأتى من جهتها الصوت،

<mark>ŢŶŊĸŊŖŶŶŶŶŖŊŶŶŶŶŶŶŶŶ</mark>ŶŶŶŖŊŊŖŖŶŶŖŊŶŖŶŶŶŖŊŶŶŶŖŖŶŶŶŖŖŶŶŶŖŖŶŶŶŖŖŶŶŶŖŖŶŶŶŖŖŶŶŶŖŊŊŶŶŶŖŖŖŶŶŖŖŖŶŶ

وتستطيع أن تتأكد من ذلك إذا سمعت صوتًا ، فإنك تجد ميلَ أذنِك لجهة مصدر الصوت ، فإن جاء الصوت من ناحية أذنك اليمنى فأنت تلتفت وتميل إلى يمينك ، وإذا جاءك الصوت من شمالك تلتفت إلى الشمال ، لكن المتكلم هنا هو الملائكة يتكلمون بنفس واحد ؛ لذلك فالصوت قد جاء مريم من كل جهة حتى يصير الأمر عجيبًا .

ماذا قالت الملائكة ؟ قالت : ﴿ يَكَمْرِيمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَئكِ وَطَهَّرَكِ وَٱصْطَفَئكِ عَلَى نِسَآءِ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ .

فى هذه الآية نجد أن الحق سبحانه لم يورد ﴿عَلَىٰ﴾ فى الاصطفاء الأول ، وأورد بعده أنه طهرها ، ثم أورد فى الاصطفاء الثانى : ﴿وَامْطَفَنْكِ عَلَىٰ نِسَآءِ ٱلْعَكَمِينَ﴾ .

إذن .. لابد لنا أن نعلم ما هو الاصطفاء ؟ الاصطفاء : اختيار واجتباء مأخوذ من الصفو ، والصفو أو الصافى : هو الشيء الخالص من الكدر ؛ لذلك يكون قول الحق سبحانه : ﴿ إِنَّ اللهَ اَصَطَفَىٰكِ ﴾ . أي : اختارك واجتباك .. بماذا ؟ بالإيمان والصلاح والخلق الطيب ، كل ذلك بالمعانى ، ولم يورد في الاصطفاء الأول على من يكون الاصطفاء ، ولكن في الاصطفاء الثانى قال الحق : ﴿ وَاصْطَفَانِكِ عَلَىٰ فِيكَ فِيكَ مِن يَكُون الاصطفاء ، ولكن في الاصطفاء الثانى على من يكون الاصطفاء ، ولكن في الاصطفاء الثانى على من يكون الاصطفاء ، ولكن في الاصطفاء الثانى على في المنابع الله الحق : ﴿ وَاصْطَفَانِكِ عَلَىٰ فِيكَ الْمُكْلِمِينَ ﴾ .

إذن .. فهذا خروج للرجال عن دائرة الاصطفاء، إنه ليس موضوع رجال، وإنما هي مصطفاة على نساء العالمين؛ إذ لا توجد أنثى في العالمين تشاركها في هذا. لماذا؟ لأنها هي الوحيدة التي ستلد من دون ذكر، وهذه مسألة لن يشاركها فيها أحد.

ولنا أن نسأل ما نتيجة الاصطفاء؟ لقد عرفنا أن الاصطفاء هو الاجتباء والاختيار. «المصطفّى» بفتح الفاء يقتضى «المصطفى» بكسر الفاء. والمصطفى هو الله تعالى، ومن الذى اصطُفى؟ إنها من وقع عليها الاصطفاء، ولكن ما علة الاصطفاء؟ لنر هذا الأمر. إن الذى يصطفيه الله يصطفيه لمهمة، وتكون مهمة صعبة.

إذن .. فهل يجب على الناس أن يفرحوا بالمصطفى أم لا يفرحوا به ؟ إن عليهم أن يفرحوا به ؟ ون عليهم أن يفرحوا به ؟ لأنه جاء لمصلحتهم . وبعد ذلك يقول الحق جل وعلا : ﴿ يَنْمَرْيَكُمُ ٱلْمَنْكِينَ كُو وَالسَّجُدِى وَٱلسَّجُدِى وَٱلسَّجُدِى وَالسَّجُدِى وَالسَّجُدِى مُمَ الرَّكِعِينَ ﴾ [آل عمران : ٤٣] .

فكأن ما تقدم من حيثيات الاصطفاء الأول والاصطفاء الثاني ، يستحق منها القنوت ،

ZOVINININA PARINA P

أى : العبادة الخالصة الخاضعة الخاشعة .

ومعنى قوله تعالى: ﴿ يَنَمَرْيَمُ اَقْنُنِي لِرَيِكِ ﴾ . إنه أمر بالعبادة الخاشعة المستديمة لربها ، وكلمة : ﴿ لِرَيِكِ ﴾ أى : لخالقك الذي رباك ؛ فكأن الاصطفاءات نِعَمَّ على مريم ، تستحق منها القنوت . وقوله تعالى : ﴿ وَأَسْجُدِى ﴾ أى : بالغي في الخشوع والخضوع بوضع الجبهة التي هي القنوت . وقوله تعالى : ﴿ وَأَسْجُدِى ﴾ أى : بالغي في الخشوع والخضوع بوضع الجبهة التي هي أشرف شيء في الإنسان على الأرض ؛ لأن السجود هو أعلى مرتبة في الخضوع ، لكن هل هذا اللون من الخضوع يعفيها مما يكون مع الناس ؟ لا . . إنه الأمر الحق يصدر لمريم : ﴿ وَارْكِي مَعَ النَّاس ؟ لا . . إنه الأمر الحق يصدر لمريم : ﴿ وَارْكِي مَعَ النَّاس ؟ لا . . إنه الأمر الحق يصدر لمريم : ﴿ وَارْكِي مَعَ النَّاس ؟ لا . . إنه الأمر الحق يصدر لمريم : ﴿ وَارْكِي مَعَ النَّاس ؟ لا . . إنه الأمر الحق يصدر لمريم : ﴿ وَارْكِي مَعَ النَّاس ؟ لا . . إنه الأمر الحق يصدر لمريم : ﴿ وَارْكِي مَعَ النَّاس ؟ لا . . إنه الأمر الحق يصدر لمريم : ﴿ وَارْكِي مَعَ النَّاس ؟ لا . . إنه الأمر الحق يصدر لمريم : ﴿ وَارْكِي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

فليس في فعلك السجود وهو القمة في الخضوع إعفاة من فعل الركوع ، بل عليك أن تركعي مع الراكعين ، أى : كوني معهم راكعة ، فلا يحق لك يا مريم أن تقولي : لقد أمرني الله بالسجود الذي هو قمة الخضوع والخشوع . إن الحق يأمرها أن تكون أيضًا ضمن ركب الراكعين ، ولم يقل الحق مع « الراكعات » [ لماذا ] ؟ قبل الإجابة عن هذا السؤال نحب أن نمهد تمهيدًا بسيطًا على فلسفة الأسماء في وضعها على مسميّاتها ، والأسماء ألفاظ في اللغة تعين مسمّاها ، والمسمّيات مختلفة ؛ فمنها الجماد ، ومنها النبات ، ومنها الحيوان ، ومنها الأسماء التي تدل على عالم الغيب كالجن والملائكة . . إلخ . هذه الأسماء تدل على معانيها ، وهدى الله سبحانه البشر إليها بما علم آدم من الأسماء ؛ لأن الحق لو لم يعلم آدم الأسماء فكيف كان باستطاعة آدم معرفة الأسماء ، وكيف كان باستطاعته التعبير عن معطيات الأسماء بمسياتها ؟

قول الحق سبحانه وتعالى لمريم: ﴿ وَارْكِعِى مَعَ الرَّكِعِينَ ﴾ ؛ الركوع ليس خاصًا بالمرأة حتى يقول: «مع الراكعات»، ولكنه أمر عام يشمل الرجل والمرأة، ولو افترضنا أن الحق قد قال: «اركعى مع الراكعات»، فهل كان ذلك منقا للرجال من الصلاة أو منعها هى من الصلاة ؟ لا .. لذلك جاء الأمر لمريم بأن تركع مع الراكعين، ومجىء الأمر عامًا يدخل الراكعات مع الراكعات » لم يدخل الراكعين فى الراكعات ، لم يدخل الراكعين فى الراكعات ؛ إن المعنى هنا عام يشمل الجميع.

## مريم من ذرية إبراهيم الطِّيكُا

قال اللَّه تعالى : ﴿ وَوَهَمْنَنَا لَهُۥ إِسْحَنَقَ وَيَعْفُوبَ ۚ كُلًّا هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن فَبْلُ

وَمِن ذُرِيَّتِيْهِ مَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ وَكَذَالِكَ جَرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٤].

حينما نسمع قول الحق: ﴿ وَوَهَبَنَا ﴾ نعرف أن العطاء لم يأت بالأسباب ، وإنما جاء بلا أسباب ، فإذا عملت عملًا وأخذت أجرًا عليه ، فهذا ليس هية ، والله سبحانه وتعالى قد جعل التكاثر البشرى هبة من عنده .. فالذرية هي هبة من الله لخلقه ، ومجرد الزواج الذي هو التقاء الرجل بالمرأة لا يأتي بالذرية ، ولكنها هبة من الله ؛ لأنها ليس فيها مشقة العمل ، وهكذا تخرج من منطق الأجر إلى منطق الهبة ، كذلك فإن العقم الذي يُتلى به أيّ من الزوجين هو أيضًا هبة ؛ ذلك لأنك إذا استقبلت العقم بالحمد ولم تنظر إلى أبناء الغير بالحقد والحسد ، يجعل الله كل من تراه ابنًا لك ؛ هذا يخدمك ، وهذا يخدمك ، هذه هي هبة العقم . أما هبة الإناث فإنك لو رضيت بها ، تجد أن الله يبعث إليك رجالًا يتزوجون بناتك ، ويصبح هؤلاء الرجال أفضل لك وأكثر طاعة من أبنائك .

إبراهيم التَّكِيلُة وزوجته لم يكونا ينجبان ، وتزوج إبراهيم هاجر وأنجب منها إسماعيل عليهما السلام ، ربما كان ذلك أخذًا بالأسباب ؛ لأن إبراهيم لم يكن في هذا الوقت قد أصبح شيخًا ، ولكن عندما كبر إبراهيم وكانت زوجته سارة عقيمًا لا تلد وهبه الله إسحاق عليهما السلام ؛ لتكون هذه الهبة مع عجز الأسباب دليلًا على طلاقة القدرة ، وإسحاق تزوج وأنجب يعقوب .

الإنسان منا يعلم بواقع قوانين الكون أنه ميت ، وعندما يكبر الإنسان يريد أن يكون له ابن ليرتَ اسمه في الحياة ، فإذا جاءه ولد فكأنه ضمن استمرار حياته جيلًا ، فإذا جاء له حفيد ضمن استمرار حياته جيلين ، فإذا كان الولد تقيًّا صالحًا كان ذلك قرة عين الأب ؛ ولذلك فعلينا أن نطلب دائمًا النسل الصالح اقتداءً بالأنبياء ؛ فهذا زكريا حينما دعا ربه قال : ﴿وَ إِنِّ خِفْتُ ٱلْمَوَلِيُ مِن وَرَلَهِ ى وَكَانَتِ ٱمْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَتْ لِي مِن لَدُنك وَلِيًّا ۞ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبُ وَالْجَعَلَةُ رَبِّ رَضِيًّا﴾ [مرج: ٥، ٦] .

أى أنه يجب ألا نطلب الولد فقط ، ولكننا نطلب الولد الصالح الذى يحمل الخير للناس ، وهنا نلحظ أن قول الحق سبحانه : ﴿ وَوَهَبَّنَا لَهُۥ إِسْحَنَقَ وَيَعْفُوبَ ۖ كُلًّا هَدَيْتًا ۗ وَنُوحًا

هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِّيَتِيْءِ دَاوُردَ وَسُلَيْمَنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَدَرُونَ وَگَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُتَحْسِنِينَ﴾ [الأنعام: ٨٤]؛ هما هبة من الله تعالى، ومكافأة لخليل الرحمن الطَّيْكُانَ.

إذن .. فمكافأة إبراهيم التَلْيَلاً على طاعته لله سبحانه لما ابتلاه بكلمات فأتمهن ، جاءت هدية صالحة ؛ فلم يُغطَ الولد والحفيد فقط ، ولكنه أعطيهما مهديين نبيين ، ونِغمَ الهبةُ الولد الصالح ، ولم تكن هبة الله لإبراهيم مقصورة على ذلك ؛ بل جعل في ذرية إبراهيم الأنبياء : داود ، وسليمان ، وأيوب ، ويوسف ، وموسى ، وهارون ، وزكريا ، ويحيى ، وعيسى ، والياس ، وكذلك إسماعيل ونبينا محمّد صلوات الله عليهم وسلامه .

عندما نلتفت إلى أسماء الأنبياء التى ذكرت فى هذه الآيات ، نجد أن القرآن الكريم قد بين لنا أن هبة الله لإبراهيم لم تقتصر على هؤلاء ، بل قال الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَزَكْرِيّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِنَ الصَّنلِجِينَ ﴿ وَإِلْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطاً وَكُلُا فَضَّلْنا عَلَى الْمَنلِجِينَ ﴿ وَهِيسَىٰ وَالْمِلَا وَالْمَنامَ وَيُولُلُ وَلُوطاً وَكُلُا فَضَّلْنا عَلَى الْمَنلِجِينَ ﴿ وَهُدَيّنَهُمْ وَهُولَا مُسْتَقِيمِ ﴾ الْمَنلَمِينَ ﴿ وَهُدَيّنَهُمْ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ ﴾ والأنعام: ٥٠- ٨٠] .

المذكورون في هذه الآيات من الرسل ثمانية عشر ، وهناك سبعة من الأنبياء لم يذكروا في هذه الآيات ، وذكروا في آيات أخرى من القرآن الكريم ، وهم : إدريس ، وهود ، وشعيب ، وصالح ، وذو الكفلِ ، وآدم ، ثم خاتم الأنبياء محمد رسول الله على . وأطول آية قسم فيها الرسل هي هذه الآية من سورة « الأنعام » .

ولننظر إلى حكمة التقسيم. فمن هؤلاء الأنبياء المذكورين: اثنان كانا ملكين هما سليمان، وداود عليهما السلام.

إن الله أعطى سليمان وداود عليهما السلام سعة الملك والسلطان ، فماذا أعطى أيوب التلكية ؟ ابتلاه وأعطاه الصبر على البلاء ، وموسى وهارون وعيسى عليهم السلام أعطاهم شهرة الاتباع ؛ ولذلك لا نكاد نعرف شيئًا من الأديان إلا اليهودية والمسيحية ، وزكريا ويحيى وإلياس عليهم السلام أعطاهم الزهد ، فهؤلاء أخذوا ملكة الزهد ، وإسماعيل واليسع ويونس ولوط عليهم السلام أعطاهم زهرة الحياة ؛ ولذلك لا نعرف لهم أتباعًا ، ونأتى بعد ذلك إلى نبينا محمد عليه فقد أعطاه الله تعالى الهدى الذي يقتدى به خلق الله كلهم فهم بهداه مهتدون .

وحين ذكر الله تعالى عيسى التلخيل وقف العلماء عند قول الله سبحانه: ﴿ وَمِن ذُرِيّتَنِهِ عِن ، أَى : من ذرية إبراهيم ، وهل عيسى من ذرية أحد ؟ نعم ، العنصر البشرى فى عيسى وهو الأم مريم عليها السلام من ذرية إبراهيم ، وهذا ما احتج به أبو جعفر محمد الباقر ، حين قال له الناس فى موسم الحج : أنتم تدّعون أنكم من نسل رسول الله على موسم الحج : أنتم تدّعون أنكم من نسل رسول الله على موسم الحج : كأنكم لم تقرءوا القرآن فى قول الحق : ﴿ وَمِن ذُرِيّتِهِ عِن الله الله الله عيسى ، وعيسى الكلي ولد من غير أب ، من أنثى فقط ، إذن فنحن من ذرية محمد على .

ثم يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ. مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَـادِمْ. وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ [الأنعام: ٨٨].

وهنا استعمال ذلك إشارة إلى ما تقدم وهم: إبراهيم وإسحاق ويعقوب وسليمان. لمادا قال الحق: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى وَلَم يقل: ﴿ أُولئك ﴾ مع تعددهم ؟ لأن الإشارة هنا إلى شيء جامع ، وهم المهديون من الله ؛ لذلك فهو شيء واحد ، أما « الكاف » فإن الله يخاطب بها مفردا ، وهو رسول الله على وخطاب الرسول على هو خطاب لكل أمته .

## شمول المعجزة مريم وعيسى، عليهما السلام

قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَيَحَمَلْنَا أَبْنَ مَرْيَمٌ وَأَمَّهُ ءَايَةً وَءَاوَيْنَهُمَّا إِلَىٰ رَبُووَ ذَاتِ قَرَادِ وَمَعِينِ ﴾ [المؤمنون: ٥٠]. حين يوجد لفظ مفرد ولكنه خبر عن اثنين فلابد أن يعم الخبر الطرفين، فقول الله سبحانه: ﴿ وَيَحَمَلُنَا أَبْنَ مَرْيَمٌ وَأَمَّهُ ءَايَةً ﴾ . يفيد أن الآية ليست من واحد منهما، ولكنها من مجموع الاثنين معًا؛ لأن الآية هنا أن عيسى التَّيَّكُالُ ولد من غير أب، ومريم أنجبت ولم يمسسها بشر لا بزواج ولا زنّى، فالمسألة متعلقة بكل منهما، فالآية لا تكون في واحد منهما دون الآخر.

ونظرًا لأن الآية متعلقة بهما على حد سواء، تجد الحق سبحانه مرة يذكر ابن مريم أولًا ، فيقول تعالى كما في هذه الآية : ﴿ وَجَعَلْنَا أَبْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّلُهُ ءَايَةً ﴾ .

وفى آية أخرى يذكر مريم أولًا حيث يقول سبحانه : ﴿وَٱلَّذِيَّ أَحْصَكَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْكَا فِيهِكَا مِن زُّوجِنَكَا وَجَعَلْنَنَهَا وَٱبْنَهَكَآ ءَايَةً لِلْعَكَلَمِينَۗ﴾ [الأنبياء: ٩١]. فالاثنان سواء في حبرية الآية ، وليس لأحد منهما تميّر على الآخر ، وهذا يدل على أنهما شريكان في الآية ، أي : المعجزة ، فلا يمكن أن تتحقق الآية بواحد منهما .

فالآية في مريم أنها ولدت بدون رجل ، وما دام حدث منها هذا لابد أن تتعرض للمطاردة والاضطهاد ، كما تخجل هي من نفسها ؛ لأن هذه طبيعة في الأنثى ، فإذا كانت بنت شعيب ذهبت إلى موسى وهي تمشى على استحياء ، فما بالك بمريم حين تأتى قومها وهي تحمل وليدها على كتفها دون أن يكون لها رجل !!.

وقد حفظ الله مريم وابنها من كل سوء حتى أن خطيبها يوسف النجار الذى كان يجب أن يغار ويغضب لِما حدَث، أنزل الله على قلبه السكينة والقبول، وظل فى خدمتها ورعايتها ؛ لأن الله يَحُولُ بين المرء وقلبه، فقلبه كان يجب أن يتغير من ناحيتها ؛ لأن هذه طبائع البشر ؛ ولكن الله أنزل هذا الأمر عليه بردًا وسلامًا، فلم يفعل شيمًا إلا أنه سألها سؤالًا واحدًا فقال لها : يا مريم ، أريد منك أن تقولى لى : هل رأيت فى حياتك شجرة تنبت بدون بذرة ؟ فضحكت وقالت له : الشجرة التى أنبتت أول بذرة .

ومعنى قوله تعالى : ﴿ وَمَاوَيْنَكُهُمَّا ۚ إِلَىٰ رَبْوَةِ ذَاتِ قَرَادٍ وَمَعِينٍ﴾ [المؤمنون: ٥٠].

آويناهما: من الإيواء، ومعناها أن إنسانًا اضطرته الظروف واحتاج إلى مكان يعيش فيه فدير مكانًا أوى إليه .. ومريم في هذه الحالة مضطرة ومضطهدة، وكل الناس ينظرون إليها نظرات الاستغراب والشك، فلابد أن يهيئ الله لها مكانًا تأوى إليه، وهذا المكان لابد أن تكون فيه مقومات الحياة، وأولها الهواء ثم الماء ثم الطعام، ونحن نعرف أن سطح الأرض يكون حارًا، ولكن إذا ارتفعت على جبل مثلًا تجد الحرارة أقل، فكلما ارتفعت عن سطح الأرض انخفضت درجة الحرارة .. فالجو المعتدل لا يكون إلا في ربوة ؛ لأنها تعلو عن سطح الأرض، وهي في ارتفاعها أقل من الجبل فتكون مقبولة في الحروفي البرد ؛ لأنها مكان متوسط الحرارة، هذا من ناحية الهواء. ومعنى ﴿ ذَاتِ قَرَارِ ﴾ من أسباب القرار والاستقرار: الطعام، فلابد أن في هذه الربوة زرعًا.

والمُعين هو الماء - فالربوة فيها ماء أيضًا - حينما أراد ربنا سبحانه وتعالى أن يضرب المثل بالأرض التى تؤتى أكلها مرتين قال: ﴿ كَمَثَكِلِ جَنْكَتِم بِـرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلُّ فَعَانَتُ أُكُلُهَا ضِعْفَيْنِ فَإِنْ لَمْ يُصِبّهَا وَابِلُ فَطَلَلُ وَاللّهُ وَاللّهُ بِمَا نَصْمَلُونَ بَصِيئُرِ ﴾ [البقرة: ٢٦٥].

#### بشارة الملائكة لمريم

يقول تعالى : ﴿إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَنَمُرْيَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ مِنْهُ ٱلسَّمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ﴾ [آل عمران : ٤٥].

لقد كانت المرحملة الأولى بالنسبة لإعداد مريم : هي قول الحق سبحانه : ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [آل عمران : ٣٧]. وفيها عرفت طلاقة قدرة اللَّه تعالى .

والمرحلة الثانية : هي معرفتها بحكاية زكريا ويحيى عليهما السلام ، وتأكيد الحق سبحانه أنه اصطفاها على نساء العالمين ، وكان ذلك إيناسًا لها .

ثم تدخل مريم إلى مرحلة جديدة ، وهى قول الحق تعالى : ﴿إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَكُمْرِيَمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ﴾ . والبشارة لا تكون إلا بخبر عظيم مفرح ، وقد يتساءل واحد : ماذا يقصد الحق بقوله : ﴿يِكَلِمَةٍ مِّنْهُ﴾ ؟

والإجابة : هي أن الحق سبحانه علَّمنا ذلك في قوله تعالى : ﴿كَانَاكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَآةً إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُم كُن فَيَكُونُ﴾ [آل عمران : ٤٧] .

وهذا القول هو مجرد إيضاح وتقريب؛ لأنه لا يوجد عندنا أقصر من الأمر بكلمة وكُن ؛ لأن طلاقة قدرته سبحانه تسبق نطقنا بالكاف وهى الحرف الأول وكُن ، ولكن الحق سبحانه يوضح بشيء قريب لعقولنا نستطيع أن نستوعبه .

إن الحق سبحانه وتعالى إذا أراد أمرًا فإنه يقول له: كن فيكون. وهنا قد يسأل سائل: لن يقول الحق و كُن كُو الله و المقال المؤمر ، أى أن الأمر يكون موجودًا قبل نطق الحق به ، لقد وجد الأمر بمجرد إرادة الله تعالى ، إن الحق يقول للأمر: ﴿ كُن كُ فيكون ، وذلك إيضاح أن مجرد الأرادة الإلهية لأمر ما فإن هذا الأمر ينشأ ، و كُن كه هى مجرد إظهار الأمر للخلق .

إذن .. فكلمة : ﴿ كُن ﴾ جاءت لتدل على أن الحق يأمر بإظهار الأمر الذي أراده سبحانه ، هكذا نفهم معنى بشارة الحق سبحانه لمريم بكلمة منه .

ويقول الحق سبحانه: ﴿ أَسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مُرْيَمَ ﴾ .

ثلاثة أسماء: المسيح، عيسى، ابن مريم، ما معنى المسيح؟ قد يكون الممسوح من

الذنوب، أو أن تكون من آياته أن يمسح على المريض فيبرأ ، أو المسيح : المبارك . وعيسى هو الاسم، والمسيح هو اللقب، وابن مريم هو الكنية .

وجاءت الثلاثة أنواع في عيسى الطُّخِلان : ﴿ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ﴾ .

وقوله تعالى : ﴿وَجِيهُا فِي ٱلدُّنْيَا﴾ . نحن في حياتنا اليومية كثيرًا ما نسمع كلمة وجيه ، والوجيه هو : ذو الجاه والشرف . وقيل : الكريم على من يسأله .

وكانت وجاهة عيسى التَلِيُلِينَ في الدنيا بنبوته وما أنزله الله عليه، وما أعطاه من آيات ومعجزات كإحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص، وإذا كانت تلك وجاهة عيسى في الدنيا، فلماذا نصَّ الحق على وجاهته في الآخرة ووصفه بأنه من المقربين؟!

الحق سبحانه وتعالى يعلمنا أن فتنة بعض الناس في عيسى التَّغِيَّانِ ، واعتقادهم فيه وفي أمَّه الطاهرة البتول أنهما إلهان من دون اللَّه تعالى ؛ فإن هذا الاعتقاد الباطل والقول الزور لا يؤثر في مكانة عيسى التَّغَيِّلِ عند ربه وخالقه ؛ فإن للمغالى جزاءه ، والمغالى فيه تنجيه رحمة العزيز الغفار ، واقرأ قول اللَّه تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنْعِيسَى النِّنَ مَرَّيَمَ مَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ التَّغَذُونِ وَأَمِي النَّهُ يَنْ مَرَّيَمَ مَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ التَّغَذُونِ وَأَمِي إِلَىٰهَ يَنِ مِن دُونِ اللَّهُ قَالَ سُبْحَنْنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَّ إِن كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَد عَلَمَ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِيكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّمُ الْغُيُوبِ ﴾ [المائدة : ١١٦] .

وقول الحق تعالى : ﴿ وَيُكِلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكُهْلًا وَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ ، و﴿ ٱلْمَهْدِ ﴾ هو ما أعد كفراش للوليد أى أنه يتحدث وهو طفل.

و ﴿ وَكَهُلاً ﴾ أى: فى حالة تقدم العمر به، ولقد أورد الحق سبحانه ﴿ ٱلْمَهْدِ ﴾ و ﴿ وَكُمْهُدُ ﴾ و ﴿ وَكُمْهُدِ ﴾ و و و وَكُمْهُدُ ﴾ و من الأغيار ؛ يطرأ عليه مرة أن يكون فى مهد، ويطرأ عليه مرة أخرى أن يكون كهلاً ، وما دام فى عالم الأغيار فلا يجب أن تفتنوا فيه ، وعلى ذلك لا يصح أن تقولوا: إنه إله أو ابن إله .

\* \* \*

# ميلاد عيسى اللي الكلا حدثٌ عظيم

اعتقد كثير من الناس أن مريم هي ابنة عمران ، وأخت هارون كما وصفها القرآن ؟ قال سبحانه وتعالى : ﴿ يَتَأَخَّتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمْراً سَوْءِ وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَغِيّاً ﴾ [مريم : ٢٨] . ولذلك لما ذهب صحابة رسول الله على إلى اليمن قال لهم أهل اليمن : إنكم تقولون : إن مريم بنت عمران ، وتقولون : إنها أخت هارون ، مع أن بين موسى وعيسى مدة تبلغ أحد عشر جيلا ، فكيف يتأتى هذا ؟ ! وعجز الصحابة عن الإجابة ، ولما عادوا قصوا القصة على رسول الله على أنهم كانوا يسمون بأنبيائهم والصالحين قبلهم » .

أى : إنهم كانوا يتفاءلون بأسماء الأنبياء ، فالمسألة تشابه في الأسماء فقط ، إنها بنت عمران ولكنه ليس عمران أبا موسى ، وأخت هارون وليس هارون أخا موسى عليهما السلام .

فلما نذرتها أمها للخدمة ببيت المقدس، شاء الحق سبحانه وتعالى بعد أن كانت تفرغ للبيت المقدس مكانا، أفرغت نفسها لخدمة البيت المقدس قيما، فتفرغت للقيم الدينية التى أنشئ من أجلها البيت المقدس، حتى إنها هجرت أهلها وذهبت إلى مكان بعيد تخلو فيه بعيدًا عن الناس؛ قال تعالى: ﴿وَالْذَكْرُ فِي ٱلْكِئْكِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتَ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرِقِيًا ﴾ [مريم:

وقوله تعالى : ﴿ اَنتَبَدَتُ ﴾ أى : ابتعدت ، نبذت نفسها عن الناس وعن أهلها ، والإنسان يأنس بأهله ، ولكنها ابتعدت عن أهلها ، واتخذت من دونهم حجابًا أيضًا ؛ لكن بُعدها هذا لا يمنع أن يمر عليها أحد ، فاتخذت حجابًا تستتر به عمن يمر عليها في هذا المكان ؛ أى : أرادت أن تعزل نفسها عن دنيا الناس وعن أُنسها بهم ؛ لأنها اكتفت بأنسها بالحق سبحانه وتعالى .

قوله تعالى : ﴿ مَكَانًا شَرْقِيًا ﴾ أى شرقى بيتها ، أو شرقى البيت المقدس ، واختارت جهة المشرق ؛ لأنهم كانوا يتفاءلون بشروق الشمس ؛ لأن سمة النور المادى أن يجعل الإنسان لا يتعثر فى الأشياء ويستطيع أن يسير فيه على هدى .

وقوله تعالى : ﴿ فَأَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيّاً﴾ [مريم: ١٧]. الحجاب هو ما يجعله الإنسان حاجبًا له عن غيره ، وحاجبًا لغيره عنه . وقوله تعالى : ﴿ فَأَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا﴾ [مريم: ١٧].

كلمة الروح لها إطلاقات متعددة في القرآن ، أول هذه الإطلاقات التي نفهمها : أنها قوام حياتنا المادية ، فإذا نفخ في الإنسان الروح يصير في هذه المادة حس وحركة ونشاط وكل أجهزتة تعمل ، قال تعالى : ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُمْ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواً لَهُمُ سَنَجِدِينَ ﴾ [ص: ٢٧].

فهذه هى الروح التى تجعل المادة تحس وتتحرك ، اللّه تعالى يقول : ﴿ فَارْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا ﴾ [مريم: ٧١]. وهو جبريل ، وكلمة : ﴿ فَتَمَثّلُ ﴾ تعنى أن هذه ليست صورته وليست حقيقته ، ولكن حقيقته شيء مختلف من نورانية وشفافية ، وغير ذلك من الأجنحة مثنى وثلاث ورباع ، وحقائق أحرى ، ولكنه لم يظهر لها على حقيقته وتمثل لها في صورة بشر ؛ لأنه لا يمكن أن يلتقى الملك بملكيته مع البشر ببشريته ؛ ولأن هذا له قانون وهذا له قانون ، فإما أن يتمثل الملك في صورة بشر ، وإما أن الإنسان نفسه يرقيه الله ؛ ليأخذ صفة الملائكية ، كما رقى النبى محمدًا على المعراج .

فليس من الممكن أن يتفاهم معهم الملك ، إلا إذا تمثل في صورة بشر وذلك من أجل الإيناس ؟ لأن الناس لم يروا الملائكة ، فربما لو رأوا الملك على صورته الحقيقية يحدث لهم رعبٌ وفزع ، فلابد أن يتمثل في صورة بشر .

إذن .. تمثل جبريل لمريم في صورة بشر من جنسها ؛ لأنها لم تكن لتطيق النظر إليه وهو في صورته الحقيقية .

ومعنى: ﴿ سَوِيًا ﴾ يقال: فلان سوى التكوين إذا كانت أبعاض جسمه منسجمة مع بعضها ؛ فليست جبهته عريضة أو أنفه مفلطحًا أو ظهره مقوسًا أو فيه عيب ظاهر ؛ ولكنه بشر سوى أى : مستوى الأعضاء والأبعاض ، وذلك للإيناس ، وأيضًا ليثبت أن مريم عفيفة شريفة ، بدليل أنها لما رأت هذا الإنسان السوى الوسيم الجميل قالت : ﴿ إِنِّ آعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيَّا ﴾ [مريم : ١٨] . ومعنى : ﴿ أَعُوذُ ﴾ أى : ألتجئ إلى الله سبحانه ؛ لأنى أخاف أن تعتدى على وأنا امرأة ضعيفة . وإذا استعذت بالله تعالى ، فافهم أن الذي يحترم استعاذة إنسان بربه هو الإنسان المؤمن ؛ فإن استعاذ أحد بالله تعالى أمامه يعفو عنه ؛ لأنه لا يستطيع أن يجترئ بربه هو الإنسان المؤمن ؛ فإن استعاذ أحد بالله تعالى أمامه يعفو عنه ؛ لأنه لا يستطيع أن يجترئ

على من استعاذ بربه .

وكلمة: ﴿أَعُوذُ بِٱلرَّمْمَانِ﴾ تعنى أن عندها أملًا؛ فحتى إن لم يكن هذا الرجل تقيًا فرحمة ربها تقيها منه.

فماذا قال لها الملك؟ ﴿ قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلَامًا زَكِيًّا ﴾ ؟

أى أنا لست قادمًا من تلقاء نفسى ، ولكنى رسول من عند ربك إليك . لم يقل: رسول الله تعالى . لأن الرب هو المتولى التربية ، والذى تولى تربية شىء يصونه عن أى إفساد ؛ ولأن الربوبية عطاء مادى ، أما الألوهية فعطاء معنوى للقيم والعبادة . وكلمة : ﴿ لِأَهَبَ لَكِ ﴾ كان المفروض أن يفهم منها أنها هبة ، فليست مسألة أسباب ، ولكن الأمر هبة من عند الله . كما كان يحيى التَكْيِين هبة من الله للنبى زكريا ؛ لأن زكريا كان قد بلغ من الكبر عتيًا وامرأته كانت عاقرا لا تلد ، لكن في مسألة مريم هناك أنوثة فقط بدون ذكورة .

وقوله تعالى: ﴿ عُلَامًا زَكِيًا ﴾: هناك ذكى من الذكاء، وزكى أى مطهر وصافٍ ونقى، وحين قال لها الملك: ﴿ لِأَهْبَ لَكِ غُلَامًا زَكِيًّا ﴾، كانت الفطنة تقتضى معرفة أنه هبة، وما دام هبة، فلا تسألى عن الأسباب.

فماذا كان رد فعل السيدة مريم عليها السلام ؟ ﴿ قَالَتْ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴾ [مريم: ١٩] نحن نعرف أن التقاء الرجل بالمرأة له وسائل: الأولى: شرعها الخالق سبحانه وهي الزواج الشرعي بأركانه المعروفة ، وهنا يكون مس الذكر للأنشى حلالًا ؟ لأنها زوجته .

الثانية : الاتصال المحرم بين الرجل والمرأة ، وهو الزني ، فإذا تم هذا الأمر بموافقة الأنثى فهو زنى ، وفيه حكم شرعى ، وإذا تم رغمًا فهو اغتصاب .

كلمة : « مسنى بشر » إذا جاءت في القرآن فمعناها النكاح ، واقرأ قول الله تعالى : ﴿ وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضَتُمْ لَمُنَّ فَرِيضَةً فَيْصَفُ مَا فَرَضْتُم ﴾ [ البقرة : ٢٣٧] . فالمس بمعنى النكاح . والإمام أبو حنيفة رضى الله تعالى عنه لما وقف عند قول الله تعالى : ﴿ أَوْ لَنَمَسُنُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَجِدُوا مَا لَهُ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بِوَجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمُ إِنَّ اللهِ كَانَ عَفُورًا ﴾ [ النساء : ٣٤] . قال : ليس المراد اللمس أو الملامسة ، ولكن المقصود هنا

الجماع. فكلمة: ﴿ لَنَمْسُنُمُ ﴾ ؛ أى جامعتم. وكلمة: ﴿ أَنَّ ﴾ يستفهم بها عن الكيفية، ومريم حين تحدثت منعت الكيفيات التي تعرفها من الزواج الحلال أو الالتقاء الحرام.

والبغيُّ : هي التي تبغي الرجال ، وتنخذ مكانًا معروفًا لممارسة هذا الإثم ، وهناك معنيَّ آخر للكلمة : « بغيًا » أي : مبالغة في البغي ؛ وهو الظلم .

وبعد ذلك رد عليها الملك بقول اللَّه تعالى : ﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَىَ هَـ بِيُّ ۖ وَلِنَجْعَكُهُۥ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِنَّا ۚ وَكَانَ أَمْرُا مَّقْضِتُنا﴾ [مريم: ٢١].

وقال تعالى: ﴿هُو عَلَى هَا مَن كُم كما قال في الرد على زكريا أيضًا ؛ وكلمة هين وأهون بالنسبة لله تعالى لا تأتى على حقيقتها ؛ لأن كلمة : هين معناها أن هناك أهون ، وهذا بالنسبة للفعل حين يعالجه الإنسان ؛ فهناك فعل صعب بالنسبة له وغيره أصعب ، وأقل منه هين أو أهون ؛ لأن الإنسان يفعل على قدر طاقته ، ولكن ربنا لا يعالج ، وإنما يقول للشيء : كن فيكون ، ولكنه يكلمنا بالأسلوب الذي نفهمه ، فيعرفنا أنه إن كان قد خلقنا من غير شيء ، فإعادة خلقنا من أشياء أهون ، وهذا بمنطقنا نحن ، فهو سبحانه يخاطبنا على قدر عقولنا .

فخُلْق عيسى الطَّيْخِ من أم بدون أب ، شيء هين على الحالق سبحانه . والحق سبحانه يريد أن يجعل خَلْقَ عيسى الطَّيِخ آية للناس ، والآية تعنى الأمر العجيب الذي يخرج عن مألوف العادة والأسباب .

ونريد أن نقف وقفة تأمل وتدبر عند قول مريم عليها السلام: ﴿ وَرَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى وَلَدُ وَلَمْ الْمَا يَمْسَسَنِي بَشَرُ فَي فَلَا أَنها سكتت عند قولها: ﴿ أَنَّى يَكُونُ لِى وَلَدُ فَي الكان تساؤلها أمرًا معقولًا ، ولكن إضافتها ﴿ وَلَمْ يَمْسَسَنِي بَشَرُ ﴾ . تثير سؤالًا : من أين أتت بهذا القول ؟ هل قال لها أحد : إنك ستلدين ولدًا من غير أب ؟ إن الملائكة لم تخبرها بذلك ، لكن ذهنها انصرف إلى مسألة المس مباشرة .. لماذا ؟ إنها فطرة وفطنة المعرفة في التلقي عن الله تعالى ، عندما قيل لها : ﴿ أَسَمُهُ ٱلْمَسِيحُ عِيسَى آبُنُ مَرْيَمَ ﴾ [آل عمران : ٤٥] . قالت لنفسها : ما دامت نسبته إلى فلا أب له ؛ لذلك جاء قولها : ﴿ وَلَمْ يَمْسَسِنِي بَشَرُ ﴾ ؛ إذ لا يمكن أن ينسب الطفل للأم مع وجود الأب .

هكذا نرى فطنةَ التلقي عن اللَّه في مريم البتول ؛ لقد مر بها خوف عندما عرفت أن عيسي

منسوب إليها ؛ قالت لنفسها : إن الحمل بعيسى لن يكون بواسطة أب ، وكيف يكون الحمل دون أن يمسسنى بشر . فقال الخالق القادر جل وعلا : ﴿ كَذَالِكَ ﴾ أى لن يمسك بشر ، وكان من الممكن أن يقول لها : لقد نسبناه لك ؛ لأنك منذورة لحدمة البيت ، لكن الحق قال : ﴿ كَذَالِكَ ﴾ تأكيدًا لما فهمته من أنها ستنجب عيسى دون أن يمسها بشر ، وتتجلى طلاقة القدرة في قوله سبحانه : ﴿ اللهُ يَخَلُقُ مَا يَشَامَهُ ﴾ .

قوله تعالى : ﴿وَكَاكَ أَمْرًا مَقْضِتًا﴾ أى : منتهيًا لا مناقشة فيه .

وقوله تعالى : ﴿ ﴿ فَحَمَلَتْهُ فَأَنتَبَذَتْ بِهِۦ مَكَانَا قَصِيتًا ۞ فَأَجَآءَهَا ٱلْمَخَاصُ إِلَى جِنْعَ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَكَيْتَنِي مِثُ قَبْلَ هَلَا وَكُنتُ نَشيًا مَنسِيًّا﴾ [مريم : ٢٢، ٢٣].

وَنَحَمَلَتُهُ أَى حملت به ، وَفَانَبَدَت : بعدت ، وَمَكَانَا قَصِمَيّا ﴾ : أى بعيدًا ؛ لأنها شعرت بالحمل وخافت أن يطّلع على سرها أحد . وكلمة : وفَاَجَاءَهَا وَأَى جعلها تجىء ؛ لأن جاء معناها جاء من نفسه بمحض إرادته ، ولكن السيدة مريم دفعها المخاض إلى المجىء إلى جذع النخلة ، والمخاض : هو الوجع الذى يصيب المرأة عند الولادة المباشرة ويسمونه «الطلق» ، فحين جاءها المخاض أتت إلى جذع النخلة ؛ لأن ألم الوضع يجعل صاحبته تمسك بأى شيء حولها تستند إليه من شدة الألم ، فربما جاءت إلى جذع النخلة تستند إليه ، وفي الآية قوله تعالى : ﴿ إِلَىٰ جِذْعِ النَّالَة عَلَى الساق الذي يمند عنها على الساق الذي يمند عنها الجريد .

لما حدث هذا الأمر لمريم ؟ وأصبحت المسألة حقيقة واقعة من حمل ومخاض وولادة ، حدث لها نوع من النزوع الانفعالى ؛ لأنها في البداية استغربت الأمر ، وقالت كيف يكون لي غلام وأنا لم يمسسنى بشر ولم أَكُ بغيًا ؟! وبعد ذلك حملت ، والحمل في بطنها مستور ، ولكن عند الوضع سينكشف الأمر ، ويرى الناس الغلام وتواجهها المشاكل ، فهذا شيء صعب على النفس في مثل هذا الموقف .

ولذلكُ تجد النزوع الانفعالى في هذه الحالة في قولها: ﴿ يَلْيَتَنِي مِتُ قَبْلَ هَاذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيَّا﴾ [مريم: ٣٢]. ﴿ يَلَيْتَنِي ﴾ هذا تمنٌ ، إنها تتمنى أن تكون قد ماتت قبل أن

يحدث هذا الأمر ، مع أن المشرّع الحكيم نهانا أن نتمنى الموت ، لماذا ؟ قالوا : لأن تمنى الموت ورد حينما ادعى اليهود أنهم أبناء الله وأحباؤه ، وأن النار لن تمسهم إلا أيامًا معدودة ، وأن الدار الآخرة لهم خالصة عند الله ، حينئذ نزل قول الله تعالى : ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ الآخِرَةُ عِندَ الله عند الله ، حينئذ نزل قول الله تعالى : ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ الآخِرَةُ عِندَ ٱلله عَلَيْمَ مِن دُونِ ٱلنّاسِ فَتَمَنّؤُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدوِقِينَ ﴿ وَلَن المَدّةِ وَاللهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلِيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهِ وَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَلَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْمُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ و

أى : إن كان ما تقولونه حقًا في الآخرة لكم وحدكم ، فتمنوا الموت إن كنتم صادقين في ادّعائكم . وفي نفس الآية أكد الحق سبحانه أنهم لن يتمنوه أبدًا ؛ لأنهم أحرص الناس على حياة ؛ ولذلك فلن يتمنوا الموت أبدًا .

وقلنا: إن السيدة مريم هنا تمنت الموت ، مع أن الرسول ﷺ قال: « لا يتمنين أحدكم الموت من ضر أصابه ، فإن كان لابد فاعلًا فليقل: اللهم أحيني ما كانت الحياة خيرًا لى ، وتوفَّنِي إذا كانت الوفاة خيرًا لى لا » . إن تمنى الموت المنهى عنه يسبب حدوث ما تكره ، فكأنك كرهت الحياة وتمردت على القدر فتمنيت الموت لكن أن تتمنى الموت ؛ لأنك تريد لقاء الله وتخشى الفتنة في دينك وأنك ستصير إلى خير مما تركت ، فهذا موضوع آخر .

ثم يقول تعالى : ﴿ فَنَادَىٰهَا مِن تَعْنِهَا ۚ أَلَا تَخْزَفِ فَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْنَكِ سَرِيَّا ۞ وَهُزِّى إلَيْكِ بِجِنْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُنَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيْنًا ۞ فَكُلِى وَاشْرِي وَقَدِّى عَيْـنَا ۚ فَإِمَّا نَرَيِنَ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِيّ إِنِّى نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيتًا﴾ [مريم: ٢٤- ٢٦].

وين تَمْتِهَا به بكسر الميم، وهناك قراءة: (فناداها مَن تحتها) بفتح الميم، وكلمة من تحتها: دلت على أن الذى ناداها هو الوليد الذى وضعته وهو عيسى التَلْيَكُلاً، فقال لها: لا تحزنى. والحزن هنا ينشأ من أمرين: انقطاعها عن الناس، وانها فى جالة ولادة ولم تجد أحدًا يساعدها أو يرعاها أو يقدم لها شيئًا. فقال لها: إن ربك جعل تحتك سريًا. والسّرى هو النهر الذى يجرى ماؤه زلالا.

وبالنسبة للطعام قال : ﴿ وَهُـزِّيَ ۚ إِلَيْكِ بِجِنْءَ ٱلنَّخْلَةِ ﴾ فأعطاها سبحانه الطعام والشراب ، وهذه منطقية مع احتياج الإنسان .

ومن المعلوم أن عناصر استبقاء الحياة ثلاث مرات حسب أهميتها : منها الطعام ، ونحن

فى العادة نأكل ثلاث مرات فى اليوم ، ونستطيع أن نصبر على الطعام شهرًا ؛ والماء أعلى من الطعام فى المرتبة ، ولا نستطيع أن نصبر على شرب الماء أكثر من ثلاثة أيام إلى عشرة على قدر ما فى الجسم من ماء ، وأهم هذه المقومات الثلاثة هو الهواء حيث لا يستطيع الإنسان أن يستغنى عنه لحظة .

إذن .. فالمسألة مرتبة حسب الأهمية ، فمريم عندها عناصر استبقاء الحياة الثلاثة : الهواء موجود ، والماء موجود ؛ فقد جعل الله تحتها سريًّا أى ماء زلالا متدفقًا ، والطعام من رطب النخلة التي أمرها بهز جذعها ؛ ليتساقط عليها الرطب .

وهنا نقف وقفة: إن هز جذع النخلة شيء صعب ؟ لأنك لو أتيت بأقوى رجل في العالم ليمسك بنخلة من جذعها ويهزها فلن تسقط عليه واحدة من رطبها ؟ لأنه جذع ثابت ، ولكن الحق سبحانه أراد أن يجمع بين شيئين هما : طلب الأسباب مع الاعتماد على المسبب هو : هز النخلة مع أنها في حالة مخاض ومتعبة ومتألمة ، وجاءت إلى النخلة ؟ لتستتر إليها ، فكيف تهزها وهي في هذه الحالة من الضعف والألم ، مع أن أقوى الرجال لا يقدر على ذلك ؟ إ

قالوا: لأن الله تعالى يريد أن يبقى اتخاذ الأسباب مهما كان الإنسان ضعيفًا ، فعليه أن يبذل جهده فى الأخذ بالأسباب ، ثم يعتمد على رب الأسباب . والرطب هو التمر الناضج ، وكلمة : ﴿ جَنِيتًا ﴾ تعنى أنه استحق أن يجنى ، أى إنه نضج واستوى . إذن . . لا بد من التوكل على رب الأسباب .

وقول الحق سبحانه: ﴿ فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرِّى عَيْنَاكُ ، ذكر الأكل قبل الشرب ، بينما فى الرزق ذكر الشراب أولًا ، ثم جاء بالطعام بعد ذلك فى قوله تعالى : ﴿ وَقَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْنَكِ سَرِيًا \* وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِحِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ ﴾ ؛ فذكر الشراب أولًا ، ثم الطعام الذى سينزل من النخلة بعد ذلك ؛ لأن هذا رزق ، لكن فى الأمر بالانتفاع قال : ﴿ فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرِّى عَيْنَاكُ ﴾ . فذكر الطعام قبل الشراب ؛ وذلك لأن الإنسان فى العادة لا يشرب إلا بعد تناول الطعام .

الحق سبحانه أعطى لمريم قوام الحياة المادية من طعام وشراب ، ولكن بقيت الناحية المعنوية ؛ لأنها حزنت وتمنت الموت من صعوبة هذا الموقف فكيف ستواجه قومها بهذه الفضيحة في نظرهم ؟!

وهنا قال الحق سبحانه لها: ﴿ وَقَرِّى عَيْنَاكُ ؟ وهذا معناه السرور ، وكلمة قرَّى أى : اسكنى ، وسكون العين على مرأى واحد عند العرب ، دليل على أن العين صادفت مرأى جميلًا جدًّا لا يغنى عنه أى مرأى آخر ؟ ولذلك تظل ناظرة إليه ، فكأن الحق سبحانه وتعالى يقول لمريم : لا تحزنى ، ولتقر عينك بما أنت فيه ، فليس هناك أحمل ولا أفضل من أن يصطفيك الله ويجعلك سيدة نساء العالمين ، فأى سعادة وأى مكانة وأى شرف أنت فيه ؟ !

الحق سبحانه وتعالى يقول لمريم: ﴿ وَفَإِمَّا تَرَبِنَ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِيَ إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَكُن أُكِيمَ ٱلْيُومَ إِنسِيبًا ﴾ [مريم: ٢٦]. أى: إنك إذا رأيت أحدًا ستدخلين معه فى جدل ؛ لأن المسألة التى أنت عليها لن تستطيعى أن تأتى بمبررات لها ؛ لأن امرأة تحمل وتلد دون أن يمسها رجل ؛ كلام غير مقبول عند الناس ولن يصدقوه ، وسيتكلمون معك بسفاهة وجهل ، فعليك بالصمت ، ﴿ فَكُلِى وَاشْرَفِى وَقَرِّى عَيْنَا ﴾ وإن رأيت أحدًا من البشر وسألك عما أنت فيه فقولى : إنى نذرت لله صومًا عن الكلام فلن أكلم أحدًا . فالصوم عند زكريا التَكْيُكُمُ كان عن الكلام ، وهنا أيضًا الصوم عن الكلام [ عند مريم ] ؛ لأن المعجزات كانت قريبة من بعضها .

وقول الحق سبحانه: ﴿ فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرِّى عَيْنَا فَإِمَّا تَرَيِنَ مِنَ ٱلْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِيَ إِنِّ نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِيمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيتًا ﴾ بعض المشككين في القرآن يقولون: كيف يستقيم الأمر بالصوم عن الكلام مع أن القرآن يقول لها: ﴿ فَقُولِيَّ ﴾ . أي يأمرها بالكلام وأن تقول لهم كذا وكذا ؟

ونحن نقول لهم: يجوز أن هذه الكلمة هي التي تقطع بها مريم الكلام مع القوم، أو يجوز أن تكون الدلالات وأعمها ؛ ولذلك يجوز أن تكون الدلالة بالإشارة، والدلالة بالإشارات أوقوى الدلالات وأعمها ؛ ولذلك فالأخرس حين يكون في بيئة تفهمه يستطيع أن يتفاهم مع الناس، ويفهم الناس منه ما يريد قوله عن طريق الإشارات، ويكون مثار حذيثهم ونوادرهم.

ومريم يمكنها أن تشير إلى من يسألها بما يُفهم منه أنها صائمة عن الكلام .

وكلمة : ﴿ إِنْسِيًّا ﴾ أى من الإنس ؛ أمرها الحق سبحانه ألا تتكلم مع أحد من البشر ؛ لأنها قد تتكلم مع جبريل ؛ حتى تجد مخرجًا من هذا الموقف المحرج الذي هي فيه . هنا نعود إلى الحديث عن المخاض، ونتساءل من الذى كلمها هذا الكلام من تحتها؟ قيل: إنه جبريل، وقيل: إنه عيسى التيليخ . ولذلك حين رآها قومها وقد أتتهم بوليدها تحمله، وأنكروا عليها ذلك الأمر، أشارت إلى الوليد!! فكيف تشير إليه ؟ لابد أنها علمت أنه سيتكلم، وعرفت هذا الأمر من كلامه لها حين ناداها من تحتها، وقال لها ألا تحزن وتأكل وتشرب وتقر عينًا، فحين تكلم الوليد تأكد لها أنها في معجزة عظيمة ؛ ولذلك وثقت تمام الثقة بأنها حين تشير إليه سيتكلم هو ويدافع عنها ؛ لأن كلامها لن يقنع الناس ببراءتها مما حدث لها ؛ لكن حين يتكلم عيسى الطبيخ وهو لم يزل في المهد، فمعنى ذلك أن هذه معجزة ، ومادام الذي تكلم [ وهو ] وليد معجزة كائنة ، [ فإن ] أمه [ تكون معجزة هي الأخرى ] من باب أولى .

إذن .. قوله تعالى: ﴿ فَنَادَىٰهَا مِن تَحَٰيٰهَا ﴾ ليس المقصود بها جبريل، ولكن المقصود وليدها عيسى الطَّيْكُلُا.

ثم يقول تعالى: ﴿ فَأَتَتْ بِهِ قُوْمَهَا تَحْمِلُهُمْ قَالُواْ يَنَمَرْيَهُ لَقَدْ جِنْتِ شَيْئًا فَرِيًا ﴿ يَتَأَخْتَ هَنَرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ آمَراً سَوْهِ وَمَا كَانَتْ أُمْكِ بَغِيّا ﴾ [مريم: ٢٧، ٢٨]، فهى التى ذهبت به إليهم، فلم تتوار عن عيون القوم أو تهرب بوليدها إلى مكان بعيد، ولكنها ذهبت إليهم بنفسها ؛ وذلك لأن معها الحجة والبرهان، ولأن موقفها سليم، وهى واثقة من تأييد الله تعالى لها، فجاءت إلى قومها تحمل وليدها على صدرها، فلما رآها القوم على هذه الحالة قالوا: ﴿ يَهُمْ يُهُمُ لُقَدْ جِنْتِ شَيْئًا فَرِيّا ﴾ . لأنهم يعلمون أنها غير متزوجة !!

يُحكى: أن بعض المستشرقين سألوا الشيخ محمد عبده في « باريس » عن حديث الإفك الذي تقوّله المنافقون على السيدة عائشة فقالوا له: بأى وجه قابلت عائشة قومها بعد حديث الإفك ؟ فقال لهم: بالوجه الذي قابلت به مريم قومها حين جاءتهم تحمله!! أى بوجه الواثق من البراءة ، وأن الله لا يمكن أن يسلمها ، أو يخذلها ؛ ولذلك فالسيدة عائشة رضى الله تعالى عنها لما ظهرت براءتها وأنزل الله قرآنا ، قالوا لها: قومي إلى النبي على فقالت: لا ، وإنما أحمد الله الذي يَا أني .

فكون مريم تأتي بوليدها إلى قومها فهذه دلالة على أنها واثقة أن الحجة ستوافيها بالوليد ،

وإلا فكان [ من] المفروض أن تخجل وأن تتوارى من القوم حتى لا يروها ومعها الوليد ؛ لأنها واثقة من نصر الله ومعونته .

وكلمة: ﴿ شَيْكَا فَرِيَّا ﴾ ؛ أى: لم يحدث مثله ، أو أنه من الفرية وهي تعمُّد كذب ، وقولهم ﴿ يَتَأَخَّتَ هَنَرُونَ ﴾ : مبالغة في التعيير ؛ لأنهم عرفوها عابدة قانتة فكيف يحدث منها ذلك ؟ ! فهذا تَقْرِيعٌ لها ؛ لأن أباها لم يكن رجلًا سيُّكًا ولا أمها أيضًا ، فكأن القوم استغربوا أن يحدث هذا من مريم وهي العابدة القانتة التي جاءت من أبوين كريمين مستقيمين ، فكيف يحدث منها ذلك ؟ !

لما كثرت الأسئلة على السيدة مريم ، وكثر الاستنكار من القوم ، ماذا فعلت قال تعالى : ﴿ فَأَشَارَتَ إِلَيْتُ قَالُوا كَيْفَ نُكِلِّمُ مَن كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيتًا ﴾ [مريم: ٢٩]. أى أشارت إلى وليدها ، فكأنها تقول لهم : اسألوه ! وهذا دليل على أنها عرفت أنه سيتكلم ؛ لأنه سبق أن كلَّمها قبل ذلك ، فاطمأنت على أن تحمله إلى القوم ، ليس على أنه جسم الجريمة ودليل إدانتها ، ولكنها تحمله على أنه دليل براءتها .

فلما أشارت إليه استغرب القوم وقالوا: ﴿ كَيْفَ ثُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيتًا ﴾ . فهم لم يستبعدوا أن يتكلم الرضيع فقط ، ولكنهم أنكروا الحديث معه ، وقالوا هل نحن مجانين حتى نكلم طفلًا رضيعًا!!

لقد انبهروا انبهارًا فتَّتَ فيهم القوى ، وحتى قوى اللَّدد والخصومة حين ترى هذا لا تجد إلا النبهار ؛ فالحق أبلج والباطل لجلج . لقد كان الأمر بيدهم ففى توراتهم أن من يزنى يجب أن يُرجم ، فلماذا لم يرجموا أم عيسى إذن ؟ لابد أنهم صدموا بقوة جعلت موازين عقولهم وحقدهم تختل ، هذه القوة هى كلام عيسى ابن مريم فى المهد : ﴿ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَذِنِي ٱلْكِذَبُ وَجَعَلَنِي بَيْتًا ﴾ الآية .

هذه المفأجاة جعلت الجبار فيهم ينهار وتخور قواه ، هذا من ناحية اليهود ، فماذا عن النصارى ؟ إن رضيعًا يتكلم في المهد ، هو معجزة بكل المقاييس ، فكيف تخلو كل الأناجيل التي بين أيدينا الآن من هذه الواقعة ؟ !

إنه طفل تكلم في المهد ، وكان لابد أن تكون الكلمة التي قالها مدروسة بعناية ، ولا يمكن

أن تنسى. لابد أن تكون كلمة رائعة ، من طفل يتكلم ، فكيف لا تأتى هذه الكلمة فى الأناجيل ؟ ! إن جنود الله سبحانه وتعالى هم الذين حفظوا الكلمة مُذ قالها عيسى الطَّيِّة وحتى تقوم الساعة . إن الأناجيل لم تذكر ذلك ؟ لأنها لو ذكرت ذلك لسألناهم ماذا قال ؟ سيكون الرُد دون مواربة : لقد قال : ﴿ إِنِّي عَبِّدُ اللَّهِ ﴾ ؛ وهذا ينفى أنه إله .

وبينما القوم على هذه الحال ، من مفاجأتهم بما تحمل مريم ، ثم من استنكارهم الكلام مع طفل رضيع ، نطق عيسى الطّيكل قائلًا لهم : ﴿ إِنِّي عَبْدُ ٱللّهِ ءَاتَلْنِيَ ٱلْكِئْبَ وَجَعَلَنِي نِبْيَا \* وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَلِنِي بِٱلصَّلَوْقِ وَٱلزَّكَوْقِ مَا دُمَّتُ حَيًّا ۞ وَبَبَرُّا بِوَلِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلَنِي جَبَارًا شَقِيًّا﴾ [مريم: ٣٠ - ٣٣].

فكأنه يقول لهم: لا تتكلموا أنتم ولكن أنا الذى سأتكلم. وأول شيء قاله: ﴿ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ ﴾ واستهلاله كلامه بعبوديته للّه تعالى ، دليل على أنه قد يقال: إنه ليس عبدًا وإنه إله أو شريك للّه سبحانه ، فأول كلمة نطق بها أنه عبد للّه تعالى ؛ ولذلك تجد أن أهل الكتاب يقولون عنه: إنه تكلم في المهد. فإذا سألتهم ماذا قال حين تكلم ؟ تجدهم يصمتون ولا ينطقون بما قاله أبدًا ؛ لأن كلامه ينفى معتقدهم.

لم يقل: ﴿إِنِّ عَبْدُ ٱللَّهِ ﴾ فقط ، ولكنه أضاف شيئًا آخر فقال : ﴿ عَاتَدْنِي ٱلْكِنْكِ وَجَعَلَنِي بَيْتًا ﴾ ولكن كيف يؤتيه الكتاب وهو مازال طفلًا في مهده ؟ قالوا : كأن هذا أمرًا ثابتًا ومفروغًا منه . ومعنى ذلك أن هذا الوليد أهلٌ لأن يتحمل أمانة السماء والأرض ، وجعله نبيا ذا سلوك قويم ولا يمكن أن يكون كذلك وفيه أى مطعن ، وفوق ذلك : جعله مباركًا أينما كان ، فهذه الصفات هي أنه عبد الله ، آتاه الكتاب والكتاب ، لم يأت بعد ولكنه سينزل في المستقبل ؛ وذلك لأن هذا الوليد يتكلم عن الحق سبحانه فلابد أنه ملقن ، والذي يلقنه هو الذي سيؤتيه هذه الأشياء وهو الحق سبحانه وتعالى ، وبعد ذلك قال أيضًا : ﴿وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا صُحُنتُ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْقِ وَٱلزَّكَوْقِ مَا دُمَّتُ حَيَّا ﴾ [مريم : ٣١] .

ومعنى : أوصانى بالصلاة والزكاة . أى أن الحق سبحانه وتعالى شرع له هذه العبادات والشرائع . ثم يقول تعالى : ﴿ وَبَرَّزُا بِوَالِدَتِى وَلَمْ يَجْعَلْنِى جَبَّارًا شَقِيًّا ۞ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَتُ حَيًّا﴾ [مرج: ٣٢، ٣٣] .

والبر بالوالدين معروف فهو بار بوالدته ، بمعنى أنه حين يكبر ويعرف القصة أنه وُلِدَ ولدٌ من غير أب دون أن يمس أمَّه بشرٌ ، فهذه الأحداث لن تسبب له أى ضيق ، أو غرابة ؛ لأنه هو نفسه الدليل على صدق هذه المعجزة ، والدليل لا يشكك فى المدلول ، أى إياكم أن تظنوا أنى سأكون عاقًا لوالدتى ؛ بل سأكون بارًا بها عطوفًا عليها ، ومعنى ﴿وَلَمْ يَجْمَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًا﴾ . إن الحق سبحانه وتعالى حين يرسل رسولًا لابد أن يجعله لين الجانب ؛ لأنه سيأتى ليخرج الناس مما ألفوه من الفساد ، ومعنى : ﴿وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَقَعْ أَنَا مِن الممكن أن يوم ميلادى كان سلامًا ؛ لأن هذا الحدّث لو وقع لبنت فى أسرة أخرى كان من الممكن أن يقتلوها ، ويقتلوا وليدها ، ولكنها مرت بسلام ، والسلام عليه أيضًا يوم يموت ، وهنا خصّ أن يقتلوها ، ويقتلوا وليدها ، ولكنها مرت بسلام ، والسلام عليه أيضًا يوم موته ؛ لأنهم سيأتون ؛ ليأخذوه بغية صلبه وقتله ، وبعد ذلك يُشَبّه لهم أنهم صلبوه وقتلوه ، ولكن اللَّه تعالى سيأتون ؛ ليأخذوه بغية صلبه وقتله ، وبعد ذلك يُشَبّه لهم أنهم صلبوه وقتلوه ، ولكن اللَّه تعالى منهم ومن كيدهم ورفعه اللَّه سالمًا من كل سوء .

وذكر السلام على نفسه يوم يبعث حيًا ؛ لأنه ليس هناك رسول سيسأله الله هذه الأسئلة إلا عيسى الطّيَكُلُم، وهي قول الله تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَنْعِيسَى الْبَنَ مَرْبَعَ ءَأَنَتَ قُلْتَ لِلنّاسِ النَّيْدُونِ وَأَتِي إِلَىٰهَ يَنِ مِن دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَنْنَكَ مَا يَكُونُ لِيّ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتُمْ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ أَنتَ عَلَيْمُ الْغُيُوبِ ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ اللّه عَلَيْهِ مَنْ يَلِيهُ اللّهُ وَقَدْ عَلَيْهِ مَنْ يَلِيهِ عَلَيْهُ اللّهُ وَقِي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيكَا مَا دُمّتُ فِيهِمْ فَلَمّا تَوَقَيْتَنِي كُنتَ إِلّا مَا أَمْرِهِ اللّه عَز وجل به ، ولكن هذا تقريع لمن يزعمون أنهم أتباعه ، عسى الطّيكِالُ لم يقل لهم إلا ما أمره الله عز وجل به ، ولكن هذا تقريع لمن يزعمون أنهم أتباعه ، وقد حرفوا رسالته وجعلوه إلها من دون الله .

ثم يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَاكَ عِيسَى آثِنُ مَرْيَمٌ قَوْلَكَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْثَرُونَ ۚ ۞ مَا كَانَ لِللَّهِ أَن يَنَّخِذَ مِن وَلَدٍ سُبْحَنْئَةً إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيْكُونُ﴾ [مريم: ٣٤، ٣٥].

كلمة : ﴿ وَلَكَ ﴾ أى : الذى تقدم ، وهو قصة عيسى ابن مريم ، ﴿ قَوْلَ الْحَقِ ﴾ : أى يقولها الله قول حق ، أى هذه قصة عيسى ابن مريم يخبرنا بها الحق سبحانه وتعالى ، أو أن معنى ﴿ قَوْلَ اللَّهُ عَلَى الْحَقِ ﴾ أى أنه قول الله فول الله

ANANTANANTANANTANANTANANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTANIANTA

الحق سبحانه ، أو أنه الحق الذى ضد الباطل ﴿ الَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ : أى يشكون ، فكأنه يخبرنا أنهم سيشكون فى هذا الكلام ويتقوَّلون فيه الأقاويل ، والمعنى : اتركوا هذه الأقاويل الباطلة ، وخذوا الكلام من الحق سبحانه ؛ لأن قول الحق هو الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، وكما قلنا كلمة : ﴿ وَاللَّكِ ﴾ أى : الذى تقدم أمره من أول قوله تعالى : ﴿ وَاذْكُرُ فِي الْكِنْكِ مَن مُرْيَمَ ﴾ إلى هنا . ثم ذكر قضية هامة جدًّا فقال سبحانه : ﴿ مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَشَخِذَ مِن وَلَكُن لِمَاذا بدأ بموضوع الولد ؟ قالوا : لأن قضية الشريك تنفى بأولية العقل ؛ لأن الشريك لله ماذا يفعل معه ؟ !

فاتخاذ الولد قضية منفية بالنسبة لله سبحانه وتعالى ؛ لأنه إن كان لاستدامة الحياة والذكر في الدنيا ، فالله تعالى لن تذهب حياته حتى يكون موصولًا في ولده ؛ لأنه هو الحي الذي لا يموت ، وإن كان من أجل العزوة والاستعانة ، فالله تعالى لا يحتاج إلى معونة أحد لأنه المعين سبحانه ، وهو الصمد الذي يحتاج إليه كل أحد ولا يحتاج هو إلى أحد .. لذلك قال تعالى : هوما كان يلّهِ أَن يَنْجُذَ مِن وَلَهِ سُبّحَنَهُ وَ إِذَا قَضَى آمَرًا فَإِنّما يَقُولُ لَمُ كُن فَيَكُونُ .

ومعنى قوله تعالى : ﴿ إِذَا قَمَنَ آمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُمْ كُن فَيَكُونُ ﴾ ؛ لأن هذه الأشياء كلها مخالفة للنواميس ، فإياك أن تعجب أن يفعل الله سبحانه ذلك مع زكريا ويحيى عليهما السلام لعطب الآلة ، وإياك أن تتعجب من أن الطفل الذي كان في المهد صبيًّا قد تكلم .

كُل هذه نواميس خارقة للعادة نأخذها كلها في إطار: ﴿ سُبَحَنَنَهُ ﴾ أى: تنزيهًا له ؟ لأنه إذا أراد شيئًا لا يعالجه بعلاج وعمل وإنما يعالجه بقوله: ﴿ كُن مَكُونُ فَيَكُونُكُ والفعل كن مكون من حرفين فقط ، فحين يقول الحق لشيء : كن ؟ يكون في الحال .

# معجزة كلام عيسى الطِّيَّةُ في المهد

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَيُكِلِمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ ٱلْفَكِلِحِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٦]. والكلام معناه: اللفظ الذي ينقل قول الناطق إلى السامع، وقول الحق: ﴿ وَيُكِلِمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهَدِ ﴾ معناه: أن المواجَه بكلام عيسى التَّلِيُّةُ في المهد هم الناس ونفهم من قوله تعالى: ﴿ وَيُكِلِمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهَدِ ﴾ سر وجود آية معجزة وهبها الله تعالى لعيسى التَّلِيُّةُ ، وهو أن يكلم الناس وهو طفلٌ في المهد ؛ لأن المسألة تعلقت بعرض أمَّه وبكرامتها

وعفتها، فكان لابد من آية لتمحو عجب الناس حين يرونها وقد ولدت بدون زوج، وهذه المسألة لم نجد لها وجودًا في الأناجيل الموجودة بأيدى النصارى، مع أنها مسألة كانت يجب أن تذكر من كتبة الإنجيل؛ لأنهم يمجدون نبيهم، وكان من الواجب ألا يغفلوا عن هذا الشيء العجيب؛ ذلك أن كلام طفل في المهد أمر عجيب وكان لابد أن يكون محل حفظ وتداول بين الناس. إن الطفل عندما يتكلم في المهد فلن يقوم الناس برواية واقعة كلامه في المهد فقط، بل سيحفظون ما قاله ويرددون قوله؛ لأن العجيب أن يتكلم وهو في المهد، ويحرص الناس على أن يعرفوا ماذا قال: والكلمة التي قالها عيسى الطيخ في المهد لا تسعف زاعمي النبعية لعيسي الطيخ فيما يدعون؛ لأن الكلمة الوحيدة التي نطق بها أول ما نطق قال: ﴿إِنّي عَبْدُ اللّهِ عَمْدُ أَمْرًا عجيبًا، وما دام أمرًا عجيبًا، وما دام أمرًا عجيبًا ولافتًا للأذهان؛ فلابد أن يكونوا قد سمعوا ما قاله ووعوه. ومادام قد سمعه القوم وعوه فلابد أنهم تناقلوا ما قاله. وهو قد قال في أول ما نطق: ﴿إِنّي عَبّدُ اللّهِ عيسي الطّيكان .

إن الحق سبحانه يقول: ﴿ وَيُكِلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا ﴾ . ونحن نعرف أن الكلام في المهد ، أي : وهو طفل . وكهل : أي بعد الثلاثين من العمر ؛ أي في العقد الرابع ، والبعض قد قال : إن الكهولة بعد الأربعين من العمر . وقد حدثت له في رواياتهم ما أسموه حكاية الصلب قبل أن يكون كهلا ، فإذا كان قد تكلم في المهد فينبغي أن يتكلم وهو كهل ، ولما كانت حادثة الصلب أو عدم الصلب أو الاختفاء عن حس البشر ليسمونها كيف شاءوا المهم أنها تمت قبل أن يكون كهلا .

إذن .. فلابد أن يأتى وقت يتكلم فيه عيسى ابن مريم عندما يصير كهلًا . وأيضًا قول الحق سبحانه : ﴿ وَيُكِلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهَدِ وَكَهَلًا ﴾ . إلا أنه كان في المهد طفلًا ، وكهلًا أي ناضج التكوين ، وبذلك نعرف أن عيسى ابن مريم فيه أغيار وفيه أحوال ، فإذا كنتم تقولون : إنه إله فهل الألوهية وهو في المهد ، هي نفسها الألوهية وهو في الكهولة ؟ !

لو كانت الألوهية في المهد فهي ناقصة ؛ لأنه لم يستمر في المهد وحدثت له أغيار . وما دام قد حدثت له أغيار فهو محدث ، وما دام محدثًا فلا يكون إلها .

وبعد ذلك يقول الحق سبحانه في عيسى ابن مريم : ﴿وَمِنَ ٱلصَّالِمِينَ﴾ ؛ مقصود بها

عمله أى الحركة السلوكية لماذا ؟ لأنه لا يكفى أن يكون مبلغًا ولا يكفى أن يكون حامل آية ؛ بل لابد أن يكون على السلوك الإيماني .

### افتراء اليهود في دعواهم على مريم عليها السلام

قال الحق سبحانه: ﴿ وَيَكُفِّرِهِم وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مُرْيَدَ بُهْتَنَا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٥٦]. أى: أن الله قد أخذهم بذنوبهم ؟ بداية من نقضهم الميثاق ، وكفرهم بآيات الله ، وقتلهم الأنبياء بغير حق ، وادعائهم أن قلوبهم ﴿ عُلْفُنْكُ ﴾ [النساء: ١٥٥] لا يدخلها الإيمان ولا يخرج منها الضلال ، ثم كفرهم وقولهم على مريم البهتان العظيم ؛ فكأن قول البهتان على مريم لم ينشأ إلا من منطلق الكفر .

وَيِكُفُرِهِم وَقَوْلِهِم عَلَىٰ مَرْيَه بُهْتَنَا عَظِيما ﴾ ؛ علمنا مما سبق ما قالوه عن أم عيسى الصديقة مريم ، وهم بقولهم البهتان يناقضون أفهامهم ، ويناقضون عقولهم ، ويناقضون واقعًا شاهدوه . لقد كانت مسألة ميلاد عيسى الطين من «أم» دون «أب» شيقًا معجزًا يناقض ناموس الكون في أن كل تكاثر إنساني ينشأ من لقاء رجل بامرأة ، أو ذكر بأنثي . ولكن الحق سبحانه شاء أن يرد على مادية اليهود ، الذين أرادوا أن يروا الله جهرة ولم يؤمنوا به غيبًا مطلقًا ، وظن اليهود بسخافة عقولهم أن الله إن رئي بأعينهم جهرة كان إلها يستحق أن يُعبد ، وما علموا أنه لو كان مرئيًا جهرة لخلقه لما استحق أن يُعبد ؛ لأن المرئي تقدر عليه عين الرائي لتميزه ، فيصبح المرئي مقدورًا عليه ، والله تعالى : ﴿ لاَ تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ الْأَبْصَدُرُ وَهُوَ الله تعالى : ﴿ لاَ تَدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ الله على الرائي المرئي مقدورًا عليه ، والله تعالى : ﴿ لاَ تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدُرِكُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ الله تعالى : ﴿ لاَ لاَ تُدَرِكُ اللهُ الْمُعَدِلُ وَهُوَ الله عَلَى الرائي المرئي المُولِي الله المُولِ الله المُولِي المُولِي الله المُهمَامُ وَالله المُولِي الله المُولِي الله المُولِي المُولِي الله المُولِي المُؤلِي الله المُولِي المُولِي المُولِي الله المُولِي الله المُولِي الله المُولِي المُولِي المُولِي المُولِي المُولِي المُولِي المُولِي الله المُولِي المُولِ

إذن .. فمن غباء اليهود أنهم جعلوا المقتضى للإيمان مانعًا من الإى مان ، إن المقتضى للإيمان أن الحق سبحانه لا يقدر أن يحيط به أحد من خلقه أبدًا ، وهم طلبوا إدارك حاسة من حواس الإنسان له ، ومعنى ذلك أنهم طلبوا أن يكون الله مقدورًا لعيونهم ، حينما قال اليهود ذلك البهتان ناقضوا عقولهم فى الفهم ، وناقضوا الواقع الذى شهدوه .

### تعلم عيسى الطيخ الكتاب والحكمة

يقول الحق سبحانه عن عيسى التَّلِيَّانَا : ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَنَبَ وَٱلْعِكُمَةُ وَٱلنَّوْرَنَةَ وَٱلْإِنجِيلَ ﴾ [آل عمران : ٤٨] .

حين نسمع قوله: ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنْبُ ﴾ نفهم أن المقصود بها: الكتاب المنزل والحق سبحانه قد أتبع ذلك بقوله: ﴿ وَٱلتَّوْرَئةَ وَٱلْإِغِيلَ ﴾ . فلابد لنا أن نسأل إذن: ما المقصود بالكتاب ؟ فهل كان المقصود بذلك الكتاب: الكتب المتقدمة ؛ كالزبور والصحف الأولى كصحف إبراهيم وموسى عليهما السلام ؟ قد يكون ذلك صحيحًا . ومعنى: ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنْبُ ﴾ أن الحق قد علمه ما نزل قبله من زبور داود ، ومن صحف إبراهيم ، وبعد دلك توراة موسى الذي جاء عيسى السحّال الها . وبعض العلماء قد قال: أثر عن عيسى السَّكِ أن تسعة أعشار جمال الحط كان في يده . وبذلك يمكن أن نفهم ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنْبُ ﴾ أي: القدرة على الكتابة . وما المقصود بقوله تعالى : ﴿ وَالْعِصْمَةُ وَالتَّوْرَئةَ وَالْإِنْجِيلَ ﴾ بعد قوله : ﴿ وَيُعَلِّمُهُ أَلْكِنْبُ ﴾ .

كملة ( الحكمة ) عادة تأتى بعد كتاب منزّل ، مثال ذلك قول الحق : ﴿ وَٱذْكُرْنَ مَا يُتَـكَنَ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكَمَةِ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ [ الأحزاب : ٣٤] .

أيات الله المقصودة هنا: هي القرآن الكريم، والحكمة هي كلام الرسول على الله المسول المنه المنه الحق المنه الحق أيضًا الحكمة وهي سنته المنه المنه الحق أيضًا الحكمة وهي سنته المنه الم

إن كلمة « رسول » تحتاج إلى دليل ، فليس لأى أحد أنْ يقول : أنا رسول من عند الله ، إلا إذا قدم بين يدى دعواه معجزة ثبت أنه رسول من الله .

إذن .. فالمعجزة تُلزم المنكر الذي يتحدى وتفحمه ؛ لأنه لا يستطيع أن يأتي بمثلها ؛ ولذلك قلنا : إن من لزوم التحدي أن يجعل الله تعالى معجزة الرسول من جنس ما نبغ فيه القوم ؛ لأن الحق لو جاء لهم بشيء لم يدرسوه ولم يعرفوه ، فالرد منهم يكون للرسول بقولهم :

إن هذا أمر لم نروض أنفسنا عليه ، ولو روضنا أنفسنا لاستطعنا أن نفعل مثله . لذلك يرسل الحقّ الرسول – أيَّ رسول – بمعجزة من جنس ما ينبغ فيه القوم المرسل إليهم . وقوم عيسى كانوا مشهورين بالحكمة والطب . لذلك كانت الآيات من جنس ما نبغوا فيه ، ثم تتسامى لأن الذى يطبّب جسمًا ليس له علاقة بموت إنساني ، فإذا ما مات إنسان فقد خرج الميت عن دائرة علاج الطبيب ، ولذلك رقًى اللَّه آية عيسى أنه يشفى المرضى ويحيى الموتى أيضًا ، وهذا تَرَقَّ في الإعجاز ، وقد أخبر الله سبحانه وتعالى عن عيسى ابن مريم عليهما السلام أنه قال لقومه : ﴿ أَنِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهُ فِي فَي كُونُ طَيْرُ فِي النَّهُ فِي اللَّهُ فَا اللَّهُ فَي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَا اللَّهُ فَي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَا اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَا اللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَهُ فَاللَهُ فَاللَهُ فَاللَّهُ فَاللَهُ فَاللَه

إن كلمة: ﴿ أَمِّلُتُ ﴾ تحتاج إلى وقفة ، وكذلك ﴿ الطِّينِ ﴾ و الهيئة » و﴿ الطّيرِ ﴾ . فأخلق مأخوذة من الخلق . والخلق هو إيجاد شيء – على تقدير أنه شيء – قبل أن يوجد ، فأنت في ذهنك أن تأتى به على هذه الحالة ، فإن كان يأتى على غيرتقديرك ، فليس خلقًا إنما هو شيء جزافي . فإن كان سيأخذ قطعة من الطين ويصنع منها أى شيء ، فهذا ليس خلقًا ؟ الخلق هو المطلوب على تقدير ، والخلق على تقدير فيه إيجادٌ من عدم ، إنه شيء كان معدومًا فوجد .

إن أول فرق بين خلق الله وخلق الإنسان أن خلق الله سبحانه وتعالى يكون من عدم ، وخلق الإنسان من موجود ، وإن كان الاثنان على تقدير . وأيضًا خلق الله سبحانه وتعالى يعطيه سرًا لا يستطيع البشر إعطاءه لصنعته ؛ فالله عز وجل يعطيه سر الحياة ، والحياة فيها نمو وفيها تكاثر .

إذن .. فالخلق إيجاد على تقدير ، هذا الإيجاد يوجد من معدوم ، والمعدوم موجودة مادته ، هذا في خلق الإنسان . أما في خلق الله ، فالله يخلق من معدوم لا توجد له مادة ، البشر حين يوجدون شيئًا يوجدونه جامدًا على ما هو عليه لاحياة فيه ، ولا يمكن أن يتأتى منه التكاثر لإيجاد مثله . لكن اللَّه يخلق من الشيء ذكرًا وأنثى ، ويعطيهما القدرة على التناسل .

### بعضٌ من معجزات عيسى الطَّيِّلاَ

قال تعالى : ﴿ أَنِيَ آخَلُقُ لَكُم مِنَ الطِينِ كَهَيْتَةِ ٱلطَّيْرِ فَٱنْفُخُ فِيهِ مِّيَكُونُ طَيَرًا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران : ٤٩] .

إن كل إنسان يستطيع أن يصنع من الطين تماثيل كهيئة الطير لكن الله خص عيسى بمعجزة أنه يخلق من الطين كهيئة الطير وينفخ فيه ، وقد نسأل فيم ينفخ ؟ أينفخ في الطير أم في الطين ؟ أم في الهيئة ؟ إن قلنا :إن النفخ في الطين بعدها صار طيرًا ، فيكون النفخ في الطين كالنفخ في الطير ، وجاء في آية أخرى أنها نفخ في الهيئة وذلك في قوله تعالى : ﴿ إِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى ابنَ الطير ، وجاء في آية أخرى أنها نفخ في الهيئة وذلك في قوله تعالى : ﴿ إِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى ابنَ مَرْبَحَ الْقُدُسِ تُكَيِّدُ النّاسَ فِي الْمَهْدِ مَرَّبَحَ الْقُدُسِ تُكَيِّدُ النّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَمْ مَاللّهُ وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِتْبَ وَالْمَدِينَ فَالْتَوْرَكَةَ وَالْإِنِحِيلُ وَإِذْ تَخَانُقُ مِنَ الطّينِ كَهَيْئَةِ وَكَمْ الطّيرِ بِإذْ فِي فَتَنْفُحُ فِيهَا فَتَكُونُ طُيرًا بِإِذَيْنَ فِهِ [المائدة : ١١٠].

إن النفخ ﴿ فِيها ﴾ تكون للطين أو للطير ، والنفخ ﴿ فِيها ﴾ تكون للهيئة ، وهناك أية أخرى بالنسبة للسيدة مريم البتول : ﴿ وَمَرْيَمُ ٱبْنَتَ عِمْرُنَ ٱلْقِيَ ٱحْصَنَتَ فَرْجَهَا فَنَفَخْتَ فِيهِ مِن رُوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ ، وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَنِيْنِ ﴾ [التحريم : ١٦] . إن النفخ هنا في الفرج . في الآية الآخرى قال : ﴿ وَالَّتِيّ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْتَ فِيهِ مِن رُوحِنَا وَصَدَنَا فِيهِ مِن رُوحِنَا وَمَعَلَىٰ فَيهَا السلام . فمرة يقول : وَجَعَلَىٰنَهَا وَابْنَهَا أَيْنَهُ أَي فِيها السلام . فمرة يقول : ﴿ فَتَنفُخُ فِيها ﴾ أى فيه هي ، والقولان مساويان .

وهنا في هذه الآية نجد أن الإعجاز ليس في أن عيسى صنع من الطين كهيئة الطير ؛ لأن أي إنسان يستطيع أن يفعل ذلك ، فكأنه حينما قال : ﴿ أَيْ آخُلُقُ لَكُمْ مِنَ الطّينِ كَهَيْتَةِ أَمُلُقُ لَكُمْ مِنَ الطّينِ فَأَن إنسان يمكن أن الطّيرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيكُونُ طَيرًا بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ كأنه صار طيرًا من الطين فأى إنسان يمكن أن يفعلها ؛ ولكنك : ﴿ بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ تجمع بين الشكل وصناعة الطين كهيئة الطير ، فيكون طيرًا بإذن الله . نعم إن عيسى لم يكن ليجترئ ويصنع ذلك كله إلا بإذن الله . لقد جاءت كلمة : بإذن الله . نعم إن عيسى وعلى لسانه . فهذا اعتراف منه بأن ذلك ليس من صناعته .

وكأنه التَلْيَكِلِمْ يقول لقومه : إن كنتم فَتنْتُمْ بهذا فكان يجب أن تفُتنوا بإبراهيم من باب أولى ، حينما قطّع الطير وجعل على كل جبل جزءًا منهن ثم دعاه .

ومن معجزاته أيضًا ماورد في قول الله تعالى: ﴿وَأَثْرِى ۗ ٱلْأَكَمَهُ وَٱلْأَبْرَاكِ وَأُمِّي ٱلْمَاتِ ﴾ ٱلْأَكْمَهُ وَٱلْأَبْرَاكِ وَأُمِّي ٱلْمَواضِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

المستعصية في ذلك العصر. والأكمه هو الذي ولد أعمى ، أى لم يحدث له العمى بعد ميلاده . والبرص هو أن تبيض بقعة من الجلد وإن كان صاحبه أسود . ثم تظهر بعد ذلك بقع متناثرة في جميع الجسم بيضاء اللون ، مما يدل على أن الجلد صار أبرص . وهو مرض صعب لم يكن باستطاعتهم أن يداووه . فلما أرسل الله تعالى عيسى ابن مريم إلى قومه أعطاه الله سبحانه وتعالى الآية من جنس ما نبغوا فيه وهو الطب ، وجاء لهم بآية فيه هي إبراء ما كانوا عاجزين عنه .

وبعض من الذين يحاولون أن يقربوا بين المعجزة وعقول الناس يقولون: إن هذه المعجزات إنما هي سبق زمن ، بمعنى أنه من الممكن أن يتوصل الإنسان إلى أن يكتشف علاجًا لهذه الأمراض ، ولهؤلاء نقول: لا . لنأخذ كل أمر بأدواته ، إن عيسى ابن مريم عليهما السلام كان يبرئ بالكلمة والدعوة ، فمهما تقدم العلم فلن يستطيع أن يبرئ المرض بالكلمة والدعوة ، إنما سيأخذون أشياء ويقومون بتحليل هذه الأشياء ، وخلط الكيماويات وإجراء الجراحات ؛ لذلك تظل المعجزة التي جاء بها عيسى ابن مريم عليهما السلام معجزة ؛ لأنه كان يبرئ بالكلمة والدعوة ! !

#### ما هي شريعة عيسي الكِينُ ؟

وقوله: ﴿ وَمُصَدَّقَا لِمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ التَّوْرَىٰـةِ وَلِأُحِـلَ لَكُم بَعْضَ الَّذِى حُدِّمَ عَلَيْتُكُمُّ وَجِثْـتُكُم بِثَايَةٍ مِن رَبِّكُمُّ فَاتَّقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ﴾ [آل عمران: ٥٠].

وقد قلنا: إن ﴿ وَمُمَكِقًا ﴾ تعنى أن ما جاء به عيسى ابن مريم مطابقًا لما جاء فى التواة . وقلنا: إن ما بين يدى الإنسان هو الذى سبقه ، أى : الذى جاء من قبله وصار أمامه ، ومادام عيسى ابن مريم مصدقًا لما بين يديه من التوراة فى زمانه ، وكانت التوراة موجودة فلماذا جاء إذن ؟ جاء بأحكام جديدة ، ويتضح ذلك فى قول الحق سبحانه وتعالى فى سورة « آل عمران » قول عيسى التَّفَيُّ لقومه : ﴿ وَلِأَحِلُ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِى حُرِّمَ عَلَيْكُم الله عَلَى الله على المُنْ الله على الله على المُنْ الله على ال

إذن .. فليس الأمر هو التصديق فقط ؛ ذلك أن عيسى الطَّيَّالِاً جاء ليحلّ بعضًا من الذي حرمته التوراة .

وقد يقول قائل: إذا كانت الكتب السماوية تأتى مصدقة بعضها بعضًا ، فما فائدة توالى

نزول الكتب السماوية ؟ إن الإجابة هي: إن فائدة الكتب السماوية اللاحقة أنها تذكّر من غفل عن الكتب السماوية بأحكام تناسب التوقيتات الزمنية التي تنزل فيها هذه الكتب ، هذه هي فوائد الكتب السماوية التي توالى نزولها من الحق سبحانه على رسله ؛ إنها تذكّر من غفل ، وتعدل في بعض الأحكام . ومن المسلمات أننا جميعًا نفهم أن العقائد لا تبديل فيها وكذلك الأخبار والقصص ، لكن التبديل يشمل بعضا من الأحكام التي تناسب عصر الرسالة وما بعدها لحين إرسال رسول آخر وهكذا . . إلى أن ختمت الرسالات برسالة المصطفى عليهما وكذلك كان مم أرسل به عيسى ابن مريم عليهما السلام ما جاء في قوله : ﴿ وَلِأُحِلَ لَكُم بَعْضَ الّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُم ؟ ونحن نعرف أن القوم الذين أرسل الله عيسى ابن مريم إليهم هم بنو إسرائيل ، والتحريم والتحليل يكون لحكمة القوم الذين أرسل الله عيسى ابن مريم إليهم هم بنو إسرائيل ، والتحريم والتحليل يكون لحكمة من الله .

إن لله حكمة فيما يحلل وحكمة فيما يحرم ، وليس بالضرورة أن كل شيء يحرمه الله يكون ضارًا ، قد يحرم الله لسبب آخر ، وهو تأديب الخلق ؛ فيأمر بالتحريم ؛ ولذلك لا يجب أن نسأل عن الضرر فيما حرم الله ، فقد يعيش المؤمن دنياه ولم يثبت له ضرر بعض ما حرم الله ، فإن تساءل أحد لماذا حرم الله ذلك ؟ نقول له : من الذي قال لك إن الله حين يحرم يحرم الشيء الضار فقط . إن الحق سبحانه يحرم الضار ويحرم بعض ما هو غير ضار ؛ دليل ذلك قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ فَيَطُلْمِ مِن الدِّي هَادُوا حَرَّمنا عَلَيْهِم طَيِبَنتٍ أُعِلَت هُمٌ وَبِصَدِّهِم عَن سَبِيلِ سبحانه وتعالى : ﴿ فَيَطُلْمِ مِن الدِّي هَادُوا حَرَّمنا عَلَيْهِم طَيِبَنتٍ أُعِلَت هُمٌ وَبِصَدِّهِم عَن سَبِيلِ الله كَيْمِيل النساء : ١٦٠ ] .

#### دعوة عيسى إلى وحدانية الله

وجِماع دعوة عيسى والأنبياء كلهم: ﴿ إِنَّ اللّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَنَدًا صِرَطُّ مُسْتَقِيعُ ﴾ [آل عمران: ٥١]. إذا اجتمع الرسول والمرسل إليهم في أنهم جميعًا مربوبون لإله واحد ؛ فهذا يعنى الوحدانية المطلقة لهذا الإله ؛ ذلك أن هذا الإله هو الذي تولى تربيتهم ، والتربية تقتضي رعاية تيومية ، وعيسى ابن مريم يقرّ بعبوديته لله ، وكأنه يقول وأنا لم أصنع ذلك لأكون سيدًا عليكم ، ولكننا جميعًا مشتركون في العبودية لله : ﴿ إِنَّ اللّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ الْعَبُودُةُ هَلَا صِرَاكُ مُسْتَقِيمُ ﴾

ومعنى : ﴿ هَنَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾ أى أنه صراط غير ملتو ؛ لأن الطريق إذا التوى انحرف عن الهدف ، والطريق المستقيم الذي يجمع الناس هو عبادة الله وحده .

فإذا ما كان الخلق جميعًا يتوجهون في عبادتهم إلى إله واحد ، فهذا يعنى الاتفاق ، لكن الاختلاف يحدث بين البشر كلما بعدوا عن المركز ؛ ولذلك لا تجد للناس أهواء ولا تجدهم شيعًا إلا إذا ابتعدوا عن المركز الجامع لهم ، والمركز الجامع لهم هو العبودية للإله الواحد ، وما دامت عبودية لإله واحد ففي هذا جمع للناس بلا هوى أو تفرق .

إن قضية عبوديته التخليظ لله تعالى قد محسمت من البداية ، وهى قضية القمة : إنه عبد الله ، والقضية الثانية هى قضية الرسالة ونقل مراد الله وتكليفه إلى خلق الله ؛ حتى يؤسسوا حركة حياتهم على مقتضى ما أنزل الله عليهم ، ومن الطبيعى أنه عندما يأتى الرسول بمنهج من عند الله ؛ ليدعو الناس جميعًا إلى اتباع هذا المنهج ، ويحدد حركة حياتهم بد افعل كذا » ، ولا تفعل كذا » ؛ فقد يجد في التكليف مشقة . لماذا ؟ لأن الأمر بد افعل كذا » يُلزمه بعمل قد يشق عليه ، والمنهى بد لا تفعل كذا » يبعده عن عمل كان يحبه ، والمرء في الأحداث بين أمرين : عمل يشق عليه ، فيجب عليه أن يجتنبه ، وعمل يستهويه ، فيجب عليه أن يقترب منه ، والمنهج قد جاء من الله ليقول اللإنسان : «افعل ولا تفعل » .

وآفة الناس أنهم لا يحددون هدفهم ؛ لذلك يعتبرون غير الهدف هدفًا ، وما دام هناك من يعتبر غير الهدف هدفًا ، فلابد من حدوث فوضى وضلال ، فالذى يعتبر أن الحياة هى الهدف ، فهو يريد أن يحقق لنفسه أكبر قدر من اللذة فيها ، أما الذى يعرف أن الهدف ليس هو الحياة ، إنما الحياة مرحلة ، فنسأله ما الهدف إذن ؟ فيقول : إنه لقاء الله فى الآخرة . هذا الإنسان المؤمن سيكون عمله من أجل هذا الهدف . لكن الضال الذى يرى الدنيا وحدها هدفه ، ولا يؤمن بالجنة أو النار ، فهو مغرور بضلاله ، إنه يقبل على ما تشتهيه نفسه ويبتعد عما يتعبه ، ولكن إذا كان يعرف أن الهدف ليس هو الدنيا ، وإنما الهدف فى السعادة التى سوف يحصل عليها فى الآخرة ، فإنه سيسعى من أجل بلوغ هذا الهدف .

إذن .. ما يفسد سلوك الناس هو جهلهم بالهدف، وحين يوجد الهدف؛ فالإنسان يحاول أن يعرف العمل الذي يقربه من الهدف فيفعله، فهذا هو الخير. أما الذي يبعد عن

الهدف ويفعل عكس الموصل إليه ، فهذا هو الشر . وإذا كان الأمر كذلك ، فالمسألة هي في تحديد الهدف .

#### قصة الحواريين مع عيسى الطَّيِّلا

يريد الحق سبحانه وتعالى أن يوضح للمؤمنين قدر الخلاف بينهم وبين أهل الكتاب ؛ ليعرف كل مؤمن أن إيمانه برسالة النبي الخاتم تعطيه منزلة الإيمان الرفيعة ، وذلك على قدر صدق نيته ، وأداء واجباته الدينية بما فيها من عبادات ، ومعاملات ، وينزه الحقّ عز وجل المؤمنين برسالة النبي محمد عليه الصلاة والسلام عن أن يكونوا في مستوى قوم موسى التَيْكُلُم ؛ هؤلاء القوم الذين تعنتوا مع موسى التَيْكُلُم ، وسألوه أسئلة تدل على مدى إغراقهم في المادية ، وضعف إيمانهم بالغيب ، لقد خاطب الله عز وجل المؤمنين بقوله : هؤام تُريدُون أنْ تَسْعَلُوا رَسُولُكُم كُما شَهِلَ مُوسَىٰ مِن قَبَلُ وَمَن يَكْبَدُلِ الْحَافِر الْمُولَكُم كُما شَهِلَ مَوسَىٰ مِن قَبَلُ وَمَن يَكْبَدُلِ الْحَافِر الْمُولَكُم كُما شَهِلَ مَوسَىٰ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْبَدُلِ الْحَافِر الْمُولَكِم الله عز وجل المؤمنين بقوله : هؤام تُريدُون أنْ تَسْعَلُوا رَسُولُكُم كُما شَهِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْبَدُلِ الْحَافِر الْمُؤمنين بقوله : هؤام سَواء السّكِيلِ الله إله البقرة : ١٠٨ ] .

إن الحق ، جلّ وعلا ، لم يضع المسلمين موضع التشبيه المباشر بقوم موسى ، فالحق جل وعلا ينزه المسلم أن يكون متشبهًا بواحد من القوم الذين ظنوا أن التمايز بالسلالة ؛ ذلك أن بعضًا من قوم موسى قد ظنوا خطأ ووهمًا ، وتحريفًا للتوراة أنهم متميزون عن بقية خلق الله ؛ لمجرد أنهم أبناء ليعقوب التَهْمَ .

إن دين الإسلام الذي جاء به محمد رسول الله صلى الله عليه سلم لا يضع تمايزًا لأحد فوق أحد إلا بالإيمان ، والعمل الصالح .

إن الذين طالبوا رسول الله أن يأتيهم بالآيات والمعجزات ، هم الذين لم يقنعوا بما آتاهم الله من قرآن مجيد يقنع ذوى الألباب ، وقد أجرى الله عز وجل سنة فى الخلق مع الرسل ؛ فإذا طالب قوم الرسول المبعوث إليهم بآية معجزة ، فإن الحق يرسل هذه الآية ، فإن لم يؤمنوا استأصلهم بالعذاب ؛ مثلما حدث مع قوم ثمود ؛ فإنه أرسل إليهم فطلبوا [ منه ] آية ، فأعطاهم الله معجزة واضحة وهى الناقة فكفروا بها ، فكان ما كان من العذاب الذى أنزل الله عليهم . وقد طلب الحواريون من عيسى ابن مريم التيكيل أن ينزل عليهم مائدة من السماء فأنزلها الحق ، وحذرهم من الكفر بعد ذلك حتى لا يعذبهم عذابًا لا يعذبه لأحد من العالمين واقرأ قول الله وحذرهم من الكفر بعد ذلك حتى لا يعذبهم عذابًا لا يعذبه لأحد من العالمين واقرأ قول الله تعالى : هو إذ قال المحواريون كيعيسى أبن مريم هل يستطيع رَبُك أن يُنزِل عليتنا مآيدة في تعالى : هو إذ قال المحواريون كيعيسى أبن مريم هل يستطيع رَبُك أن يُنزِل عليتنا مآيدة فين

السّمَآءِ قَالَ انّقُوا اللّهَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴿ قَالُوا نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطَمَعِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشّيهِدِينَ ﴿ قَالَ عِيسَى ابْنُ مُرْيَمَ اللّهُمَّ رَبّنَا آنِولَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِن السّمَلَةِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَلِنَا وَمَاخِرِنَا وَمَايَةً مِنكَ وَارْزُقْنَا وَأَنتَ غَيْرُ الزّوِقِينَ ﴿ عَلَنَا مَآبِدَةً مِن السّمَلَةِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَلِنَا وَمَاخِرَا وَمَايَةً مِنكَ وَارْزُقْنَا وَأَنتَ غَيْرُ الزّوقِينَ ﴿ عَلَى اللّهُ إِنّ مُنْزِلُهَا عَلَيْكُم فَمَن يَكُفُرُ بَعْدُ مِنكُم فَإِنّ أَعَذِبُهُ عَذَابًا لَا أَعَذِبُهُ وَأَمْدَا وَنَا لَعَلَمِينَ ﴾ قَالَ اللّه فَا عَلَيْكُم فَمَن يَكُفُرُ بَعْدُ مِنكُم فَإِنْ أَعْذَبُهُ عَذَابًا لَا أَعْذِبُهُ وَأَمْدُا فَنَ الْعَلَمِينَ ﴾ [المائدة: ١١١- ١١٥] . إن محمدًا عَلَيْ يتلقى الأمر من ربه بأن يذكر للناس قصة الحواريين أتباع عيسى ابن مريم الطَّيْنُ أن ينزل عليهم أتباع عيسى ابن مريم الطَّيْنُ أن ينزل عليهم طعامًا من السماء فقال عيسى الطَّيْنُ لهم : إن كنتم مؤمنين بالله فخافوه وأطيعوا أوامره ونواهيه ، ولا تطلبوا حججًا أو آيات غير التي بعثني اللَّه بها .

لكنهم قالوا: إننا نريد أن نأكل من هذه المائدة ؛ لتطمئن قلوبنا بما نؤمن به من قدرة الله ، ونعلم عن رؤية مادية صدق ما أخبرتنا به عن الحق سبحانه ، ونشهد لك بهذه المعجزة . ولئى عيسى ابن مريم طلبهم ودعا الله قائلاً : يا مالك كل أمر ، أنزل علينا مائدة من السماء يكون يوم نزولها عيدًا للمؤمنين برسلك المتقدمين والمتأخرين ، معجزة تؤيد بها الدعوة لمنهجك . واستجاب الحق وأنزل مائدة من السماء وتوعد الحق بالعذاب أيَّ جاحد بهذه النعمة ، بعد أن أنزلها . إن من يطلب آية للإيمان بعد أن نزل القرآن الكريم فهذا دليل على عدم تمكن الإيمان من قلبه .

وشاء الحق سبحانه وتعالى ألا يعذب أمة محمد رسول الله ﷺ ما دام رسول الله فيهم وما داموا الله فيهم وما داموا يستغفرون الله كلما ألموا بذنب، وفي ذلك جاء قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٣].

إن الحق تبارك وتعالى قد فضل أمة محمد عليه الصلاة والسلام على الأمم ، ووعد ألا يعذبها ورسول الله على الأمم ، فلا أن منهم من سوف يؤمن ، ويستغفر الحق تبارك وتعالى ، ولذلك لم يشأ أن ينزل الآيات التي طلبها بعض المتعنتين ؛ لأن الحق عندما ينزل آية ثم يكذبها أحد بعد ذلك ، فإن الحق يأخذه أخذ عزيز مقتدر .

لذلك يقول الحق سبحانه وتعالى لأمثال هؤلاء المتعنتين: ﴿أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَمُواْ رَسُولَكُمُ كُمَا سُهِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ وَمَن يَـتَبَدَّلِ الْكُفْرَ بِالْإِبَانِ فَقَدَ ضَلَّ سَوَآءَ السَّكِيلِ﴾ [البقرة: ١٠٨].

إذن .. فأى سؤال عن آية غير الذى أنزله الحق على رسوله الكريم محمد بي فلا فذلك كفر ؟ لأن الذى يسأل عن آيات غير القرآن الكريم يستبدل بذلك الكفر بالإيمان ، وكأنه يريد أن يترك الإيمان إلى الكفر ، ومن يفعل ذلك فقد ضلَّ سواء السبيل . فسواء السبيل أى : فى وسط طريق الإيمان يتخللهم الإيمان بالابتعاد عن المعاصى ؟ لأن السير فى وسط الإيمان يتيح لهم الحماية والوقاية والأمان من كل الجهات ، فكأن مراد الله عز وجل من منهج الإيمان أن يتمكن الإيمان من نفس الإنسان فيكون قويًا بالإيمان . وبعد تلك الآيات الكريمة التى تحدث فيها الحق سبحانه وتعالى عن مريم وعيسى عليهما السلام ، قال الحق سبحانه : ﴿ فَهُ فَلَمّا الله عَن مريم وعيسى عليهما السلام ، قال الحق سبحانه : ﴿ فَهُ فَلَمّا الله عَن مريم وعيسى عليهما السلام ، قال الحق سبحانه : ﴿ فَهُ فَلَمّا إِللّهِ وَاللّهُ عَامَدًا إِللّهِ عَامَدًا إِللّهِ عَامَدًا إِللّهِ عَامَدًا الله عَن مريم و عرب و عرب عليه والك الحوريون عَن أنعمار الله عامران : ٢٥] .

لقد ذكر نبى الله عيسى ابن مريم عليهما السلام القضية الإيمانية الجامعة المانعة أولًا ، حين قال : ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَلَذَا صِرَاكُ مُسْتَقِيمُ ﴾ .

إن نبى الله عيسى أوضح لهم بما لا يقبل الجدل ، أنا وأنتم سواء فى عبوديتنا لله الواحد وأنا لم آت لأتميز عنكم بشىء فيما يتعلق بالعبادة ؛ فالله رب لى ورب لكم ، والصراط المستقيم هو منهج عبادة الله الحق ، إننا حين نسمع لفظ: الصراط المستقيم ، فإننا نتخيل على الفور الطريق الموصلة إلى الغاية ، إننا نعرف أن الطرق تُصنع لتُوصل إلى الغاية . وحين نسمع كلمة : ﴿ صِرَطَ ﴾ فلنا أن نفهم على الفور الغاية التى نريد أن نصل اليها ، فالحق سبحانه يقول : ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ وَلا تَلَيْعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ مُ ذَلِكُمْ وَصَدَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ الأنعام : ١٥٣] .

أى اتبعوا طريقى فهو أقصر شىء يوصل إلى أى غاية مطلوبة ، ومادام هناك طريق لغاية ما ، فلابد لنا أن نحدد الغاية أولا ، وتحديد الغاية إنما يهدف إلى إيضاح السبيل أمام الإنسان ؛ ليسلك الطريق الموصلة إلى الغاية ، وهكذا يقول لهم نبى الله عيسى التَّفَيِّلاً : ﴿ إِنَّ ٱللهُ رَدِّ لَكُمُ مُؤَمِّ مُ فَاعْبُدُوهُ ﴾ .

والعبادة هي إطاعة العابد لأمر المعبود. ولا تظن أن العبادة كما يريد خصوم الإسلام أن يضللوا الناس، بأن الإسلام قد جاء فقط للصلاة والصوم والزكاة، وأن يقتصر الإسلام على

أركانه ، وداخل جدران المسجد فقط ، فينفصل الإنسان عن ربه بين أوقات الأركان التعبدية . إن الأركان التعبدية لازمة ؛ لأنها تشحن الطاقة الإيمانية للنفس ، حتى تقبل على العمل الخاص بعمارة الدنيا ؛ فالإسلام منهج حياة متكامل وكل حركة تؤدى إلى إسعاد الناس وعمارة الكون وفق منهج الله تعالى فهى عبادة ، والأركان التعبدية هى تقسيم اصطلاحى وضعه العلماء فى الفقه ، فجعلوا بابًا للعبادات وبابًا للمعاملات ، لكن علينا أن نعرف أن كل شيء يأمر الله به فهو « عبادة » ، إلا أن العبادة أنواع فمنها ما يصل العابد بالمعبود جل جلاله ؛ ليأخذ الشحنة الإيمانية من خالقه ، ومنها ما يتصل بعمارة الكون .

هَكَذَا نَعْرَفُ الْعَبَادَةُ ، وَهَكَذَا نَسْتُوعَبُ قُولُ الحَقَ سَبْحَانُهُ وَتَعَالَى الذَّى أُرسَلُ به نبيه عيسى الطَّيِّكُمْ : ﴿ إِنَّ اللَّهُ رَبِّكِ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَنذَا صِرَطُ مُسْتَقِيعُ ﴾ .

وبعد ذلك يقول الحق: ﴿ فَلَمَّا آحَسَ عِيسَىٰ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ ﴾ . لقد حسم نبى الله عيسى الطّيخ أمر العقيدة حينما قال : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ ﴾ ؛ إن فى ذلك تحذيرًا من أن يقول أتباع عيسى أى شىء آخر عن عيسى ، غير أنه عبد لله ، مأمور بالطاعة والعبادة له سبحانه ؛ لأنه وضع أمامهم المنهج فقال : ﴿ هَاذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾ .

وقول الحق: ﴿ فَلَمَّا آحَسَ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ ﴾ . يدل على أن كل صاحب دعوة ، وكل صاحب مهمة ، وكل صاحب هدف ؛ لابد أن يكون يقظ الإحساس ؛ لأن صاحب الدعوة الدينية يُخرج الناس من الظلمات إلى النور . وقد يقول قائل : ولماذا يعيش الناس في الظلام ولا يتجهون إلى النور من أول الأمر ؟ وتكون الإجابة : إن هناك من يستفيدون من وجود جموع الناس في الظلمات فالظالم الذي يأخذ حق الآخرين اغتصابًا ، يخاف من رجل الدعوة الذي ينهاه عن الظلم ويدعوه إلى الهداية وإلى منطق العقل ، ومثل هذا الظالم عندما يسمع كلمة المنطق والدعوة إلى الإيمان لا يحبّ من ينطق هذه الكلمة ؛ لأنه يكره الكلمة وقائلها .

لذلك فالداعية مأمور من الله بأن يكون يقظًا .. لماذا؟ لأنه إن اهتدى بكلماته أناس وسعدوا بها ، فإنه يُغضب أناسًا آخرين ؛ ذلك أن المجتمع الفاسد يوجد به المستفيدون من الفساد .

إن نبي اللَّه عيسي التَّكِينِ عندما أعلن منهج الحق وجد أنصار الظلم ، وأنصار البغي ، غير

ZOSTANIAN ANTANIAN A

مستعدين للإيمان بالله ؛ لذلك أحس منهم الكفر . لقد كان ملينًا باليقظة والانتباه ؛ فحينما بعثه الله تعالى ليخرج الناس من الظلمات إلى النور ، أحس منهم الكفر ؛ ولذلك أراد أن ينتدب جماعة ليعينوه على أمر الدعوة فقال : ﴿مَنْ أَنصَارِى إِلَى اللهِ ﴾ إن الدعوة تحتاج إلى معركة ، والمعركة تحتاج إلى تضحية ، والتضحية تكون بالنفس والنفيس ؛ لذلك لابد أن يستشير من يجد في نفسه العون على هذه المسألة . إنه لم يناد أفرادًا محددين ، إنما طرح الدعوة ؛ ليأتي الأنصار الذين يستشرفون في أنفسهم القدرة على حمل لواء الدعوة ، ولتكون التضحية بإقبال النفس استجابة لدعوته التخيرة [ وهي ] قوله : ﴿مَنَ أَنصَارِي إِلَى اللهِ ﴾ .

كلمة: «أنصار » هي جمع « نصير » . والنصير : هو المعين لك على بغيتك ، وعندما قال عيسى التَّلِيَّةُ : ﴿مَنَ أَنصَارِى إِلَى اللَّهِ ﴾ كانت ﴿إِلَى ﴾ في السؤال تفيد الغاية وهو اللَّه تعالى ، أي من ينصرني نصرًا تصير غايته إلى اللَّه وحده لا إلى أهواء البشر ؟ إنه لا يسأل عن واحد يدخل تحت لواء الدعوة من أجل الغنيمة ، أو يدخل آخر من أجل الجاه أو غير ذلك . إنه يسأل عن أهل العزم ؛ ليكون كل منهم متجهًا بطاقته إلى نصرة اللَّه وحده .

إذن .. فعندما قال عيسى الطّنِينِ : ﴿مَنْ أَنصَارِى ٓ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ فكأنه كان يسأل : من يعيننى معونة غايتها الله ؟ وعندما نأخذ هذا المعنى تكون الإجابة : لقد أخذت المعنى على قدر ذهنى ؛ لأن مرادات اللّه في كلماته لا تتناهى ، فقد يأتى واحد آخر يفهم أن معنى النصير هو من ينصر ، وسوف نرى النصر في الإيمان وكيف يأتى .

إِن الحق سبحانه وتعالى حينما تكلم عن النصر في الإيمان قال : ﴿ يَتَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن نَصُرُوا ٱللَّهَ يَنَصُرُكُمْ وَيُثَيِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧] .

إذن .. هناك نصر من المؤمن لربه ، وهناك نصر من الله للمؤمن ، وهكذا يكون سؤال عيسى ابن مريم عليهما السلام ﴿مَنَ أَنصَكَارِئَ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى أَفَاد المعنيين .

وكانت الإجابة: ﴿قَالَتَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللّهِ عَامَنًا بِاللّهِ وَاشْهَدَ بِأَنَا اللّهِ مَا اللّهِ وَاللّهِ مَا اللّهِ اللّهِ اللهِ وَوَلَّ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

فحتى لو كان المؤمن أسود اللون فإن له سمة على وجهه .. كيف؟ ولماذا؟ لأن الإنسان مكون من أجهزة ومكون من ذرّات ، والأجهزة لكل منها مطلوبات ؛ وكل جهاز في الإنسان له مطلوب محدد ، وحين تتجه كل الأجهزة إلى الله تعالى ، ملتزمة أمره ونهيه ، فإن الذي يحدث للإنسان هو انسجام كل أجهزته ، وما دامت الأجهزة منسجمة ، فإن النفس تكون مرتاحة ، ولكن عندما تتضارب مطلوبات الأجهزة تكون الملامح مكفهرة .

إذن .. فعندما قال عيسى الطَّيْكِيْ : ﴿ مَنْ أَنصَادِى إِلَى ٱللَّهِ قَالَتَ ٱلْحَوَادِيُّونَ خَنْ أَنصَارُ اللَّهِ عَامَنًا بِأَلَّهِ وَٱشْهَدَ بِأَنَا مُسْلِمُونَ ﴾ .

إذن .. فالحواريون قوم لهم إشراقات انسجام النفس مع الإيمان ، أو هم قوم بيض القلوب ، معانيهم بيضاء ومشرقة . ومنه كلمة « الحور » وهو شدة البياض في العين . والنبي علي سمّى بعضًا من صحابته حوارى رسول الله . إنهم الذين جعلهم رسول الله معه طوال الوقت . وحين قال الحواريون : ﴿ غَنْ أَنْهَ كَارُ اللّهِ ﴾ إن الواحد منهم يريد نصرة اللّه فينضم إلى كل ناصر للمنهج ، وهذا يتطلب أن يعرف كل منهم المنهج ، ونحن نعرف مقومات النصرة للّه وهي الإيمان .

ولذلك قال الحواريون : ﴿ غَنْ أَنْصَارُ اللَّهِ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَٱشْهَىٰدٌ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ . ولماذا يشهد الرسول لهم ؟ لأن المفروض في الرسول أن يبلغ القوم بلاغًا عن اللَّه فيشهد عليهم ، كما

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَجَنهِ دُواْ فِي ٱللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ أَ هُوَ ٱجْتَبَنَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ سَنَاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ خَرَجٌ قِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُو سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَنَا لِيَكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُ أَلْوَيْمُواْ الصَّلُوةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُو مَوْلَئُكُمْ فَنِعْمَ ٱلْمُولَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيمُ ﴾ [الحج: ٧٨].

ولنا أن نلحظ أن الحواريين آمنوا أولًا ؛ لأنه أمرٌ غيبي عقدى في القلب ، ثم من بعد دلك أسلموا ؛ لأن الإسلام خضوع لمطلوبات الإيمان وأحكامه ؛ ولذلك فقولهم : ﴿ وَالشّهَدُ بِأَنّا مُسَلِمُونَ ﴾ . هو طلب منهم للرسول عيسى الطّيكان : أَنْ بلّغنا كل مطلوبات الإسلام ، وقل لنا قواعد المنهج افعل ولا تفعل ، لا إنهم قالوا : « آمنا » ، وما داموا قد أعلنوا الإيمان بالله ، فهم آمنو بمن بلغهم من الله ، والمطلوب من نبى الله عيسى الطّيكان أن يشهد بأنهم مسلمون ، ولا تتم الشهادة إلا بعد أن يبلغهم كل الأحكام .

وقالوا من بعد ذلك: ﴿ رَبُّنَا ءَامَنَا بِمَا أَنزَلْتَ وَأَتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاصَّتُبْنَا مَعَ الشَّهِدِينِ ﴾ [آل عمران: ٣٥]. وقد يكون إعلانهم الإيمان إيمانا برسالة سابقة ، ولكن لنا أن نعرف أن الإيمان هنا مقصود به ما جاء به عيسى من عند الله ؛ لأن كل رسول جاء برسالة من الله . ومعنى أن رسولاً يجيء ، أن هناك أمرًا أراد الله إبلاغه للناس ، ونحن نعلم أن العقائد لا تغيير فيها وكذلك الأخبار والقصص ، ولكنّ الأحكام هي التي تنغير . فكأن إعلان الحواريين هو إعلان بالإيما بما جاء سابقًا على رسالة عيسى وبما جاء به عيسى التَلْيُكُلُن ، فهو إيمان كامل .

# فضل اللَّه ونعمَه على عيسى وأمه عليهما السلام

وفي هذه الآية الحق سبحانه وتعالى يسرد نعمه على عبده ورسوله عيسى التَلَيَّلا ، وسرد النعمة على الرسول ليس المقصود منه تنبيه الرسول إلى النعمة ، فالرسول يعلم النعم جيدًا ؛ لأنها

جرت عليه ، ولكنه تقريع لمن رأى هذه الأحداث والنعم ولم يلتزم الإيمان بالله بعدها . إن النعمة أجراها الله على عيسى وأيَّده الله بما يزكى رسالته إلى قومه ، فكأنها كانت نعمة أولًا عليه ؛ لأنه مصطفى مختار مُؤيَّدٌ ، وهذا الذكر للنعمة تقريع لمن رآها وعرف أنها كفيلة بأنها تثبت صدق عيسى في بلاغه عن ربه ولم يؤمن .

ونلاحظ أن هذه الآيات والنعم تنقسم إلى قسمين :

الأول: قسم يقنع أصحاب العقول والألباب والفكر والمواجيد النفسية .

الثاني: قسم يقنع القوم الماديين الذين لا يؤمنون بملكوت اللَّه في غيب الله.

والقسم الأول: الذى يقنع أصحاب العقول والألباب: هو تعليم الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل. والقسم الثانى الذى يقنع الماديين: هو الأمور المادية الحسية التى يعلم من يراها أنها لا يمكن أن تجرى على يد بشر؛ كأن يخلق من الطين كهيئة الطير ثم ينفخ فيها فتكون طيرًا، وإحياؤه التمليلة الموتى بعد موتهم، وإبراء الأكمه والأبرص؛ إن هذه الآيات خرق للناموس المادى، ولذلك يتبع الحق كل واحدة منها بذكر كلمة فويإذني أى: أن هذه المعجزات لم تكن لتحدث لو لم يأذن بها الله، ولم يذكر الحق ذلك بالنسبة للآيات الأحرى؛ لأنها أمر ظاهر ومعروف، وقد فعل الحق ذلك حتى يكون الأمر واضحًا أمام كل إنسان ممن يحبون عيسى ويؤمنون به وبمن أرسله.

فعل الحق ذلك حتى لا يخدع قوم عيسى في هذه الآيات ويظنوها مزية مطلقة له ، ولكنها مجرد آيات معجزات لإثبات صدق عيسى التَكْيِكُلا .

إن الحق يفعل ذلك لإثبات صدق الرسول في البلاغ عنه ، وهذا الإثبات مشروط بشروط: أولها: أن يكون النبوغ قد بلغ درجة قصوى في المجال الذي تحدث فيه تلك المعجزة ، ومثال ذلك خرق الحق لناموس العصا – وهي فرع من الشجرة – وجعل موسى الطبيخ يلقيها فإذا هي حية تسعى ؛ إن ما أجراه الله على عصا موسى الطبيخ لم يكن سحرا ولكنه نقلها من جنس إلى جنس ، وكان قوم عيسى الطبيخ قد نبغوا في الطب ، ولم يجرؤ أحدهم على أن يشفى بكلمة واحدة الأكمه والأبرص أو أن يخرج الميت من موته إلى الحياة ، وعلى الرغم من تقدمهم في الطب لم يستطع أحدهم أن يفعل ذلك ، وإن قال قائل: لقد تقدم الطب وصرنا

ترقّع قرنية عين الأعمى فيبصر، أو أننا بسبيل اكتشاف الدواء الذى يعيد لون البشرة إلى الأبرص. فإننا نقول: إن ما نراه في زماننا هو سبق ابتكار، لاخرق اقتدار كما فعل عيسى بإذن من الله، لقد فعل عيسى التَّفَيْنِ ذلك بكلمة لا بإجراء عمليات جراحية ولا بتحضير أدوية وكيماويات.

والحق يُسرِّى عن عبده ورسوله عيسى التَّلِيَّةُ بذكر هذه الآيات ، لكن الكافرين من قوم عيسى التَّلِيَّةُ الله الله ، وهو يحبُّ أن يؤمن معه عيسى التَّلِيَّةُ قالوا : إنها سحر . إن المبلغ عن الله لا يخشى إلا الله ، وهو يحبُّ أن يؤمن معه كل الناس ، إلا أنهم جحدوا بها وكفروا ، وقالوا كما قص الحق سبحانه في القرآن الكريم :

﴿ فَقَالَ اللَّذِينَ كُفُرُواْ مِنْهُمْ إِنَّ هَنْذَا إِلَّا سِحْرٌ مُيبِثُ ﴾ .

إن الحق سبحانه خلق الخلق، وجعل الإيمان أمرًا فطريا فيهم، ثم تأتى الغفلة فتبهت جزئية، وتأتى غفلة ثانية فتبهت جزئية أخرى، وتأتى غفلة ثالثة فتصير إلى بهتان.

وفى الحديث الذى رواه حذيفة بن اليمان رضى الله تعالى عنه قال: حدثنا رسول الله تعلى حديثين قد رأيت أحدهما وأنا أنتظر الآخر؛ حدثنا أن الأمانة نزلت فى جذر قلوب الرجال ثم نزل القرآن فعلموا من القرآن وعلموا من السنة ، ثم حدثنا عن رفع الأمانة قال: « ينام الرجل النومة فتقبض الأمانة من قلبه فيظل أثرها مثل الوكت ، ثم ينام النومة فتقبض الأمانة من قلبه ، فيظل أثرها مثل الحك منتبرًا وليس فيه شىء - ثم قلبه ، فيظل أثرها مثل الحجل كجمر دحرجته على رجلك فنفظ فتراه منتبرًا وليس فيه شىء - ثم أخذ حصى فدحرجه على رجله - فيصبح الناس يتبايعون لا يكاد أحد يؤدى الأمانة ، حتى يقال : إن فى بنى فلان رجلاً أمينًا ، حتى يقال للرجل : ما أجلده ! ما أظرفه ! ما أعقلة وما فى قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان . ولقد أتى عَلَىً زمان وما أبالى أيكم بايعت ، لئن كان مسلمًا ليردنه على دينه ، ولئن كان نصرانيًا أو يهوديًّا ليردنه على ساعيه وأما اليوم فما كنت لأبايع منكم إلا فلانًا وفلانًا » .

وفى حديث آخر عن رفع الأمانة والفتنة ، قال حذيفة : كنا عند عمر فقال : أيكم سمع رسول الله على يذكر الفتن ؟ فقال قوم : نحن سمعناه . فقال : لعلكم تعنون فتنة الرجل فى أهله وجاره ؟ قالوا : أجل قال : « تلك تكفّرها الصلاة والصيام والصدقة » . ولكن أيكم سمع النبى على يذكر الفتن التي تموج موج البحر ؟ قال حذيفة : فأسكت القوم . فقلت : أنا . قال :

أنت ، لله أبوك ! قال حذيفة : « سمعت رسول الله ﷺ يقول : « تعرض الفتن على القلوب كعرض الحصير عودًا عودًا ، فأى قلب أشربها نُكتَ فيه نكتة سوداء ، وأى قلب أنكرها نُكِتَ فيه نكتة بيضاء ، حتى تصير على قلبين : على أبيض مثل الصفاء فلا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض . والآخر أسود مربادًا كالكوز مُجَخّبًا لا يعرف معروفًا ولا ينكر منكرًا إلا ما أشرب من هواه » . قال حذيفة : وحدثته : أن بينك وبينها بابًا مغلقًا يوشك أن يكسر . قال عمر : أكشرًا ، لا أبا لك ! فلو أنه فُتِحَ لعله كان يعاد . قلت : لا . بل يكسر . وحدثته : أن ذلك الباب رجل يُقتل أو يموت حديثا ليس بالأغاليط .

هكذا كان حديث الرسول على عن رفع الأمانة وضياع المناعة الإيمانية من النفس البشرية . والحق أراد للمناعة الإيمانية أن تبقى في عباده ؛ لذلك أرسل الرسل حتى تتكون المناعة ويكبح المجتمع جماح كل فرد تحدث له الفتنة . لذلك عندما كان يظهر فساد في الأرض يُرسل الرسول حتى يعيد البريق إلى النفس اللوامة . ويحيى في المجتمع القدرة على أن يتناسق السلوك فيه على ضوء منهج الله ، ولذلك نجد أن المقاومة التي تحدث للرسل إنما تحدث من الذين يستمتعون بالفساد وبآثار الفساد .

إن منهج الهداية حينما يأتى فهو يأخذ بأيدى المظلومين ، ويغضب منه الظالمون والأقوياء الجبابرة ، ولذلك يهاجمون الرسل ويحاربون منهج الله ، ذلك أن منهج الله سيقطع عليهم سبل الفساد الذى يُدِرُ عليهم عائدًا هو فى نظرهم كبير ؛ ولذلك رأينا صناديد قريش وقد تصدّوا للدعوة ، فمحمد عليه عائدًا هو فى نظرهم كبير ؛ ولذلك رأينا صناديد قريش وقد تصدّوا للدعوة ، فمحمد الله عنى أن مجرد النطق بالشهادتين : أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمدًا رسول الله . يعنى فقدانهم لسلطان إرهاب الناس والقبائل ، فلو كانت المسألة مجرد كلمة تقال ويبقى الأمر على ما هو عليه لقالوها ، ولكنها كانت كلمة تغير من الأمر سياسيًّا واقتصاديًّا واجتماعيًّا ، ولا يبقى من جبروت لأحد ؛ فكل الناس سواسية .

لذلك تصدى صناديد قريش لدعوة الإسلام، ولذلك نجد أن كل رسول يأتى فإن له من يعاديه من الجبابرة ومن أصحاب الفساد في الأرض مصداقًا لقول الحق: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ يَكُلِّ عَدُوًّا شَيَعَطِينَ ٱلإنسِ وَٱلْجِنِّ﴾ [الأنعام: ١١٢].

ولذلك أراد الحق أن يجعل صيحة الإيمان في الجاهلية تأتى أولًا إلى آذان سادة العرب جميعًا، وهم قريش الذين لا يجرؤ أحد من العرب على التعرض لهم، ولم يجعل الحق النصر يأتى لمحمد وهو في مكة حيث كانت مقام السيادة ؛ لأن النصر لو كان قد حدث ومحمد على يحيا بين قومه في مكة ؛ لقال قائل: لقد حدث النصر من قوم ألفوا السيادة وأرادوا أن يسودوا العالم كله، لا الجزيرة العربية وحدها ؛ لذلك جعل الحق مقام النصر ينبع من المدينة المنورة ، لقد جاءت الصرخة أولًا في آذان السادة ، ثم التف حولها المستضعفون في الأرض الذين لا يستطيعون حماية أنفسهم ، ثم هاجروا ونصرهم الله من بعد ذلك على الأقوياء .

لذلك فنحن نجد أن كل داع إلى الله يأتى إنما يريد إقامة منهج الله فى الأرض ؛ حتى لا يأتى الران على القلوب ، بسبب الغفلة التى حدثت بالبعد عن منهج الله . وذلك ما يغضب منه الجبابرة والمنحرفون الذين يريدون السيادة على العالم بفكرهم . ونجد أن الداعى إلى الله الذى ليس له عدو يصيبه بالسوء هو داع حظه من منهج النبوة ضعيف ، وميراثه من النبوة ليس بكثير!! والكافرون بعيسى الطيكان عندما رأوا قوة الآيات التى جاء بها عيسى الطيكان .. ماذا قالوا؟ ﴿ وَقَالُوا إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينُ ﴾ [الصافات: ١٥].

ومعنى ذلك أن معجزات عيسى التَلْكِلا قد أحنقتهم ، وملأت مشاعرهم بالخيبة ، لقد جاء مثل هذا القول من قوم يكرهون منهج الحق ، وعلى ذلك يكون كفر الكافر نعمة ، يدعم بها الحق الداعى إليه ؛ لأن مقاومة الإيمان تظهر قوة المؤمن بالعقيدة التى يؤمن بها .

إذن .. فكلما رأينا داعيًا إلى الله يقاومه الناس ويقذفونه بالسّباب ؛ فهذا دليل على صدق الداعى ، ما دام متمسكًا بما يؤمن به .

والحق جل وعلا يقول: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَادِتِينَ أَنْ مَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي قَالُواْ مَامَنَا وَاشْهَدَ بِأَنْنَا مُسْلِمُونَ﴾ [المائدة: ١١١].

والوحى بمعناه العام هو: الإعلام بخفاء ، أى: أن الحق ألهمهم أن يؤمنوا برسالة عيسى المبلّغ عن الله . والحق أوحى إليهم أى: أعلمهم بخواطر القلب التي أعلم بها أم موسى أن تلقى ابنها في اليم وهو غير الوحى للرسول ؟ فالوحى إلى الرسول هو الوحى الشرعى بواسطة رسول مبلغ عن الله ، إن وحى الله إلى أم موسى أو إلى الحواريين هو استمرار خاطر إيماني ، يلتفت

بعده الموحى إليه ليجد الواقع يؤيد ذلك ، وعندما لا يصادم إلهام القلب الواقع ، ولا يجد الإلهام ما يصادمه من نفس الإنسان ، فهذا لون من الوحى ، أى هو إعلام بخفاء ، كأن يتوقع الرجل مقدم صديق من سفر ، أو لونًا من الطعام يشتهيه فيجده على المائدة ؛ إذن .. فالإلهام وارد من الله خلق الله ما دام لا يتصادم بشىء مع النفس أو الواقع ؛ لأن الإلهام الذى يقابل صدامًا ليس من الله . كذلك أوحى الله للحواريين أن يؤمنوا به وبرسالة عيسى التيليين ، وبمجرد مجىء عيسى وسماعهم أنه رسول من الله ، أعلنوا الإيمان به وصاروا من خُلصائه . ولنذكر بما قلناه مرارًا : حين ترى «إذ » فلتفهم أن معناها : «اذكر إذ » ، أى تذكر وقت الحدث الذى قال فيه الحواريون : نحن آمنا بعيسى نبيًا من عند الله . وأشهدوه على إيمانهم .

قوله تعالى : ﴿ وَمَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْبَمُ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدُنَهُ بِرُوجِ ٱلْقُدُّيِنْ ﴾ . فلنا أن نلاحظة جيدًا أن الحق سبحانه وتعالى يؤكد دائمًا في الكلام عن نبيه عيسى الطَّيُكُلِّ أن عيسى ابن مريم ، ذلك ما يقرره الله ، أما عن تأييد الحق سبحانه لعيسى ابن مريم بروح القدس ؛ فذلك لأن المسائل التي تعرض لها المسيح عيسى ابن مريم هي مسائل تستدعى أن تظل روح القدس تسانده ؛ ففي ميلاده تعرض لإشكالات ، وكل هذه الأمور تحتاج إلى ميلاده تعرض لإشكالات ، وكل هذه الأمور تحتاج إلى مساندة من روح القدس ؛ لذلك يقول : ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيُومَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ مَنَ رَوح القدس ؛ لذلك يقول : ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيُومَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ مَنَ رَوح القدس ؛ لذلك يقول : ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيُومَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ مَنَ رَوح القدس ؛ لذلك يقول : ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيُومَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ مَنَ رَوح القدس ؛ لذلك يقول : ﴿ وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيُوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ وَيَوْمَ أَلِمَانِهُ وَيَوْمَ أَمُونَ وَيَوْمَ أَبُعَتُ وَيَوْمَ أَلِهُ وَالسَّكَامُ عَلَى يَوْمَ وَلِولَا اللهِ وَالسَّلَامِ وَالسَّكُمُ عَلَى يَوْمَ وَلِيدَ وَالْعَلَامِ وَالسَّكُمُ عَلَى وَالْمَ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَالًا وَلَاللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَكُ وَلَالًا لَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَاللّلُولُ وَلَا اللَّهُ فَيْ اللَّهُ وَلَا عَلَالِهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَالِهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالِلْهُ وَلَاللَّهُ وَلَوْلَالًا وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلًا وَلَاللَّهُ وَلَا عَلَالِهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَالَهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّلْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالِهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلًا لَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالِهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالِهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلًا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلِلْهُ وَلَا اللّهُ وَلَالِولُولُولُولُولُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالِهُ وَلَالِهُ وَلَاللّهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَلِه

إذن .. كل المشاكل التي تعرض لها عيسى ابن مريم كانت مشاكل كبرى ففي الميلاد تعرض لمشكلة ؛ لأنه وُلِدَ على غير طريقة ميلاد الناس ، وتلك مشكلة اتُهمت فيها أمه ، وجاء القرآن ونزهما وبرأها ووضع الأمر في نصابه الحق . وفي رفعه ، كان الأمر مشكلاً ؛ فلقد أرادوا أن يقتلوه ولكن رفعه الله إليه . إذن .. هو عليه سلام يوم ولد ويوم يموت ويوم يُبعث حيًا .

#### ماذا عن مائدة السماء ؟ إ

قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَـمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِنَ ٱلسَّمَأَةً قَالَ ٱتَّـقُواْ ٱللَّهَ إِن كُنتُم تُـوْمِنِينَ﴾ [المائدة: ١١٢].

كأن عيسى التَلَيْلِين قد قال للحواريين : عليكم بتقوى اللّه عز وجل ، فلا تسألوه هذه الآية ؟ لأنكم ما دمتم أعلنتم الإيمان فأنتم لا تقترحون على اللّه آية لإثبات صدق رسوله ، وحسبكم ما

أعطاه الله لى من آيات لصدق رسالتى ؛ إذ عليكم أن تلزموا أنفسكم بالمنهج الذى أعلنتم إيمانكم به ولكنَّ الحواريين أجابوا : ﴿ زُبِيدُ أَن نَّأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَعِنَّ قُلُوبُنَــا وَنَعْلَمَ أَن قَدَ صَدَقْتَـنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ ٱلشَّلِهِدِينَ ﴾ [المائدة : ١١٣].

p\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$\$</sup>\$\$\$<sup>\$</sup>\$\$\$<sup>\$</sup>\$\$\$<sup>\$</sup>\$\$\$<sup>\$</sup>\$\$\$<sup>\$</sup>\$\$\$<sup>\$</sup>\$\$\$<sup>\$</sup>\$\$\$<sup>\$</sup>\$\$\$

وكأنهم أرادوا أن يتشبهوا بإبراهيم - خليل الرحمن - على عندما سأل الله عزَّ وجل عن كيفية إحياء الموتى ؛ ليطمئن قلبه . لقد آمنوا بعلم اليقين ويريدون الآن الانتقال إلى عين اليقين ؛ لذلك سألوا عن المائدة التي صارت من بعد ذلك حقيقة واضحة . وهكذا نعرف أن هناك فارقًا بين أن يؤمن الإنسان لذاته ، وبين أن يشهد بالإيمان عند غيره . ويقول الحق عن استجابة عيسى لطلب الحواريين : ﴿قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُمَّ رَبَّنَا آنِلُ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِنَ ٱلسَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لطلب الحواريين : ﴿قَالَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ ٱللَّهُمَّ رَبَّنَا آنِلُ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِنَ ٱلسَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لللهِ وَمَائِهُ مِنكُ وَارْزُقَنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلزَّرْقِينَ ﴾ [المائدة : ١١٤] .

وقول الحق: ﴿مَآمِدَةً مِّنَ السَّمَآمِ ﴾ لا يعنى أن هناك موائد منصوبة في الأرض ؛ ذلك أن الكون كله مائدة فيها من الخير الكثير ، والإنسان منا عندما يكد ويكدح ويستخرج من الأض الزرع ويرعى أنعامه ، فإنه يأتي إلى زوجه وأولاده بمخزون قد يكفيهم لمدة عامٍ من دقيق وأرز وعسل وسكر وزيت . وقد تأتي الزوجة بشيء من الطير فتذبحه وتطهو معه الخضروات .

إذن .. فالكون كله مائدة الله المنصوبة التى يأخذ منها كل إنسان على قدر عمله . وكلمة ومَآيِدة كه لا تطلق إلا على الخوان وعليه طعام ، أما إن كانت بغير طعام فنطلق عليها : خوانا ؟ لأن المائدة مأخوذة من مادة الميم والألف والدال لا والمائدة تميد أى تضطرب من كثرة ما عليها من أشياء ، أو هى تعطى مما عليها من أشياء ، وصارت هذه المائدة عيدًا أى يوما يحب الناس أن يعود عليهم مثله ؟ لأنهم يسرون به ، فالعيد هو ما يعود علينا بالخير وبما يسر ، وقد توقف العلماء عند قول الحق سبحانه : ﴿ هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾ . وتساءلوا : كيف كان هذا القول ، وخصوصًا أن معناه الظاهرى : أيقدر ربك ؟ وكيف للحواريين أن يقولوا ذلك بالرغم من أنهم أشهدوا عيسى التَهْكُمُ بأنهم مسلمون ؟ ! .

وقال العلماء أيضًا: إن من يتكلم في اللغة عليه أن يكون متبصرًا باشتقاقات الألفاظ، واستعمالات الألفاظ، وسمات الألفاظ، وكلمة ﴿ يَسْتَطِيعُ ﴾ تطلق ويراد منها الاستجابة وكأن معنى سؤالهم: أيستجيب الله لإرسال مائدة لنا من السماء؟ « واستطاع » تقابل

« استجاب» . إن الحق سبحانه وتعالى هو القادر على كل شىء وهو الذى يخضع لحكمه كل شىء، وهو الذى يخضع لحكمه كل شىء، والحق لا يطلب إنما يأمر : ﴿ إِنَّمَا آَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيْكُونُ﴾ [يس: ٨٢].

فكأن الحق عندما يقول: ﴿ كُن ﴾ فهو قد طلب من الشيء طوعًا أن يكون. وعلى هذا فإن سؤالهم يكون كالآتى: هل يطلب ربك طوع الكون له ؟! فيستجيب لنا بإرسال مائدة تكون [لنا] عيدًا. ولنا أن نعلم أن قول الله: ﴿ كُن ﴾ لا يمكن أن يصدر إلا والحق يعلم أن المطلوب منه يجب أن يطيع الله سبحانه وتعالى، وأن يكون استعداده الانفعالى أن يطيع على الفور أمر الحالق؛ وحتى نعلم ذلك فلنقرأ قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ إِذَا الشّمَاءُ انشَقَتْ ﴾ وأَوْنَتَ لِرَبَّا وَحُقَتْ والانشقاق؛ ١٠٢] إنها لن تنتظر إلا سماع الأمر فقط، وحين تسمع الأمر فهى تنفعل، ومعنى تنفعل أى: تطيع، وكل الكون مطيع لحالقه سبحانه وتعالى. وقول الحق: ﴿ قَالُوا نُرِيدُ أَن نَأْكُل مِنْهَا وَتَطْمَعِنَ قُلُوبُكَ وَتَعْلَمَ أَن قَد صَدَقَتَنا وَتَكُونَ عَلَيْهَا مِن السماء وقدموا الرغبة في الأكل والطعام على ضرورة التصديق الإيماني الجازم، ولنا أن نرى اختلاف قولهم في هذه المائدة عن قول عيسى ابن مريم التصديق الإيماني الجازم، ولنا أن نرى اختلاف قولهم في هذه المائدة عن قول عيسى ابن مريم التصديق الإيماني الجازم، ولنا أن نرى اختلاف قولهم في هذه المائدة عن قول عيسى ابن مريم التَّهُ مِن السَمَةِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِإِنَا وَءَايَةً مِنكُ وَارَزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّوْقِينَ وَاللهُ وَاللهُ مَن السَمَةِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوْلِنَا وَءَايَةً مِنكُ وَارَزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّوْقِينَ وَاللهُ مِن اللهُ واللهُ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

إن قول عيسى التَلِيَّةُ هو قول ممتلىء بكل المعانى القَيَّمة . إنه يطلب أن تكون المائدة عيدًا يفرح به الأولون والآخرون ، وآية من الحق سبحانه وتعالى . ويعترف بفضل ربوبية الرازق ، ويعترف بامتنان أن الحق سبحانه خير الرازقين ، والمقارنة بين قول الحواريين وقول عيسى التَلِيِّةُ تدلنا على الفارق بين إيمان المُبلِّغ عن اللَّه وهو عيسى التَلِيُّةُ ، وإيمان الذين تلقوا البلاغ عنه وهم الحواريون ، إن إيمان المُبلِّغ عن اللَّه وهو عيسى التَلِيِّةُ ، وإيمان الحواريين إيمان لا يرقى الحواريون ، إن إيمان عيسى التَلِيِّةُ هو الإيمان القوى الناضج ، وإيمان الحواريين إيمان لا يرقى لإيمان عيسى التَلِيِّةُ نابعة من أنّه يتلقى عن اللَّه سبحانه وتعالى مباشرة . صحيح أن الحورايين آمنوا بالبلاغ عن اللَّه عز وجل ، وتم ذلك بواسطة عبده ورسوله عيسى التَلِيَّةُ ؛ ولذلك يعلو الرسول عن المؤمنين ببلاغه ؛ ولذلك صحح عيسى التَلْيُةُ ورسوله عيسى التَلْيُةُ ، ولذلك يضع الأمور طلبهم من اللَّه سبحانه وتعالى وهو يدعو ربه . إنه رسول مصطفى مجتبَى ؛ لذلك يضع الأمور طلبهم من اللَّه سبحانه وتعالى وهو يدعو ربه . إنه رسول مصطفى مجتبَى ؛ لذلك يضع الأمور طلبهم من اللَّه سبحانه وتعالى وهو يدعو ربه . إنه رسول مصطفى مجتبَى ؛ لذلك يضع الأمور المنه على المؤمن اللَّه سبحانه وتعالى وهو يدعو ربه . إنه رسول مصطفى مجتبَى ؛ لذلك يضع الأمور على المؤمن اللَّه سبحانه وتعالى وهو يدعو ربه . إنه رسول مصطفى مجتبَى ؛ لذلك يضع الأمور

فى نصابها فيقول: ﴿ اللّهُ مَّرَبّنا ﴾ وكلمة: ﴿ اللّهُ مَّ هَى الْأُصل هى ﴿ يا الله ﴾ ، وعندما كثر النداء ، بها حذفنا منها حرف النداء وعوضنا عنه بميم فى آخرها فصارت ﴿ اللهم ﴾ ، وكأن هذا اللفظ تتهيأ به نفس الإنسان لمناجاة الله عز وجل فى تقديس وثقة فى أن الحق يستجيب لعبده ، وهو نداء يقوم على حب العبد لمولاه ، فلا يوسط بينه وبين اسم ربه أى واسطة حتى وإن كانت هذه الواسطة حرفًا من حروف النداء ولنا أن نلحظ أن عيسى التَيكِين قدم كلام الله بصفة الألوهية ، إنه كنبي مرسل يعلم تجليات صفة الله عز وجل ، وهى تجليات عبادة من عابد إلى معبود ، أما تجليات كلمة ﴿ ربلا ﴾ فهى تجليات مربوب وربّ ، إنه يعلم الفارق بين عطاء الألوهية تكليف من معبود إلى عابد والعابد يطيع المعبود فيما يأمر به وفيما ينهى عنه . أما عطاء الربوبية فهو سبحانه المتولى للتربية ؛ التربية للأجسام والعقول والمواهب والقلوب والأقوات . والرب هو ربّ كل شيء ، ربّ للمؤمن والكافر ، والربّ يتولى تربية الكافر رغم إنكاره للألوهية ، إنه يرتى الماديات التي تقيم حياته ؛ والذلك نجد الحق يقول عن هؤلاء الكافرين : ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَ السّمَونِ وَالْمَرْضَ وَالْمَلُونِ وَالْمَرْضَ وَالْمَلْمُ لَنَ يَقْلُونَ اللّهُ قُلُ المَّمَدُ لِللّهُ بَلَ أَكَارُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [لقمان : ٢٥] .

إن الحق سبحانه يبلغ نبيه محمدًا على أن يسأل الكافر عن خلق السماوات والأرض ، ولن يجدوا إجابة على ذلك إلا قولهم: إن الله عز وجل هو الخالق . إن هذه هي إجابة الفطرة الأولى ، ونحن نرى في حياتنا أكثر من مثلَ على ذلك - ولله المثل الأعلى - عندما يسأل الأطفال عن شيء ومن الذي أحضره ؟ فإننا نجد الإجابات تتسلسل إلى أن تصل إلى أن معطى كل شيء هو الله . فإن سأل طفلٌ أمه ماذا سنأكل ؟ فستجيب الأم على - سبيل المثال - سنأكل بامية . . ، ويسأل الطفل : ومن أين ؟ تجيب الأم : اشتراها والدك من بائع الخضر . ويسأل الطفل : من أين جاء بها بائع الخضر ؟ تقول الأم : من تاجر الجملة في السوق . يسأل الطفل : من أين جاء بها تاجر الجملة ؟ تجيب الأم : من الفلاح الذي حرث الأرض وَبَذَرَ فيها الطفل : من أين جاء بها تاجر الجملة ؟ تجيب الأم : من الفلاح الذي حرث الأرض وَبَذَرَ فيها بذور البامية ؟ يقول الطفل : من الذي خلق الأرض ، وأنيت النبات ؟ تقول الأم : إنه الله سبحانه وتعالى ربنا خالق كل شيء . لقد وصلت الأم بحوارها مع الطفل إلى عطاء الربوبية الذي يستوى فيه المؤمن والكافر . والمؤمن هو الذي يأخذ بجانب عطاء الربوبية عطاء الألوهية الذي لا أيضًا ، وهو التكليف . فعطاء الألوهية يعطى المؤمن عطاء الربوبية مضافًا إليه العطاء الألوهية الذي لا أيضًا ، وهو التكليف . فعطاء الألوهية يعطى المؤمن عطاء الربوبية مضافًا إليه العطاء الذي لا

ينفد. إنه يعطى المؤمن زمانًا لا يموت فيه ونعمة لا يتركها ولا تتركه. يأخذ به المؤمن يقين الإشراق، والإقبال على العمل في ضوء منهج الله ؛ ولذلك قال عيسى ابن مريم داعيا الله جلّت صفاته وأسماؤه : ﴿ اللّهُ مَرّ اللّهُ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ السّمَآءِ ﴾ .

لقد ألزم عيسى الطفي نفسه بنداء الألوهية أولاً ؛ معترفًا بالعبودية لله جلَّ وعلا ملتزمًا بالتكليف القادم منه ، ثم جاء نداء الربوبية ؛ فيا مَنْ أنزلت علينا التكليف ، ويا مَنْ تتولى تربيتنا ، نحن ندعوك أن تنزل علينا مائدة من السماء . لقد ألزم عيسى الطفيل نفسه بالعبودية ، وأخذ نداءه من زاوية القيم ثم [ من ] الزواية المادية وهي الرزق . لقد قدم الحواريون بشريتهم فطلبوا من المائدة الأكل والطعام ، وقدَّم عيسى ابن مريم الطفيل بصفائية اختياره رسولاً ، القيم على الطعام . صحيح أن الرزق يمس الأكل ولكن الرزق ليس كله أكلاً ، هو كل شيء يُحتاج إليه وينتفع به : فالأكل رزق ، والشرب رزق ، والملبس رزق ، والعلم رزق ، والحلم رزق ، والهداية رزق ، والعداة العامة التي يدخل ويها الأكل وتتسع لغيره .

ويجيب الحق دعاء عيسى ابن مريم: ﴿قَالَ اللّهُ إِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكُفُرُ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنَّ أُعَذِبُهُ وَمَا اللّهُ إِنَّى اللّهُ إِنَّى الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَذَابًا لَآ أُعَذِبُهُ الْحَدَا مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ [المائدة: ١٥]. وحين يقول الحق: ﴿ إِنِّي ﴾ فهو يستخدم نون الإفراد. ونعلم أن هناك أسلوبين لحديث الحق سبحانه عن نفسه ، فحين يتحدث سبحانه عن وحدانيته يأتي بنون الإفراد فيقول: ﴿ إِنِّتِ أَنَا اللّهُ ﴾ [طه: ١٤].

وحين يتحدث سبحانه وتعالى عن سياق القدرة الشاملة العامة لكل صفات القدرة الشاملة يأتى بنون التعظيم، فيقول: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُم لَحَيْظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

وهو سبحانه وتعالى أراد هنا أن يعطينا معنى التوحيد فقال : ﴿ إِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْتُكُمْ ﴾ ؛ ذلك أن المائدة ستنزل من السماء ، ولا يقدر على ذلك إلا اللّه سبحانه وتعالى .

ثم يقول الحق بعد ذلك: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنِّ أُعَذِّبُهُ عَذَابًا لَآ أُعَذِّبُهُۥ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ﴾ [المائدة: ١١٥].

إن الحق سبحانه يرسل رسله بعد أن يجتبيهم ، وإياك أيها العبد أن تقول : إن فلانًا من الرسل أفضل من فلان . لأن الحق هو الأعلم برسله ، ولنا في قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ اَلْمَوْنَ الرَّسُولُ بِمَا أَسْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَتَهِكَيهِ وَكُلُهُهِ وَرُسُلِهِ لَا نَعْرَفَ اللّهِ وَمَلَتَهِكَيهِ وَكُلُهُهِ وَرُسُلِهِ لَا نَعْرَفَ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللهِ ا

إن أهل الجاهلية قالوا: لماذا لم يُنزَّل القرآن على رجل عظيم من مكة أو الطائف؟! لقد قالوا ذلك استهزاء بشأن محمد على وقال الحق سبحانه وتعالى فى ذلك القول الفصل؛ فليس لأحد أن يختار الرسول؛ لأن الرسول مصطفى من الله، ولا يملك أحد من البشر أن يختار رسولاً من أصحاب السلطان أو الجاه، إنه سبحانه وتعالى يعد كل رسول الإعداد اللائق بمهمته، ومقام الرسالة والنبوة هو المقام الأعلى فى الدنيا والآخرة، والحق سبحانه هو المنظم لأمور خلقه، وقسم المواهب رحمة منه فيما بين العباد؛ ليتساندوا ويتآزروا ويحتاج كل منهم لعمل الآخر. والحق سبحانه وتعالى حين يرسل رسولاً فهو يختار الآية المناسبة له، وللعصر الذي جاء فيه، فإذا ما اقترح قوم آية فإن الحق يضع هذا الاقتراح شرطًا للتسليم برسالة الرسول. فإن لم يؤمن الذين اقترحوا الآية فإن الحق ينزل بهم العذاب الأليم. إن طلب الآيات من أتباع الرسول يحمل فى طيانه بعض التفلّت كأن الذين يطلبونها يصرون على الكفر بالرسول رغم طلبهم للآية؛ ولذلك يقول الحق سبحانه: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلُ بِالْآيَنَتِ إِلَّا أَن صَكَذَبَ بِهَا طلبهم للآية؛ ولذلك يقول الحق سبحانه: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلُ بِاللّ يَقْوِيهُ الْحَالَةُ مُشِيرَةً فَظُلُمُوا بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِاللّا يَعْقِيهُ اللّاسول على الكفر الزسراء: ٥٩ اللّه المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة اللهم اللهية؛ ولذلك يقول الحق سبحانه: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلُ بِاللّهُ يَعْقِيهُ إِلّا أَن اللّه عَنْ اللّه عَنْ النّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ إِلّا لَقَالَهُ عَلَى اللّه عَنْ اللّه عَلْهُ عَنْ اللّه عَلْهُ اللّه عَنْ اللّ

لقد اقترح الكفار والمشركون على رسول الله ﷺ أن يأتيهم بالآيات والمعجزات الدالة على صدقه ؛ حتى يصدقوا أنه نبى مرسل من الله إليهم ، وسنة الله سبحانه وتعالى مع الذين يطلبون الآيات ثم لا يؤمنون بها واضحة وهى العذاب الشديد ؛ ومثال ذلك قوم ثمود الذين طلبوا ناقة تكون معجزة ، وبرغم ذلك كفروا بها ، فعاقبهم الله شر عقاب ، إن بعضًا من الكافرين غالوا فى طلب آيات غريبة : ﴿وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَلْبُوعًا فَى أَوْ تُسَقِطَ لَهُ مَن خَيْدِل وَعِنَبِ فَنُفَجِّر الْأَنْهَارَ خِلْلَهَا تَقْجِيرًا ۞ أَوْ تُسَقِطَ

السَّمَآءَ كُمَّا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِى بِاللَّهِ وَالْمَلَتِكَةِ فَبِيلًا ۞ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن رُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَآءِ وَلَن نُوْمِنَ لِرُفِيِّكَ حَتَّى ثُنَزِلَ عَلَيْنَا كِنَبَا نَقْرَوُمُ فَلْ سُبْحَانَ رَقِي هَمَلَ كُنتُ إِلَّا يَشَرُ رَسُولًا﴾ [الإسراء: ٩٠- ٩٣].

إن محمدًا على كان رحيما بقومه ، لذلك لم يطلب من الحق آيات غير التي أنزلها الله عليه . وعيسى التَّلِيَّةِ كان رحيما بقومه ، لذلك لم يطلب من الحق أنزل الحق سبحانه وعيسى التَّلِيَّةِ دعا الله بأدب الرسل أن ينزل المائدة . واختلف العلماء أأنزل الحق سبحانه وتعالى المائدة أم لم ينزلها ؟ فهناك من تمسكوا بقول الحق سبحانه : ﴿ قَالَ اللَّهُ إِنّي مُنَزِّلُهَا ﴾ .

وهناك من قالوا: إن الحق سبحانه وضع شرطا لنزول المائدة وهو إنزال العذاب إن لم يؤمنوا، فتراجعوا عن طلب إنزال المائدة، ولذلك لم ينزل الحق تلك المائدة. ومن قالوا بنزول المائدة اختلفوا في مواصفاتها ؟ فقيل: إن المائدة نزلت وعليها سمكة مشوية من غير فلوس ولا شوك فيها ؟ ذلك أنها مائدة من السماء، ومعها خمسة أرغفة وعلى كل رغيف شيء مما يعرفون، رغيف عليه عسل، وآخر عليه زيتون، وثالث عليه سمن، ورابع عليه جبن، وخامس عليه قديد.

## كان ميلاد عيسى ابن مريم الطِّيِّل ووفاته آية

قال تعالى: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا الْمَسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمٌ رَسُولَ اللّهِ وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَاكِن شُبّة لَمُمْ وَإِنَّ النّبَاعَ الظّيْقُ وَمَا قَنْلُوهُ وَلَاكِن شُبّة لَمُمْ وَإِنَّ النّبَاعَ الظّيْقُ وَمَا قَنْلُوهُ وَلَاكِن شُبّة لَمُمْ وَإِنَّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

إن كانوا قد قالوها ، فهذا دليل اللجاجة المطلقة ، فلو أنهم قالوا : إنهم قتلوه فقط ، لكان الجرم أقل وطأةً ، ولكن إذا كانوا قد عرفوا أنه رسول الله ومع ذلك قتلوه فهذا جرم عظيم للغاية ، أو أن كلمة « رسول الله » في هذه الآية ليست من قولهم الحقيقي ، إنما من قولهم

التهكمى ؟! وأضرب المثل ؛ لأوضح هذا الأمر : قد يأتى شخص ذو قوة هائلة ومشهور بقوته ، ثم يأتى شخص آخر يضربه ويهزمه ، فيقول لأتباع ذلك القوى المهزوم : لقد ضربت الفتى القوى فيكم !

إذن .. قد يكون قولهم: ﴿ رَسُولَ ٱللّهِ ﴾ . هو من قبيل التهكم ، أو أن تكون كلمة ﴿ رَسُولَ ٱللّهِ ﴾ هنا هى من قول الحق سبحانه وتعالى مضمومًا إلى قولهم: ﴿ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلمّسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللّهِ ﴾ فكأن الحق لم يشأ أن يذكر عيسى ابن مريم إلا مرتبطًا أو موصوفًا بقوله: ﴿ رَسُولَ ٱللّهِ ﴾ ذلك ؛ لنعلم بشاعة ما قالوه فيه وفي أمّه عليهما السلام ، فأراد الحق أن يبين أن عيسى ابن مريم رسول الله رغم أنوفهم ، وكأن الحق يسخر منهم ؛ لأنه ما كان الله ليرسل رسولًا ليبين منهجه للناس ، ثم يسلط الناس على قتله قبل أن يؤدى مهمته ، إنه سبحانه وتعالى قد جاء بكلمة ﴿ رَسُولَ ٱللّهِ ﴾ هنا كمقدمة يلفت بها الذهن إلى أن ما قالوه هو الكذب .

بعد ذلك يقول لنا سبحانه: ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ ومجىء كلمة ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ التوضيح أن مجرد ظنهم أنهم قتلوا المسيح جعلهم يشيعون ذلك ويعلنونه للناس. فعلوا ذلك قبل أن يتوجهوا إلى فكرة الصلب، إنهم قتلوا شخصًا شبّهه الله لهم، لم يكن هو المسيح. ثم صلبوه من بعد ذلك، ولكنهم بمجرد قتل هذا الشخص طاروا بخبر القتل قبل أن يقوموا بالصلب ويقطع الله عليهم هذا الأمر فقال: ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ وَكَا صَلَبُوهُ وَلَاكِن شُيِهٌ لَمُم الله الله الله المسيح قوبلت من بنى إسرائيل بضجة القادر سبحانه وتعالى لفتنا من قبل إلى أن عملية ميلاد المسيح قوبلت من بنى إسرائيل بضجة رغم علمهم بالخبر، خبر مجىء المسيح بالميلاد من غير أب، ورغم أنهم علموا بناتهم الاستشراف إلى أن يكون لواحدة منهن شرف حمل المسيح رغم ذلك قالوا في مريم البهتان العظيم.

إن ميلاد المسيح كان له ضجة ، وكذلك كان لمسألة الوفاة ضجة . واقتران الضّبَحتين معًا في رسالة المسيح يدلنا على أن العقل يجب أن يكون له وحدة تفسيرية ، فحين يسمع العقل عن قضية الميلاد بالنسبة لعيسى ابن مريم لابد أن يستشعر أنها جاءت على غير سنة موجودة . وحين يبلّغنا الحق أن بنى إسرائيل بيتوا النية لقتل عيسى ابن مريم الطَيْئِلا وأن الله عز وجل رفعه إليه ، هنا تكون المسألة قد جاءت أيضًا بقضية مخالفة ، ولابد أن نصدق ما بلّغنا الله عز وجل به كما

صدقنا أن عيسى ابن مريم جاء من غير أب، لابد أن نصدق أن الحق رفعه في النهاية إليه .

إن الميلاد لم يكن في حدود تصور العقل لولا بلاغ الحق سبحانه وتعالى لنا . وكذلك الوفاة لابد أن تكون مقبولة في حدود بلاغ الحق لنا . إن الميلاد والنهاية بالنسبة لعيسى ابن مريم عليهما السلام كل منهما عجيبة ، ولابد أن نفهم أن العجيبة الأولى في الميلاد يجب أن تكون تمهيدًا إلى أن عيسى ابن مريم عليهما السلام دخل الوجود ودخل الحياة بأمر عجيب ، فلماذا لا يخرج منها بأمر عجيب ؟

إِن الحق سبحانه وتعالى حكم وقال : ﴿وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِكن شُيِّهَ لَمُمَّ ﴾ وكلمة ﴿ شُبِّهَ لَمُمَّ ﴾ هي دليل على الفوضي التي أوقعهم اللَّه - تَجَلَّتْ حكمته - فيها ، فقد ألقي شَبَههُ على واحد آخر، وذلك دليل على أن المسألة كانت غير طبيعية؛ ليس فيها حزم التبين من المتربصين القتلة ، ونحن نعلم أن الحواريين وأتباع عيسي الطَّيِّكلُّ كانوا يلفون رءوسهم ؛ ويدارون سماتهم ؛ ولذلك قال الحق لنا : ﴿ وَلَكِكِن شُبِّهَ لَمُمَّ ﴾ أي أنه قد شبه لهم أنهم قتلوه .. كيف حدث هذا؟ وما الحكاية؟ إن كلمة ﴿شُيِّهَ لَمُمَّكُ اختلفت فيها الروايات، فقيل: إنهم حينما طلبوا عيسي ابن مريم ليقتلوه دخل خوخة ، والخوخة هي فتحة في باب ؛ ففي البيوت القديمة كان يوجد للبيت باب كبير لإدخال الأشياء الكبيرة ، وفي هذا الباب الكبير يوجد باب صغيرُ يسمح بمرور الأفراد، وفي سقف البيت توجد فتحة اسمها: روزنة فلما طلبوا عيسي دخل الخوخة ، ولما دخل الخوخة دخل خلفه رجل اسمه تطيانوس ، وعندما رأى عيسى الطَّيْكُمْ هذا الأمر ألهمه الله سبحانه وتعالى أن ينظر إلى أعلى ، فنظر ، فوجد شيئًا يرفعه ، فلما استبطأ القوم تطيانوس خرج عليهم فتساءلوا إن كان هذا تطيانوس فأين عيسى ؟ وإذا كان هذا عيسي فأين تطيانوس؟ إذن .. فقد اختلط عليهم الشبه بين تطيانوس وعيسي ، لما ألقي اللَّه شبه عيسي على تطيانوس . إذن . . عيسي باقي ، ولم يأت الحق بخبر موت عيسي الطِّينين ، وعلى ذلك بقي الأمر على أصل ما وردت به الأحاديث من أن الله رفع عيسي ابن مريم ، وما دمنا مسلمين لا نستبعد أن يكون الحق سبحانه وتعالى قد رفعه إلى السماء، لماذا ؟

لأن المبدأ مبدأ وجود بشر في السماء قد ثبت لرسولنا على ، ولقد علمنا أن رسولنا محمد وقابل الأنبياء ورأى الكثير من الرؤى . إذن . . فمبدأ صعود واحد من البشر من الأرض ، لا يزال على قيد الحياة البشرية المادية إلى السماء هو أمر

AND THE PROPERTY OF THE PROPER

وارد ، والخلاف يكون من المدة الزمنية . والمدة الزمنية لا تنقض مبدأ . سواء صعد وبقى فى السماء دقائق ، أو ساعات ، أو شهورًا .

إذن .. فقد ظن اليهود وقالوا : إنهم قتلوه وصلبوه .

وقد قال المسيح النياني : أيكم يلقى شبهى عليه وله الجنة ؟ فماذا إذن يريد الحوارى لنفسه أكثر من الجنة ، لقد قدم عيسى النيان الجائزة الكبرى لمن يدفع الثمن من أتباعه ، وقبل واحد من الحواريين هذه المهمة ويقال له : سرجس لأ ، فألقى شبه المسيح عيسى عليه فقتله اليهود . وقيل : إنه حينما عرف بعض من الذين ذهبوا لقتل عيسى أنه رفع ، خافوا أن تنتشر هذه الحكاية بين الناس فيؤمنوا برسالة عيسى ، وقد ينتقم الناس من الذين أرادوا قتله ؛ لذلك جاء القتلة بواحد وقتلوه ، وألقى على هذا القتيل شبه عيسى ابن مريم ، أو أن القتيل هو واحد ممن باعوا عيسى لليهود ، ولكن لما رأى المشهد ووجد المتربصين بعيسى يدخلون على الحواريين وفيهم عيسى ؟ سأل المتربصون الحواريين : أيكم عيسى ؟ فاستيقظت ملكة التوبة في نفس الذي وشي بعيسى وقاده تأنيب الضمير على خيانة الرسول إلى أن قال : أنا عيسى . ولم يتصور المتربصون بعيسى وقاده تأنيب الضمير على خيانة الرسول إلى أن قال : أنا عيسى . ولم يتصور المتربصون بعيسى بالفعل ؛ لأن مشهد المتربصين يوحى بأنهم سيقتلون عيسى . فقتلوا الذي اعترف على نفسه دون تثبت . إن هذا الذي باع يسى باعه مقابل ثلاثين دينارًا ، واختلط الأمر على القوم ، فقتلوا الواشى ولم يظفروا بعيسى عيسى باعه مقابل ثلاثين دينارًا ، واختلط الأمر على القوم ، فقتلوا الواشى ولم يظفروا بعيسى ابن مريم المنتية .

ونحن كمسلمين لا نهتم اهتمامًا كبيرًا بهذه الروايات ، ولكن المهم أنهم قالوا: قتلنا عيسى وصلبناه . فقال الله تعالى : ﴿ وَمَا ضَلَبُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيّة لَمُمْ ﴾ ، كيف حدث ذلك ؟ بأن رفعه الله إليه وانتهت المسألة بالنسبة لنا ؛ لأننا كمؤمنين لا نأخذ الجزئيات الدينية أولًا . نحن نؤمن أولًا بمُنزّل هذه الجزئيات ونصدق من بعد ذلك كل ما جاء من الحق سبحانه وتعالى قال : وتعالى . والبحث في هذه المسألة لا يعنينا في شيء ، ويكفينا أن الحق سبحانه وتعالى قال : ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبّة لَمُهُمْ ﴾ .

إن قول الحق عز وجل: ﴿ وَلَكِكِن شُبِّهَ لَهُمٌّ ﴾ . يدلنا على عدم تثبت القتلة من شخصية القتيل، وهذا أمر متوقع في مسألة مثل هذه ؛ حيث يمكن أن تختلط الأمور .

CANDELLE BERTALDE BE

إننا في حياتنا اليومية نرى أن حادثة ما يمكن أن تحدث في وجود أعداد كبيرة من البشر وهم ينظرون إليها ، ومع ذلك تقع الحادثة ، وتختلف فيها الروايات ، وقد تكون الحادثة مصورة ومسجلة ، ورغم ذلك تختلف الروايات ، فما بالنا بوجود حادثة مثل هذه ، في زمن قديم لا توجد كل الاحتياطات التي نراها في زماننا ؟! كان لابد أن تضطرب الآراء ، والروايات في تلك الحادثة ، ولكن يكفينا أن الحق سبحانه وتعالى قال : ﴿وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ . إن الحق سبحانه وتعالى عالى يخاطب العقل كثيرًا لأنه ميرنا به ، إن الله سبحانه وتعالى خالق رحيم لا يورد نصًا إلا وهو يتوافق مع العقل السليم ، وإن لم يتفق ، فالأمر يرجع إلى قصور في فهم العقل ؛ ذلك لأن الأمر من الله ، ومادام الأمر من الله فلا بد من التسليم المطلق . إن الأمر الذي قد تقف فيه العقول يتناوله الحق سبحانه وتعالى تناولا موسعا رحمه بالمكلّفين .

وقول الحق: ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَكِعِيسَىٰ إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَىٰ وَمُطَهِّمُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوٓا﴾ [آل عمران: ٥٠].

إن علينا أن ننتبه إلى واو العطف بين «متوفيك» «ورافعك» ، فمن قال: إن واو العطف تقتضى الترتيب. ومن قال: إن واو العطف تقتضى الجمع فقط ، كقولنا: جاء زيد وعمرو ، وهذا يعنى أن زيدًا جاء مع عمرو أو أن زيدًا جاء أولا أو أن عَمرًا جاء أولاً ، وتبعه زيد. إن واو العطف لا تقتضى الترتيب وإنما مقتضاها هو الجمع فقط. لكن لو قلنا: جاء زيد فعمرو ، فزيد هو الذي جاء أولا وتبعه عمرو ؛ لأن الفاء تقتضى الترتيب والتعقيب ، إن الواو تأتى لمطلق الجمع ، ولا تتعلق بكيفية الجمع ، وقد قال الحق سبحانه : ﴿ إِنِّ مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى ﴾ . هذا الضرب من الجمع لا يدل على أن الوفاة قد تمت قبل الرفع ، ودليلنا على ذلك أن الحق سبحانه أن لوفاة قد تمت قبل الرفع ، ودليلنا على ذلك أن الحق سبحانه أن لوفي القرآن آيات تدل على هذا ، كقوله سبحانه : ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنِّيتِينَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِنْرَهِمَ ﴾ [الأحزاب: ٧] .

إن الحق قد أخذ الميثاق من محمد ﷺ ، وجمع معه نوحًا وإبراهيم فهل هذا الجمع يقوم على الترتيب ؟ لا عليهم السلام ؛ لأن نوحًا كان متقدمًا جدًّا في موكب الرسالات وسبق رسول الله ﷺ بقرون طويلة ويفصل بينهما رسل كثيرون .

إذن .. فالواو لا تقتضي الترتيب في الجمع. إذن .. لماذا جاء الحق بأمر الوفاة مع أمر

الرفع ؟ إن ذلك يُعلم منه أن الوفاة أمر مقطوع به ؛ لكن الرفع مجرد عملية مرحلية فجاء قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ ﴾ .

والإنسان منا خلقه الله سبحانه وتعالى مادةً وفى داخلها الروح، وعندما يريد الحق أن ينهى حياة إنسان ما، فهو يقبضه بدون سبب فى البنية ويموت حتف أنفِه، إما إذا ما ضرب إنسان إنسانًا ضربة عنيفة على رأسه، فالمضروب أيضا يموت ؛ لأن الروح لا تحل فى جسم به عطب شديد.

إذن .. فالحق سبحانه وتعالى قال لعيسى: أنا آنحذك إلى ورافعك مستوفيًا ليس بجسدك أى نقض لبنيتك أو هدم لها أو بعضها ؛ إنى آخذك كاملا فقوله: ﴿مُتَوَفِّيكَ ﴾ يعنى الأخذ كاملا دون نقض في البنيان ؛ ولذلك فنحن نفرق بين القتل والموت. فالموت هو أن تقبض الروح حتف الأنف ، أما القتل فهو هدم البنية فتزهق الروح ، والدليل على ذلك أن الحق قال في كتابه الكريم: ﴿أَفَإِينُ مَّاتَ أَوْ قُبِلَ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

إذن .. فحين قال بنو إسرائيل: إنهم قتلوا عيسى ابن مريم الطَّيِّلِينَ كذبهم الحق تبارك وتعالى وقال: ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ . ورفعه الله عز وجل إليه كاملًا . إنه سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّه لَمُمُ وَإِنَّ اللَّيْنَ اَخْنَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِي مِنْهُ مَا لَمُم بِهِ مِن عِلْمٍ إِلَّا وَمَا ضَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّه لَمُمُ وَإِنَّ اللَّيْنَ اَخْنَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِي مِنْهُ مَا لَمُم بِهِ مِن عِلْمٍ إِلَّا اللهِ وَمَا ضَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّه لَمُمْ وَإِنَّ اللَّيْنَ اَخْنَلَفُوا فِيهِ لَفِي شَكِي مِنْهُ مَا لَمُم بِهِ مِن عِلْمٍ إِلَّا اللهِ وَمَا فَنَلُوهُ يَقِينُا ﴾ . إن الحق سبحانه وتعالى يقول لنا: إن القوم تيقنوا أنهم لم يقتلوه ، لكنهم شكوا في مسألة القتل . لم يعرف المتربصون لقتل عيسى هل قتلوا عيسى أم تطيانوس أم سرجس ؟

نحن قد عرفنا من قبل معنى النسب فحينما ينسب الإنسان شيء إلى شيء فهو يتبع إحدى النسب المعينة ، فإن قال قائل : ذاكر محمد ، فإن ذاكر لا حدث نسبه القائل إلى محمد . والنسبة تأتى على خمسة أوجه :

نسبة علم: وهي النسبة المتيقنة المقطوع بها ، وتقدر على إقامة الدليل عليها .

ونسبة جهل: وهي أن يقول قائل بقضية : كأنها وقعت وهي لم تقع قط والقائل يعلم أن قوله مخالف للواقع .

ونسبة شك: وهي التي يتساوى فيها الأمران؛ حدوث الحدث، أو عدم حدوثه،

والشك نسبة متأرجحة .

ونسبة ظن: وهي التي يترجح فيها أمر على أمر فالظن نسبة راجحة .

ونسبة وهم: وهى التى يقلد فيها قائل ما سمعه ويردده ، دون أن يستطيع إقامة الدليل على عليه ، كقول الطفل مُقلدًا أباه : ﴿ وَقُلْ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ . إن الطفل لا يستطيع أن يدلل على أن اللّه أحد ، ولكنه يقلد أباه أو أمه أو أستاذه ، فإن تعلم الطفل من بعد ذلك أن يقيم عليها الدليل صارت نسبة علم .

إذن .. فالعلم يطلب واقعة يقوم عليها الدليل . أما الجهل فهو أن يعلم القائل أن ما يقوله مخالف للواقع . والفرق بين الجهل والأمية : أن الجاهل يقول ما يخالف الواقع وهو يعلم ذلك ، أما الأمى فهو لا يعلم . إذن ، فالجاهل يحتاج إلى نزع الباطل منه وإعطائه الحق المتيقن ؟ ولذلك نجد أن الجهلاء هو الذين يرهقون أهل العلم ؟ لأن الجاهل يعرف قضية مخالفة للواقع ، فيحاول العلماء أن يصححوا له معلوماته .

والحق سبحانه وتعالى جاء بنسبتين متقابلتين ، فبعد أن نفى سبحانه تعالى نبأ مقتل عيسى ابن مريم التَّخْيُنُ قال : ﴿ وَإِنَّ ٱلْذِينَ ٱخْنَلَقُوا فِيهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مَا لَمُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱبْبَاعَ ٱلظَّنِ الساء : ١٥٧] . والنسبة الأولى المذكورة هنا هي الشك ، والشك كما قلنا : نسبة يتساوى فيها الأمران ، والنسبة الثانية هي إتباعهم للظن ، والظن نسبة راجحة لقد بدأ الأمر بالنسبة إليهم شكًا ، ثم انقلب ظنًا . وقد تنتهي من بعد ذلك إلى علم يقين .

وقوله تعالى : ﴿وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا﴾ . إن الله سبحانه وتعالى ينفى أنهم قتلوه يقينًا . واليقين هو الأمر الثابت الذى لا يتغير ، فهو أمر معقود في الواقع والأعماق بحيث لا يطفو إلى الذهن ليناقش من جديد .

واليقين كما علمنا له مراحل:

مرحلة العلم: واسمها علم اليقين. ومرحلة العين: واسمها عين اليقن. ومرحلة الحقيقة: واسمها حق اليقين.

فعندما يخبرنا أحدٌ أن جزءًا من « نيويورك » اسمه مانهاتن وأن « مانهاتن » هذه هي جزيزة عدد سكانها عشرة ملايين نسمة ، وفيها ناطحات سحاب . فهذا الخبر جاء من إنسان لا نعرف

عنه الكذب فيسمعه من لم ير « نيويورك » فيصبح هذا الخبر عنده علمًا متيقنًا . هذا علم يقين لأن الذي أخبر به موثوق به ، وإذا جاء آخر ووجه للسامع من « نيويورك » دعوة لزيارتها ، ولبي السامع الدعوة وذهب إلى « نيويورك » هنا نقول : انتقل الخبر من علم اليقين إلى عين اليقين ، وإذا جاء ثالث وصحب السامع إلى قلب نيويورك وطاف به في كل شوارعها ومبانيها ، فهذا هو حق اليقين . وأسمى أنواع اليقين هو حق اليقين ، وقبلها عين اليقين ، وقبل عين اليقين هناك علم اليقين . وأسمى أنواع اليقين هو حق اليقين ، وقبلها عين اليقين ، وقبل عين اليقين هناك علم اليقين . والحق سبحانه وتعالى حينما عرض لهذه المسألة قال : ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ فَ مُلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ﴾ [التكاثر : ٣- ٧] إن الحق سبحانه وتعالى يعطينا علم اليقين ويصدقه المؤمنون بهذا العلم قبل أن يروه ؛ وسيرى المؤمنون النار وهم على الصراط ؛ وذلك عين اليقين . أما مسألة دخول الذين يرون الجحيم إليها فأمر سكت عنه الحق ؛ فهناك من يدخل الجنة ولا يدخل النار ، وهناك من يدخل النار ولا يدخل الجنة وهناك من يدخل النار ثم يدخل الجنة ولا يدخل النار ، وهناك من يدخل النار ثم يدخل الجنة ، إن الكافرين بالله هم الذين سيرون الجحيم ، حق اليقين . ويأتي يدخل النار ثم يدخل الجنة ، إن الكافرين بالله هم الذين سيرون الجحيم ، حق اليقين . ويأمّنًا إن كانَ مِن ٱلمُكَذِينَ ٱلصَّالِينَ ﴿ وَنَصَيلِهُ جَمِيمٍ ﴾ وتَصَيلِهُ جَمِيمٍ ﴾ وتَصَيلِهُ جَمِيمٍ الله الم الذين من عذابها حق اليقين . ويأثي من من المقرل الى الجحيم ويصلى الجحيم ويعانى من عذابها حق اليقين .

إذن .. فقول الحق سبحانه وتعالى عن مسألة قتل عيسى ابن مريم الطَّيِّ قال : ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينُنا ﴾ . هذا القول يصدقه الذين لم يشاهدوا الحادث تصديق علم يقين ؛ لأن الله هو القائل ، والذين رأوا الحادث عرفوا أنهم لم يقتلوه ، ولكنهم شكُّوا في ذلك ، أما الذي باشر عملية القتل لإنسان غير عيسى الطَيِّكِ فهو الذي عرف حقيقة اليقين .

وخلاصة القول أن الذى حدث هو أَنْ : ﴿ رَفَعَهُ اللّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ ، لقد رفعه الله وهو الذى لا ينال منه أحد ، فإذا كانوا قد أرادوا قتل رسوله عيسى ابن مريم الطيئة ، فالله غالب على أمره ، وهو العزيز الحكيم ؛ عزيزٌ فى حكمة ، حكيمٌ فى تدبير مُلْكه .

# عيسى الطِّينَةُ لم يُصلب ولم يُقتل بل رفعه اللَّهُ إليه

وقول اللَّه تعالى : ﴿وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِكن شُيِّهَ لَهُمُّ ﴾ [النساء: ١٥٧] .

CONTRACTOR CONTRACTOR

الذين ادعوا ألوهية عيسى أو أنه ابن الإله الخالق ، كان الواجب عليهم أن يعترضوا على مسألة الصلب هذه ، فكيف يقولون بألوهية أو ببنؤة ألوهية ثم يجىء أعداؤه قيقدرون عليه ويقتلونه ويصلبونه ؟ إنه بذلك يكون قد انقلب من قادر إلى مقدور عليه ، إنه بذلك يكون بشرًا يقدِر عليه غيره من البشر .

ويقول ربنا وهو أصدق القائلين: ﴿وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينُا \* بَل رَّفَعَهُ اَللَهُ إِلَيْهِ [النساء: ١٥٧، ١٥٨]، فالنصارى زاعمو التبيعة لعيسى الطَّيِّلَا يقولون بالرفع، ولكن بعد الصلب، ونحن – المسلمين – نقول بالرفع ولا صلب؛ ﴿بَل رَّفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْةً﴾.

والذين يقفون عند هذه المسألة يجب عليهم ألا يقفوا ؛ لأن قصة عيسى التَلْخِلان بدأها الله بمعجزة ، وهي أنه ولد من أم دون أب ، فإن كنتم قد صدقتم بالمعجزة في الميلاد ، فلماذا لا تصدقون بها في مسألة الرفع ؟ ! .

وإذا كان فينا نحن المسلمين من يقول: إن عيسى الناهي مات ولن ينزل. نقول لهؤلاء: ماذا تقولون في نبيكم محمد على الحرج به إلى السماء ؟ سيقول المسلمون: نعم. ونقول لهم: ألم يكن رسول الله على حيًا بقانون الأحياء ؟ سيقولون: نعم كان حيا بقانون الأحياء. ونقول: وظل رسول الله على مدة وجيزة في السماء ثم نزل إلينا. إذن .. فالمسألة في أن يذهب خلق من خلق الله بإرادة الحق وقدرته إلى السماء وهو حي وما يزال حيًا ثم ينزل إلى الأرض .. هذه المسألة ليست عجيبة ، والخلاف بين رفع عيسى الكلى وصعود محمد الملك بالمعراج ، هو خلاف في المدة ، ولنا أن نعرف أن الخلاف في المدة لا يقتضى خلافًا ؛ المهم أنه صعد بحياته ونزل بحياته وظل فترة من الزمن بحياته .

إذن .. مسألة الصعود إلى السماء والبقاء فيها لمدة أمر وارد في شريعتنا الإسلامية .

ويقول الحق في هذه المسألة تأكيدًا لهذه القضية : ﴿وَإِن مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِئْكِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِـ قَبْلَ مَوْتِهِمْ ﴾ [النساء: ١٥٩] .

قد يقول السامع لهذه الآية : إنهم أهل كتاب ولابد أن يكونوا قد آمنوا به . ونقول : لا . . لقد آمنوا به إلها أو جزاءًا من إله أو ابن لقد آمنوا به إلها أو جزاءًا من إله أو ابن إله ، ولكن الله يريد أن يؤمنوا به على أنه بشر وأنه رسول وأنه عبد ، فإذا قال الحق : ﴿ وَإِن مِّنَ أَهْلِ اللهِ اللهِ يَكُونُ عَلَيْهُمْ شَهِيدًا ﴾ .

\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$<sup>\$</sup>\$<sub>\$</sub>\$

إن هذا القول معناه : ما من أحد من أهل الكتاب إلا ويؤمن بعيسى التَلَيَّكُمْ رسولًا وعبدًا وبشرًا قبل أن يموت .

وقلنا فى اختلاف الضمائر: إن الهاء لا الموجودة فى قوله: ﴿ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ ﴾ يرجع هذا الضمير إلى عيسى .. فسوف يؤمن به كل واحد من أهل الكتاب بمراد الله كعبد بشر ورسول، والضمير الآخر الموجود فى ﴿ قَبْلَ مَوْتِدِ ﴾ يرجع إما إلى عيسى أى قبل موت عيسى، أى إن عيسى لم يمث الميتة الحقيقية التى تنهى أجله فى الحياة إلا بعد أن يؤمنوا به عبدًا ورسولًا وبشرًا، ولا يؤمنون به إلا إذا جاء بلَحمِه ودمه، ويقول لهم: أنتم مخطئون فيما اعتقدتم، وأنتم مخطئون في أنكم أنكرتم بشارتى بمحمد النبى الخاتم على وأنتم مخطئون فى اتهامكم لأمنى، والدليل على خطئكم هو أننى جئت لأدعوكم للإيمان يا رسول الخاتم محمد اتهامكم لأمنى، والدليل على خطئكم هو أننى جئت لأدعوكم للإيمان يا رسول الخاتم محمد النبى أصلى خلف واحد من أمة ذلك الرسول.

وذلك يدل على أن عيسى الطّين لن يأتى بتشريع جديد ؛ بل إنه ساعة نزوله ، سيجد الصلاة قائمة فيصلى خلف واحد من المؤمنين بمحمد بن عبد الله على . حين يصنع عيسى ابن مريم ذلك ماذا سيقول إذن الذين فتنوا فيه ؟ لا شك أنهم سيعلنون الإيمان برسالة محمد على أو أن كل كتابئ من الذين عاشوا في المسافة الزمنية من بعد رفعه وحتى نزوله مرة أخرى سيعلن الإيمان بعيسى كبشر ورسول وعبد ، قبل أن يموت ولو في غيبوبة النهاية . إن الآية يصح أن تكون عامة ؛ فالحق قال فيها : ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ إِلّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ وَمَّلُ مَوْتِهِمْ ﴾ .

إن الضمير في الآية قد يعود إلى كل كتابي قبل أن يموت ؛ لأن النفس البشرية لها هوى قد يستر عنها الحقائق ويحجب اليقين، وغرور الحياة يدفع إلى ذلك ؛ فإذا ما جاءت سكرة الموت بالحق انتهى كل شيء يبعد الإنسان عن منهج الحق واليقين .. ولا تبقى إلا القضايا بحقها وصدقها ويقينها، وتستيقظ النفس البشرية على لحظة تظن أنها ستلقى الله فيها،

ويسقط غرور الحياة ويراجع الإنسان نفسه في هذه اللحظة . ويقول الكتابئ في تلك اللحظة لنفسه : أنا اتبعت هوى نفسى في أننى جعلت عيسى إلهًا ، ولكن هل ينفع مثل هذا اللون من الإيمان صاحبه ؟ ! لا ، لا ينفع إيمان الإنسان حال موته ، فإنه في تلك الساعة عاين كل شيء وكشف عنه الحجاب وعرف مقعده في الجنة أو في النار ، وحينئذ لا ينفع نفس إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيرًا .

إن إيمان فرعون لحظة الغرق لم ينفعه وكذلك إيمان أَى من أهل الكتاب قبل الموت. لقد قال عز وجل: ﴿ يَوْيَوْمَ يَأْتِي بَمْضُ ءَايَكتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْتُهَا لَرْ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا قُلُ انْنَظِرُواً إِنَّا مُنْنَظِرُونَ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

إَن قول الله : ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْتِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ مَثِّلَ مَوْتِهِ ۚ وَيُوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾ لا أحد من أهل الكتاب إلا وهو سيؤمن بعيسى قبل أن يموت عيسى أو قبل أن يموت الكتابيّ . وقوله تعالى : ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾ .

إن عيسى الطّين سيشهد على من عاصر نزوله فى الدنيا ، وسيرونه يصلى خلف واحد من أمة محمد ﷺ ، وبعد ذلك يكسر الصليب ويقتل الخنزير كما يشهد يوم القيامة على السابقين من أهل الكتاب الذين قالوا : إنه إله أو ابن إله ، يحدث ذلك فى موقف مَهيب يوم يجمعُ اللّه الناس للحساب ويُستدعى عيسى التَّلِيُ للشهادة على قومة فيسأله : ﴿ يَنعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ للنّاسِ التَّيْدُونِ وَأُمِّى إِلَنهَ يَنِ مِن دُونِ اللَّهِ [المائدة : ١١٦].

هكذا ستكون شهادة عيسى ابن مريم على من اتخذوه وأمه إلهين مع الله .

### وما ينبغى للرحمن أن يتخذ ولدا

قال تعالى: ﴿ وَقَالُوا التَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلِدًا ۞ لَقَدْ حِثْتُمْ شَيْتًا إِنَّا ۞ تَكَادُ السَّمَنَوْتُ يَنْفَطَّـرْنَ مِنْهُ وَيَنشَقُّ الأَرْضُ وَنَجِنُرُ الْجِبَالُ هَدًّا ۞ أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا ۞ وَمَا يَنْبَغِي

لِلرَّحْمَنِ أَن يَنَّخِذَ وَلَدًّا﴾ [مريم: ٨٨- ٩٢].

الذين قالوا هذا الكلام قالوه بعد ثلاثمائة سنة من ميلاد المسيح التَلْخِلان بالله قبل ذلك لم يقل أحد هذا الكلام ، فما الذى زاد فى ملك الله بعد أن جاء الولد ؟! الشمس هى الشمس ، والنجوم هى النجوم هى النجوم ، والأرض هى الأرض ، والهواء هو الهواء . فالذى نظم هذا الكون منذ بدء الخليقة لا يحتاج إلى ولد يساعده فى هذا الأمر . إذن . . فموضوعية اتخاذ الولد عبت بلائه لأنه لم يزد شىء فى الملك على يد هذا الولد ، فلم تكن هناك صفة معطلة عند الحق سبحانه وتعالى . ولما جاء الولد كمل الكون بهذه الصفة ؟!! تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا ؛ لأن الصفات الكمالية لله قبل أن يخلق أى شىء ؛ فهو خالق قبل أن يخلق ورازق قبل أن يرزق ، ومميت قبل أن يخيى ، ومميت قبل أن يُوجد من يموت ، فكل صفات الكمال موجودة قبل متعلقاتها ؛ فصفات الكمال موجودة قبل متعلقاتها ؛ فصفات الله أزلية .

قال تعالى فى سورة « الكهف » ردًّا على افترائهم : ﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةُ غَفْرُحُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ ۚ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا﴾ [الكهف: ٥] .

وهنا قال: ﴿لَقَدْ جِثْتُمْ شَيْتًا إِذًا ۞ تَكَادُ ٱلسَّمَاوَتُ يَنْفَطَّـرْنَ مِنْهُ وَيَنشَقُّ ٱلأَرْضُ وَتَخِرُّ لَلْهِبَالُ هَدًّا﴾ [مريم: ٨٩، ٩٠].

الإد : هو المتناهى فى النُّكر والفظاعة ، من أَدَّه الأمر إذا أثقله ولم يقوَ عليه ؛ ولذلك يقول سبحانه فى آيه الكرسى : ﴿ وَلَا يَتُودُهُمُ حِفْظُهُماً وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ . أى : لا يثقله حفظهما . فكأنهم جاءوا بكذبة لا تتحملها الجبال .

واتخاذ الولد له مقاصد: منها أن يكون لك عزوة وتزداد به قوة ، وربنا سبحانه لا يحتاج لشيء من ذلك فهو العزيز القوى عن كل شيء ، كذلك أنت تتخذ الولد ؛ ليكون لك ذكر بعد موتك ، وربنا لا يحتاج هذا ؛ لأنه حي لا يموت وبقاؤه لا يتناهي ، كذلك أنت تتخذ الولد ليرث تركتك بعد مماتك ، والله لا يحتاج هذا ، فهو سبحانه يرث الأرض ومن عليها . إذن . . اتخاذ الولد ليس له علّة عند الحق سبحانه ، كما أن اتخاذ الولد ينفي سواسية العبودية لله ؛ لأن الله يريد أن يكون خلقه سواسية ، فإذا صار له ولد تنتفي السواسية .

ومعنى قول تعالى : ﴿ لَقَدَ جِثْتُمْ شَيْتًا إِذَا ﴾ . أى : فظيعًا ومنكرًا ومستبشعًا ، ومادام

شيقًا منكرًا فلا ينكره المكلفون من الإنس والجن فقط ، ولكن تنكره الأشياء التي لم تكلف من الجبل والسماوات وغيرها ؛ ولذلك يقولون : هذا أمر تهتز له السماوات السبع.

ومعنى قوله: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَنُونَ يَنْفَطَّرْنَ مِنْهُ ﴾ . أى: تتشقق وتنفطر ، ولكنها لم تنفطر ؛ لأن اللَّه تعالى يمسك السماوات والأرض أن تزولا ، فالحيثية في انفطار السماء وانشقاق الأرض وخر الجبال : أنهم دعوا للرحمن ولدا ، وردّ الحق سبحانه وتعالى على هذا الزعم بقوله : ﴿ وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْنَنِ أَن يَثَخِذَ وَلَدًا ﴾ .

هناك شيء اسمه نفى الحدث وشيء اسمه نفى ابتغاء الحدث ، فمعنى : ﴿وَمَا يَنْبَغِى لِلرَّمْكِنِ أَن يَنْجِذَ وَلِكُنّا ﴾ . أى : أنه سبحانه لو أراد اتخاذ الولد فلن يمنعه أحد ، ولكنه لم يفعل ولم يُرِد ، وأنكر ذلك على من زعموه كذبًا وزورًا ، فنفى الابتغاء يدل على أن الحدث إن أراده الله كان ، ولكن لا ينبغى له أن يتخذ ولدًا ، لماذا لأن الولد حتى ولو كان ولدًا بارًا وطائمًا ، فالله تعالى غير محتاج له ؛ لأن الكل عبيده ولا يستطيع أحد أن يتمرد عليه ؛ لأنه قادر عليهم جميعًا ، فهم في قبضته ورهن مشيئته .

ثم قال تعالى تأكيدًا لذلك : ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاقِي ٱلرَّحْمَٰنِ عَبْدًا﴾ أمريج : ٩٣] .

فكل المخلوقات عابدة لله ، وحتى الذين كفروا لم يخرجوا عن أنهم عبيد لله ؛ لأن الإنسان فيه منطقة اختيار ، هذه المنطقة هى أن يفعل أو لا يفعل ، ولكن أيضًا هناك منطقة قسر ، فالكافر بما أعطاه الله من صفة الاختيار أن يكون طائعًا أو عاصيًا ، مؤمنًا أو كافرًا ، هذا الكافر اعتاد أن يخالف أوامر الله فى الأمور التى وضع له فيها اختيارًا ، فهذا الكافر الذى اعتاد على المخالفة والتمرد على الإيمان ، لماذا لا يتمرد على المرض فلا يمرض ؟!! ولماذا لا يتمرد على الموت فلا يموت ؟! ولماذا لا يتمرد على الموت فلا يموت ؟! وإذا افتقر لماذا لا يتمرد على الفقر ويرفضه ؟!.

إذن .. أنت لك حرية الاختيار في أشياء؛ ومجبر على أشياء أخرى، وهذا في الدنيا فقط، أما في الآخرة فإن هذا الاختيار يسلب منك، فالمؤمنون حقًا هم الذين آثروا طاعة الله، واختاروا رضاه واتباع نبيه ﷺ؛ ولذلك فكل تصرفاتهم موافقة لما يريده الله؛ ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمَتُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولُهُۥ

فَقَدَّ ضَلَّ ضَلَلًا مُّبِينًا﴾ [الأحزاب: ٣٦].

وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ لَقَدْ أَحْصَنَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًا ۞ وَكُلُمُهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِينَـمَةِ فَرَدًا﴾ [مريم: ٩٤، ٩٥]. قلنا: إن الإحصاء هو العدّ، وكلمة الإحصاء مأخوذة من العدّ بالحصى الذى كان متبعًا قديمًا ؛ فربنا أحصى الناس وعدّهم عدًّا ، وكل إنسان يأتيه يوم القيامة بمفرده ؛ لا حاشية ولا حرًاس ولا عزوة ولا أولاد ولا جاه ولا سلطان ولا أى شيء!!

ويقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّمْنَنُ وَلَدُأَ سُبْحَنَنُمُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ فَ لَا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٦، ٢٧]. هذا تنزيه لله عن أن يكون له ولد ، فالحق سبحانه يقول: ليس لله ولد بل عباد مكرمون ، ومع أنهم مكرمون إلا أنهم لا يسبقونه بالقول ويطيعون أمر ربهم ؛ فلا يعملون شيقًا لم يأمرهم به ، فهم طوع أمره .

إذن .. آفة المجتمعات أن عظماءها يسبقون بالقول، ويعملون بأوامرهم لا بأمر الله!! وهم على خطر عظيم.

لقد خلق الله الليل مكملًا للنهار ، والذَّكر مكملًا للأنشى ، فإذا كان الله قد خلق التكامل في المخلوقات ، فكيف يحاول بعض الناس أن ينفوا الكمال عن الله سبحانه وتعالى ؟!! قال تعالى : ﴿ فَالْوَا التَّحَدُذُ اللَّهُ وَلَدُأُ سُبِّحَدُنَةً هُو الْفَنِيْ ﴾ [يونس: ٦٨].

الادعاء بأن لله سبحانه وتعالى ولدّ نقصان في كمال الله جل جلاله ؛ ذلك أن الإنسان يتخذ الولد لعدة أشياء : إما ليكمل نقص الوجود ؛ لأن عمره في الدنيا محدود ، ولذلك يريد أن تبقى ذكراه في الدنيا ، والله سبحانه وتعالى له كمال الوجود ؛ فهو الأول بلا بداية والآخر بلا نهاية ، فَلِمَ يتخذ ولدّا ، وهو أصل الوجود ، وله كمال الوجود سبحانه وتعالى ؟! وإما أن يتخذ الإنسان ولدّا ؛ ليرثه فهو لا يريد أن يذهب ماله للآخرين ، إنما يريد امتداد ما يملك إلى النه .

والله سبحانه وتعالى هو مالك الملك دائمًا وأبدًا ، وهو جل جلاله الذى يرث الأرض ومن عليها ومن فيها ، له الملك وحده ، وعندما يصعق من في السماوات ومن في الأرض يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ لِمَنْ الْمُلُكُ الْيُومِ لِلَّهِ الْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾ [غافر: ١٦].

لذلك فهو تبارك وتعالى ليس محتاجًا لأنْ يمتد ملكه ؛ لأنه هو المالك الحقيقي لمن في

الأرض ومن عليها، ولكنا نملك مجازًا ولفترة محدودة، ولكن الحق سبحانه هو وحده الذي يملك حقيقة، واقرأ قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ اللَّهُمَّ مَلِكَ الْمُلْكِ تُوقِي الْمُلْكَ مَن تَشَآهُ وَتُلْفِلُ مَن تَشَآهُ بِيكِكَ الْمُلْكَ عَلَى كُلِ شَيْءِ وَلَا يَكُولُ مَن تَشَآهُ بِيكِكَ الْحَيْرُ إِنْكَ عَلَى كُلِ شَيْءِ وَلَا عَمِان: ٢٦].

إذن .. فالملك لله وحده لا يزول عنه أبدًا ، وهو ليس محتاجًا إلى ولد ليرث ملكه ، أو لأى غرض آخر .

والإنسان يحتاج إلى ولد ليعطيه العزة والقوة ، وهو في شبابه قوى بذاته ، وفي شيخوخته ضعيف بذاته قوى بذاته ، وفي شيخوخته ضعيف بذاته قوى بأولاده ، ولذلك فهو يريد الولد ؛ ليكون له قوة عندما يضعف أ والله سبحانه وتعالى هو القوى دائمًا الذي لا يضعف أبدًا ، وهو جل جلاله دائمُ القوة ، ولذلك فهو لا يحتاج إلى ولد .

إذن .. فكل الأسباب التي تجعل الإنسان يريد ولدًا هي لاستكمال نقص: نقص في العمر ؛ لأن الإنسان عمره محدود ، ونقص في الملك ؛ لأن الإنسان يترك ما يملك عندما يموت ، ونقص في القوة ؛ لأن الإنسان عندما يبلغ الكبر يضعف ويصبح محتاجًا إلى من يعينه ويدافع عنه . والله سبحانه وتعالى له الكمال كله منزه عن هذا النقص .

ثم كيف يتخذ الله ولدًا ؟ إذا كان قد خلقه فهو من خلق الله ، وإذا كان لم يخلقه ولكن الابن خلق نفسه فإنه لا يصبح ابنًا ولكنه يصبح إلهًا ؛ لأنه خلق نفسه وأوجد نفسه ، ومن هنا يصبح هناك إلهان وليس إله واحد ، وأما أن يأتى الولد عن طريق أنثى ، فالله سبحانه وتعالى منزه عن ذلك ؛ لأنه خلق آدم بدون ذكر أو أنثى ، وخلق حواء من ذكر بلا أنثى . إذن فهو ليس محتاجًا إلى أنثى ليخلق ولدًا ؛ لأن طلاقة قدرته جل جلاله أوجدت آدم بدون ذكر أوأنثى ، وأوجدت حوء بدون أنثى . والأسباب مخلوقة لله سبحانه وتعالى ، ولذلك فإن طلاقة قدرة الحالق هى التى تحكمها ، فكيف نأتى ونجعل الأسباب تحكم خالقها ؟ ! وكيف نأتى إلى طلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى من فيكون ، ثم نقيد طلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى من طلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى فى أنه يفعل ما يشاء ، وأنه يقول للشيء كن فيكون ، ثم نقيد طلاقة وتدرة الله سبحانه فى كونه .

ثم من أين جاءت هذه الأنثى ؟ إذا كان الله سبحانه وتعالى قد خلقها فهى من خلق الله وعباده ، وإذا كانت قد خلقت نفسها فكأنها إله ، وبذلك يكون عندنا ثلاثة آلهة بدلًا من إله واحد ؛ وهنا يفسد الكون ؛ لأن كل إله له أمر ، وكل إله له خلق ، وكل إله يريد أن يعلو على الآخر فتكون النتيجة كارثة .

وإذا نظرنا إلى الآية الكريمة: ﴿ وَاللّٰهِ النَّهِ وَلَدُا ﴾ [يونس: ٢٦]. فإن القرآن نفسه يكذبهم ؟ لأننا عندما نقول: اتخذ فلان بيتًا. فلابد أن فلانًا كانت له ذاتية قبل أن يوجد البيت ، فقولهم: ﴿ النَّهُ وَلَدّاً ﴾ . فقبل أن يتخذ اللّه الولد أكانت له ذاتية مكتملة أم لا ؟ كانت له سبحانه وتعالى ذاتية مكتملة . وحتى هذا الولد اختلقوا فيه ، فقال الكفار: الملائكة بنات الله ، فرد الحق سبحانه وتعالى بقوله: ﴿ أَصْطَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ ﴿ مَا لَكُو كَيْنَ الله ، فرد الحق سبحانه وتعالى بقوله : ﴿ أَصْطَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ ﴾ ما لكم كين المناس الأقوى أم الجنس الأضعف ؟ !

ومرّة قالوا: إن اللَّه قد اتخذ ولدًا من الأنبياء، واقرأ قول الحق سبحانه: ﴿وَقَالَتِ
اَلْيَهُودُ عُنَيْرٌ اَبِّنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَـَـرَى الْمَسِـيحُ اَبْنُ اللَّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُم بِأَنْوَهِهِـتُمْ
يُضَهَهُونَ قَوْلَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ قَــَـنَكَهُـمُ اللَّهُ أَنَّكَ يُؤْفِكُونَ﴾ [التوبة: ٣٠].

والآية الكريمة: ﴿ وَالُوا اتَّخَادُ اللّهُ وَلَدُأً ﴾ ترد عليهم ؛ لأنهم عندما قالوا ذلك فمعناه أن الولد قد جاء بعد أن وجدت ألوهية مستقلة لله سبحانه وتعالى ، وبهذه الألوهية أخذ الولد ، وأول أسباب الاتخاذ: الحاجة ، فعندما تقول: فلان اتخذ بيتًا . لأنه محتاج له ليكمل نقصًا فيه ، فما هي حاجة الله سبحانه وتعالى إلى الولد؟! وله الكمال المطلق في الكون كله؟!! ولذلك يأتي قول الحق جل جلاله : ﴿ سُبْحَنَهُم هُو الفَيْقُ ﴾ . أي أن الله سبحانه وتعالى مستغني عن الكون كله ، فكيف يحتاج إلى ولد؟! ولقد تحدَّثنا عن أسباب الاحتياج إلى الولد، والله تعالى منزه عنها كلها ، وهم يقولون : من لا ولد له ؛ لا ذِكْر له . لأن الإنسان سيموت لا محالة ويريد أن تستمر حياته في ولده ، والله سبحانه وتعالى حيِّ لا يموت ، قوى قادر لا يضعف ، غنى له ملك السماوات والأرض . إذن . . فكل أسباب احتياج الولد اللَّه مَنَّزه عنها ؛ ولذلك يقول تعالى : ﴿ سُبْحَنَهُم هُو الفَرْض . إذن . . فكل أسباب احتياج الولد اللَّه مَنَّزه عنها ؛

كلّه ، وهى تنزيه للحق سبحانه وتعالى عن مشاركة أى شيء له ؛ لا فى الذات ولا فى الصفات ولا فى الأفعال . ولذلك إذا ورد شيء هو للّه وصف ، ولحلقه وصف ، إياك أن تأخذ هذه الصفة كتلك ، فالله غنى ، وفلان غنى ، فهل غنى اللّه كغنى خلقه ؟ ! اللّه سبحانه وتعالى غنى بذاته والحلق أغنياء غنى زائلًا ، إما أن يزول عنهم فى حياتهم ، وإما أن يزولوا هم عنه بالموت . فغنى الله سبحانه وتعالى باقي ، وهو جل جلاله غنى بذاته ، غنى دائمًا عن كل خلقه ؛ إذن . لا تشبيه . اللّه سبحانه وتعالى حى وأنت الآن حى ، ولكن حياتك سبقها عدم ، وحياة الله تبارك وتعالى لم يسبقها عدم ؛ لأنه دائم الوجود ، وحياتك يلحقها العدم ، وحياته جل جلاله لا يلحقها العدم .

إذن .. فعندما يأتى وصف لله ووصف لخلق الله ، فلابد أن تقول : سبحان الله ؟ لأن الله تعالى ليس كمثله شيء ، ولا تدخل في التفاصيل ؛ لأنك وأنت المخلوق لا يمكن أن تحيط بخالقك ، ولكن كل ما خطر بعقلك فالله بخلاف ذلك . ونضرب لذلك مثلاً ، ولله المثل الأعلى ، عندما تأتى لطفل في الحضانة وتعطيه تمرينًا هندسيًّا مقررًا على السنة النهائية بكلية الهندسة أيقدر عليه ؟ طبعًا مستحيل ، فإذا كان هذا في عُرف البشر في عالمهم ، فكيف بالنسبة لله جل جلاله ؟! . إذن .. كل شيء يخطر ببالك فنزه اللَّه عنه .

والتنزيه صفة ذاتية فى اللهِ سبحانه وتعالى ؛ ولذلك فهو جل جلاله منزه قبل أن يخلق من ينزهه ومنزه بعد أن خلق من ينزهه ؛ منزه منذ الأزل وإلى الأبد ؛ ولذلك نجد هذا التنزيه فى القرآن الكريم فى قوله تعالى : ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ٓ ءَالِهَا أَ إِلَّا اللّهُ لَقَسَدَتَا فَسُبْحَنَ اللّهِ رَبِ ٱلْعَرْشِ عَمَا يَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٢]. وقوله تعالى : ﴿ فَسُبْحَنَ اللّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَجِينَ تُصِيحُونَ ﴾ [الروم: ١٧]. وقوله تعالى : ﴿ فَسُبْحَانَ اللّهِ عِينَ تُمْسُونَ وَجِينَ تُصِيحُونَ ﴾ [يس: [الروم: ١٧]. وقوله تعالى : ﴿ فَسُبْحَانَ اللّهِ عِينَ مُلَكُوتُ كُلّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [يس: وقوله تعالى : ﴿ فَسُبْحَانَ اللّهِ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ [الصافات : ١٥٩].

والله سبحانه وتعالى قبل أن يُشهِد أحدًا على ألوهيته أشهد نفسَه ، وهذه شهادة الذات للذات ولذلك قال جل جلاله : ﴿ شَهِد أَنَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا ٱلْمِلْمِ قَالِمَا للذات ولذلك قال جل جلاله : ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَنَهَ إِلَا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا ٱلْمِلْمِ قَالِمَا لللذات ولذلك قال جلاله : ﴿ وَالْمُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

ولذلك فإن الحق سبحانه وتعالى قبل أن يطلب منا أن نشهد أنه إله واحد أحد ، شهد هو

سبحانه وتعالى ، ثم شهدت الملائكة وشهد النبيّون . وكما قلنا : الله مُسَبَّح قبل أن يوجد مسبّح ، ثم خلق الله المسبّح فسبح بمجرد الوجود ، وجاء بعده خلق فسبحوا ، فالوجود كله مسبّح لله ، ولذلك يقول الحق جل جلاله في سورة «الحديد» : ﴿ سَبَّعَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلتَّمَوَنِ وَالْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَرِيرُ لَلْمَكِيمُ ﴾ [الحديد : ١] .

ولكن هل سبّح وانتهى؟ هل قالها مرة وسكت؟ نقول: لا، ولذلك يأتى فى سورة «الجمعة» قوله تعالى: ﴿ يُسَيِّحُ لِلّهِ مَا فِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ ٱلْمَاكِ ٱلْقُدُّوسِ ٱلْمَزِيزِ ٱلْمَكِيمِ ﴾ [الجمعة: ١].

وقال تعالى : ﴿ يُسَيِّحُ لِنَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَـٰوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْبَحَمَٰذُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىءٍ قَدِيْرٌ ﴾ [التغابن: ١]. وقال تعالى : ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوْتُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَىءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدْهِ. وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

وهكذا حتى لا يظن أحد أن الكون سبّح للّه مرة واحدة وسكت . نقول : إن الكون سبّح للّه ومازال مسبحًا وسيظل مسبحا . والحق سبحانه وتعالى يقول : ﴿ قَـالُوا ٱتَّخَــَــَذَ ٱللَّهُ وَلَــُدُاً سُبّحَـننَةُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ لَهُ مَا فِـــ ٱلسَّمَـنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ؟ .

وهكذا يعطينا الحق جل جلاله الردَّ الحاسم: لماذا يكون سبحانه له ولدَّ؟ وله ما في السماوات وما في الأرض، فما حاجته إلى الولد وكل ما في الكون ملكه؟! ثم يقول تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ عِندَكُم مِّن سُلُطُنْنِ بِهَاذَاً﴾ [يونس: ٦٨].

يعنى هل عندكم دليل على ما تقولون؟ ﴿ إِنَّ ﴾ تأتى للنفى ، وسلطان يعنى : حجة . فما هي حجتكم على أن للَّه سبحانه وتعالى ولدًا؟ .

ثم يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

وهل يعلم أحد عن الله جل جلاله إلا ما أخبرنا به الله ؟ ! عِلْمُنا عن الله لابد أن يأتي من الله ، ومادام الله لم يخبركم بذلك ، فمن أين جاءكم هذا الكلام ؟ ! .

ثم يقول الحق لرسوله ﷺ: ﴿قُلْ إِنَ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ﴾ [يونس: ٦٩]. وما داموا يقولون على اللّه مالا يعلمون فهم يكذبون ؛ لأن العلم هو إدراك قضية مجزومٌ بها وواقعة وعليها دليلٌ ، فإذا اختل واحد من هذه الأركان فهذا ليس علمًا ، ولكنه إما

أن يكون جهلًا أو افتراءً أو كذبًا ، والحق تبارك وتعالى حينما يتكلم عن المؤمنين يصفهم دائمًا بالفلاح ؛ واقرأ قوله تبارك وتعالى : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَلْشِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴾ [المؤمنون : ١- ٣] .

ومادة الفَلاح مع أنها تستخدم في الأمور المعنوية ، لكنها مأخوذة من الأمور المادية المتصلة بحياة الإنسان ؛ لأن الإنسان محتاج لكي تستمر حياته إلى الهواء والماء والطعام ؛ والهواء متوافر للجميع، والماء ينزل من السماء، والطعام أصله من الأرض، والفلاحة هي أحد الأسباب الثلاثة لاستبقاء الحياة ؛ لأنك حين تفلح الأرض تشقها وتضع فيها البذور وترويها بالماء فتخرج لك الثمرة . ويقال : أفلح يعني : أنتجت زراعته . إن الحق تبارك وتعالى أتي بالحصيلة الإيمانية وسمّاها : فَلاحًا ، ولذلك قالوا : الدنيا مزرعة الآخرة ، فإذا كنت تريد الثمرة فلابد أن تعمل العمل الذي يعطيك في الآخرة ، والله حين يطلب منك ذلك لا ينقص مما عندك ؛ بل يزيده تمامًا ، مثل الفلاح حين يحصد القمح ، ثم يأخذ عدة أرادب إلى المخزن ؛ لتكون تقاوى للعام التالي ، فإذا فرضنا أن امرأته حمقاء وأخذت هذه الأرادب وأطعمتها لأولادها ، تكون بذلك قد منعت محصولًا وفيرًا سيأتي في العام التالي ؛ ولذلك حينما يأخذ الفلَّاح عدة أرادب من المحصول كتقاوى للعام التالي ، فإنه لا ينقص المحصول بل يزيده ؛ لأن هذه الأرادب ستأتيه بأضعاف أضعافها عندما تزرع في العام التالي وهكذا الدين لا يأخذ منك إلا ليعطيك أضعاف أضعافه ، وكما أن الأرض تعطيك على قدر حظَك من العمل والتعب ، كذلك أمر الآخرة جزاؤك فيها على قدر تعبك وعملك في الدنيا؛ فإذا حرثت الأرض جيدًا، ووضعت فيها البذرة والسُّماد، وحرصت على أن ترويها في مواعيدها، فعلى قدر عملك وتعبك يأتي المحصول الوفير . وإذا جلست على المقهى مرتاحًا لا تفعل شيئًا ؛ فلن تأخذ شيئًا .

يقول الحق سبحانه وتعالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ﴾ [يونس: ٦٩].

والافتراء: هو الكذب المتعمد؛ بأن تعرف الحقيقة وتقول كذبًا، وهؤلاء يعلمون أن كل ما يتعلق بالله لا نعلمه إلا بإخبار الله لنا به، ومع علمهم بهذه الحقيقة فإنهم يكذبون، فالذي يريد أن يحقق لنفسه نفعًا بأن يصبح له مستقبل مرموق في المجتمع، وأخذ بالأسباب في ذلك يصل إلى ما يريده بتوفيق الله، والذي لا يصحو من النوم ولا يذهب إلى المدرسة يريد أن يحقق

لنفسه نفعًا أيضًا ؟ بألا يتعب نفسه في شيء . إذن . . فكلاهما يريد نفعًا والذي تعب واستيقظ مبكرًا لم ينظر إلى النفع السريع ، ولكنه نظر إلى النفع المستقبلي بعد حمس أو ست سنوات يصبح إنسانًا له كيان في المجتمع ، والذي نام كما يشتهي فلم يستيقظ مبكرًا ، وأمضى يومه يتسكع ؟ نظر إلى النفع العاجل فلم يتعب ، ولكنه أصبح صعلوكًا في المجتمع .

إذن .. فقيمة العمل ليست على قدر النفع العاجل؛ ولكن على قدر امتداد النَّفع وضخامته؛ فالجبان الذي يهرب من المعركة حقق نُفعًا بأنْ هرب من الموت، والشجاع الذي القي بنفسه في المعركة حقق نفعًا باستشهاده، ولكن الأول نظر إلى نفع وقتيً في الدنيا، والثاني نظر إلى نفع أبديً في الآخرة.

نعود إلى السؤال: ما الذى يجعلهم يفترون على الله الكذب؟ إنها عملية تسمى: انهيار الذات. ما معنى انهيار الذات؟ لنضرب لذلك مثلًا يقرب ذلك إلى الأذهان: هب أن حلّاقًا في القرية يقوم بعلاج الناس، ثم جاء أحد أبناء القرية وقد درس في كلية الطب وفتح عيادة، حينئذ ماذا يصيب حلاق القرية؟ يصيبه شيء اسمه انهيار الذات، أي أنه تضاءل وانهار أمام ما لا يقدر على دفعه، فماذا يفعل؟ إن كان عاقلًا يحاول أن يبحث عن مهنة أحرى، وإن كان غير متَّزن العقل فسيحاول أن يحارب هذا الطبيب بالأكاذيب؛ كي يستعيد نفوذه الذي انهار.

وهكذا عصابة الكفر والضلال فهى مستفيدة من المجتمع الذى تعيش فيه ، يأخذون الأموال والقرابين ويعطون للناس الجهل ، تمامًا كحلاق القرية ، وهم بذلك مستفيدون ولهم ذاتية وسيادة . ولكن عندما يأتى رسول فإنه سيأخذ السيادة منهم ، ليس لنفسه ، ولكن لدين الله الحق هذه السيادة كانت مكانتهم ووجاهتهم وثروتهم واستغلالهم للناس ؛ حينئذ يصابون بانهيار النفس ، ويطلقون الأكاذيب على منهج الله ، ويقولون على الله سبحانه وتعالى ما لا يعلمون ؛ ليحتفظوا بنفوذهم ويحاربوا ذلك الذي جاء بالدين الجديد ؛ ليسلبهم سلطتهم . فمثلًا عندما هاجر رسول الله على المدينة ، وفي اليوم الذي وصل فيه رسول الله على كانوا سيضعون التاج فوق رأس عبد الله بن أبئ ؛ ليصبح ملكًا على المدينة ، وعندما وصل رسول الله على بطل هذا كله فانهار عبد الله بن أبئ وبدأ بالعداء . ثم آمن نفاقًا وظل كافرًا ، وكان يحارب الإسلام ويطلق الإشاعات ضد رسول الله على والمؤمنين .

TO THE STATE OF TH

والحق سبحانه وتعالى يبين لنا لماذا اختاروا الكذب فيقول: ﴿مَتَنَعُ فِي ٱلدُّنِيَا﴾ . إذن .. فالذى حملهم على هذا الافتراء ، أنهم يريدون أن يحتفظوا بسلطتهم وبسيادتهم في الحياة الدنيا ، ولذلك لم يقل الحق تبارك وتعالى: متاع . فقط ، بل قال : ﴿مَتَنَعُ فِي الدُّنِيَا﴾ [بونس: ٧٠] وحدها ، وما دام المتاع في الدنيا محدود القدرات ، فهم قد اختاروا عدم الفلاح ؟ لأنهم اشتروا الدنيا بمتاعها المحدود القليل ، وباعوا الآخرة بمتاعها الأبدى ، التي فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر .

والحق تبارك وتعالى قال: ﴿ مَتَنَعٌ فِي ٱلدُّنِكَ ﴾ فما معنى كلمة في الدنيا؟ إن الأسماء هي سمات المسميات تنسب إليها ، فإذا قلت : فلان طويل . نسبت إليه الطول ، وإذا قلت : قصير . نسبت إليه القصر ، وإذا قلت : أبيض أو أسمر أو أشقر نسبت إليه صفات معينة . فإذا قلت : الدنيا . فما معناها ؟ معناها : الدنو أو الدناءة ، وهنا يختلف المعنى فلا يمكن أن توصف الدنيا بالدنو المطلق ؛ لأنك إذا أخذتها على أنها الطريق الموصل لنعيم الآخرة فهي أول درجة في هذا الطريق ، إذن فهي الدرجة الأدنى التي تصعد منها إلى ما هو أعلى .

إذن .. فالذى يريد أن يجعل الدنيا بمعنى الدنو والدناءة على إطلاقها نقول له : لا ، فهى درجة دنيا للدرجات العالية في الآخرة ، وهى دنيا لأن هناك حياة عليا فيها الخلود ، إذن .. فما دامت هناك دُنيا فهناك عُليا ، فلابد لكى تصعد إلى العليا أن تصعد السلّم من أوله ، فلا يمكن أن تصل إلى أعلى الدرجات دون أن تبدأ بالدرجة الدنيا .

عمرك لا يقين فيه ، والحياة الدنيا هي موضوع الدين ، فمنهج الله جاء ليحكم حركتك في الحياة الدنيا بر : افعل لا ولا تفعل لا ، وأنت مطالب بأن تتبع منهج افعل لا و لا تفعل لا في الدنيا ، أما الآخرة فهي جزاء ، والجزاء على الشيء ليس هو نفس الشيء ، وأنت في الدنيا إما أن تجعلها مزرعة للآخرة فتكون قد أخذت منها المعنى بأنها الدرجة الأولى المؤدية إلى الحياة الأعلى ، وإما أن تتمسك بها فتكون قد جعلت كل حظك هو الدرجة الدنيا من الحياة ، التي خلقها الله سبحانه وتعالى للإنسان ، فهي دنيا في عدد السنين ؛ لأن عمرك فيها قليل قصير ، ولا تقل : إن الدنيا عمرها ملايين السنين ؛ فدنياك أنت على قدر عمرك في الدنيا ، وعمرك فيها مظنون ليس فيه يقين ، فأنت لا تعرف ولا تستطيع أن تعرف الزمن الذي ستقضيه في الدنيا

لأنك قد تعيش فيها شهرًا أو شهرين أو سنة أو بضع سنين ، يقينًا لا تعرف . فمفارفتك للدنيا ليست في يدك ، ولكنها في يد الله تبارك وتعالى وهو لم يجعل لعمرك فيها زمنًا معروفًا لك ، ولم يجعل لمفارقتك لها سببًا معروفًا لك وذلك على عكس الآخرة فحياتك فيها يقين لأن الله سبحانه وتعالى أخبرك أنك ستخلد فيها لا تموت أبدًا ، وهكذا تعلم يقينًا أن حياتك في الآخر أبدية ، ونعيمك فيها أبدى ، ولذلك فإننا نعرف أن الآخرة دار يقين ، والذين يفترون على الله الكذب لا يظنون أنهم ملاقوه ولا أن هناك يومًا للبعث يحاسبون فيه ؛ ولذلك فكل تصرفاتهم هي أن يأخذوا كل ما يستطيعون من متاع في هذه الحياة الدنيا ، وبكل الوسائل ؛ ذلك لأنهم يعتقدون أنه ليس هناك شيء بعد ذلك ، فيأتي الحق سبحانه وتعالى ويخبرهم بالحقيقة : ﴿مَتَنُعُ

أى لن يتمتع أحد في الدنيا ويظلم ويفعل كل ما يغضب الله ، ثم بعد ذلك يُترك ، بل سيرجع إلى الله ولن يفلت منه .

ولكن لماذا ذكر الحق سبحانه وتعالى هذه الحقيقة ؟ لأن الإنسان قد يمتنع عن فعل أعمال كثيرة إذا تذكر عاقبة هذه الأعمال، فإذا رأيت مثلًا ولدًا صغيرًا يلعب بالكرة وأنت تريد أن تضربه وتأخذها منه، فإذا قيل لك: إن هذا الولد له أخ كبير قوى سيأتى إليك ويضربك ويستعيد الكرة. فإنك ستتراجع عن أخذ الكرة من الولد الصغير. والله سبحانه وتعالى يريد هنا أن يذكر هؤلاء الذين يريدون متاع الدنيا بأى ثمن ويفترون على الله الكذب يريد أن يذكرهم بأنهم سيعودون إلى الله سبحانه وتعالى لعلهم يتراجعون عما هم فيه ؛ خوفًا مما سيحدث في المستقبل، ثم يكمل الله تبارك وتعالى لهم الصورة فيقول: ﴿ ثُولُم الله الكذب الشكديد الشكيد بما كانُوا يكُمُونُونَ كه [ يونس: ٧٠].

### عيسى الطَّكِيُّ ابن اللَّه أم عبد الله!

قال تعالى : ﴿ وَقَالُوا التَّحَـٰذَ اللَّهُ وَلَدُأَ سُبَحَنَنَّهُ بَلَ لَهُ مَا فِي السَّمَـٰوَتِ وَالأَرْضُ كُلُّ لَهُ قَـٰنِنُونَ﴾ [البقرة: ١١٦] .

إن من ضعف البصيرة أن نتخيل أن الحالق له ابنٌ ، وقد بينٌ الحق هذه القضية في سورة الكهف حين قال : ﴿ ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ ٱلَّذِينَ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِكْنَبَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَلَمُ عِوْجًا ۗ ۞ فَيَسَمًا

لِيُنذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ وَيُبَشِرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ بَعْ مَلُوكَ ٱلصَّلِحَنِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَّنَكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُنذِرَ ٱلَّذِينَ فَالُوا أَغَنَدَ ٱللّهُ وَلَدًا ﴾ قَا لَمُم بِهِ مِن عَلَمُ وَلَا اللّهُ وَلَدًا ﴾ [الكهف: ١- ٥]. عِلْمِ وَلَا الْحَقِ سبحانه تَعَالَى أَنْ يكونَ له ولدٌ ، إنه منزّه عن ذلك ، وكانت البداية هي أن المشركين من كفار مكة قد توهموا أن الملائكة بنات الله ، ومضوا يتصورون ذلك ، وكان ذلك

ŢŴŊĠŶĸŊĠŶŊĠŶĸŊĠŶŊĠŶĸŊĠŶŊĠŶĸŊĠĸŊĠŶŊĠŶĸŊĠŶŊĠŶŊĠŶĸŊĠŶŊĠŶĸŊĠĸŊĠŖĸŊĠŖŖĠŶŊĠŶĸŊĠĸŊĠĸŊĸŊĸŊĠŊĸŊĠĸŊĠĸŊŊŊ

ثم جاء بعد ذلك مثل هذا الضلال فى التصور من بعض اليهود فقالوا ما بيَّته لنا الحق تبارك وتعالى حيث قال: ﴿ وَقَالَتِ النَّهَوُهُ عُنَيْرٌ أَبْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَدَرَى الْمَسِيحُ أَبْثُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَنْكَ وَلَكُ مُوا مِن قَبْلُ قَدَالَمُهُمُ اللَّهُ أَنْكَ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

قمة الشرك بالله؛ لأن الحق سبحانه وتعالى لا يمكن أن يتخذ من الخلق أبناء أو بنات.

وعزير هو كاهن من نسل هارون ، وكان يكتب التوراة ، وعندما تصور اليهود أنه ابن لله خرجوا عن الوحدانية لله جل وعلا ، وابتدع البعض من أتباع المسيح أيضًا تصورا بأن المسيح ابن لله ، وهذا قول لم يأت به كتاب أو رسول ولا حجة عليه ولا برهان ، فكيف يقع في ذلك أهل الكتاب الذين أنزلت إليهم كتب من السماء وجاءت إليهم رسل من الحق جل وعلا ؟! إن قول الحق عن ذاته : ﴿ سُبُحَكنَةُ ﴾ تعنى التنزيه المطلق عن ذلك ، فقال جل وعلا في كتابه الكريم : ﴿ وَقَالُوا النَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا ﴿ اللَّهَ مَوْلَ الْهَ مَدًا ﴾ [مريم : ٨٨ - ٩٠] .

إن المشركين واليهود والنصارى قد وقعوا فى ضلال التصور أن للهِ أبناء من الملائكة أو البشر، وذلك قول شديدٌ منكرٌ تكاد الجبال تسقط قطعًا مفتتة منه ، وتكاد الأرض تنخسف، وتكاد السماوات يتشققن منه ، كأن المخلوقات التى لا تملك قدرة التفكير كالإنسان تكاد تنهار من فرط الإنكار لمثل ذلك القول ، إن ضلال ذلك التصور تسلل من عجز الفهم عن طلاقة قدرة الحق عندما يقول للشىء : ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ . إن المسيح كلمة من الله هى ﴿ كُن ﴾ فكان مثلما خلق آدم التيليم عند الله عند كمثل عيسى عند الله كمثل عادم مثلما خلق آدم التيليم كم قال له كُن فيكُونُ ﴾ [ال عمران : ٥٩] .

إن شأن عيسى التَلِيُكُلُ واضحٌ مثلما أوضح الحق كيف خلق آدم ، وكان الأجدر أن يفتن الناس بخلق آدم ، وكان الأجدر أن يفتن الناس بخلق آدم التَلِيُكُلُ واضحٌ مثلما الأبوة والأمومة في إيجاده ممتنع ، أما عيسى التَلْيُكُلُ فعنصر الأبوة وحده الممتنع ، وبعد ذلك يعلم الحق جلّ وعَلاَ رسوله محمدًا ﷺ لو كان لله ولد لكان الرسول أول العابدين له فيقول تعالى : ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْنَنِ وَلَدُ فَأَنَا أُوَّلُ ٱلْمَنِدِينَ ﴾ [الزحرف: ١٨] .

إن الحق يعلم رسوله أن يبلغ المشركين أن لو صبّح بالبرهان أن للرحمن ولدًا لكان الرسول أول العابدين لهذا الولد، لكن البرهان لا يستقيم ؛ فكيف يكون للّه – الذي ليس كمثله شيء، القديم الذي لا نهاية لوجوده – ولد من البشر؟!.

إن كل كائن بشرى إنمًا هو حدث عارض بالميلاد والموت ، ثم البعث بين يدى الحق ؛ لينال الثواب أو العقاب ولكن الله حيّ لا يموت .

إن الخالق هو مالك الملك، له ما في السماوات وما في الأرض، والكون كله خاشع خاضع له، وملكية الكون تنفي الوالدية عن الحق سبحانه.

إن الكون مفعول من قِبَل الله ، والكون بكل مَنْ فيه وما فيه أقل مِن فاعله . وإذا كان الإنسان يحتاج للأولاد خلفًا له بعد مماته ، فخالق الحياة منزه عن ذلك . إن الأبناء في الحياة مظهر قوى للآباء ، لكن خالق الحياة قوته منزهة عن أن تتم طلاقتها من وجود أبناء .

إن الأبناء يوجدون في الحياة معونة للأباء . والحق لا يستمد معونة من أحد ؛ إنه حي بلا نهاية ، إنه القاهر فوق كل عباده ومخلوقاته ، تنفعل الأشياء كلها بإرادته إنه يريد الشيء فيبرزه إلى الوجود : ﴿ إِنَّمَا ٓ أَمْرُهُۥ إِذَآ أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ﴾ [يس : ٨٦] .

إن الحق جل وعلا سبحانه وتعالى له كل صفات القدرة . إن كل الخلق متعلق بقدرة الله ، وقدرة اللَّه موجودة قبل خلق الكون .

#### الله سبحانه وتعالى لم يتخذ ولدًا

قال تعالى : ﴿وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَمُو شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَمُو وَلِئُّ مِنَ ٱلذُّلِّ وَكَبْرَهُ تَكْمِيلًا﴾ [الإسراء: ١١١] .

فكأن عدم اتخاذ اللَّه سبحانه وتعالى ولدًا نعمة كبيرة يجب أن يحمد عليها ؛ لأنه سبحانه

لو كان له ولد - وتعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا - لخصّه بالرعاية وترك بقية الخلق ، فكأن الحق يقول: أنا ليس لى ولد حتى تكونوا كلكم سواء . فالخلق كلهم سواسية عند الله ، وهذه نعمة للخلق جميعًا ؟ كما أن اتخاذ الولد يجعل الوالد مذكورًا بعد موته ، والله تعالى منزه عن الموت ، فلا حاجة له فى ذلك تعالى عما يقولون عُلوًا كبيرًا ، بينما الإنسان عكس ذلك فهو يحب الذرية ، حتى يمتد ذكره بعد موته ويفرح بولده ؟ لأنه سيخلفه ويحمل اسمه كما يفرح بحفيده لهذا السبب أيضًا ، ولأن الأبناء عزوة وقوة وزينة الحياة الدنيا لكن الله هو القهار ، وهو الجبار ، وهو القوى ، فهو سبحانه منزه عن الصاحبة والولد .

وأنت إذا نظرت في الكون وجدت أن الفساد يأتي إما من الصاحبة ، وإما من الولد ، كذلك لو كان لله شريك في الملك فمن فيهما الذي ترضيه ؟ ومن الذي تعبده وكيف يسير الكون ؟ إنها عملية غير مقبولة .

ولذلك قال سبحانه: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَآهُ مُتَشَكِمُتُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلَ يَسْتَويَانِ مَثَلًا ﴾ [الزمر: ٢٩].

فهذا عبد مملوك لعدد من الأسياد المختلفين، لهذا يأمره أحدهم بشيء والآخر يأمره بعكسه فلابد أنه سيتعب جدًّا، ولكن العبد الآخر له سيّد واحد، فهذا لا شك أنه سيكون مستريحًا عن الآخر، فكذلك الإنسان الذي يعبد الله وحده والذي يعبد آلهة متعددة، فما دام الله ليس له شريك في الملك فأوامره نافذة بدون معقب، وتطمئن إن أمرت بشيء منه أنه ليس هناك قوة أخرى تمنعك من تنفيذه. والولى هو الذي يليك، وأنت لا تجعله يليك إلا إذا كان نافعًا لك فهو قوى وأنت ضعيف ؛ فينصرك لأن لك أعداء، فلأنك ذليل وليس عندك ذاتية تذهب إلى من عنده ذاتية وتحتمى به وتأخذ ولاءه، فالحق سبحانه وتعالى ليس له ولى من الذل لأنه هو العزيز

وقول الحق سبحانه: ﴿وَكَبِّرَهُ تَكْبِيرًا﴾ يشير إلى تكبير الله تعالى جعله شعار الأذان والصلاة، فكل ما دون الله من الأغيار فالله أكبر منه، فإن ناداك وأنت في أى عمل فقل: الله أكبر من عملى، إن ناداك وأنت مع عظيم فقل: الله أكبر من أى عظيم فمعنى ﴿وَكَبِّرَهُ

تَكْبِيرًا ﴾ : أن تقدم أوامره ونواهيه على كل أمر أو كل نهى ؛ لأنك إن كَبُرت الحق سبحانه وتعالى أعززت نفسك ، ولذلك فعزة الله لخلقه تأتى لمن يخلص العبودية . وكلمة العبودية مكروهة إلا إذا كانت لله ؛ لأن العبودية لله عزة ، ولكن عبودية الإنسان الإنسان هى المكروهة والمذمومة ، وتقوم بسببها معارك وحروب فى العالم كله ؛ وذلك لأن فى هذه العبودية السيد يأخذ خير العبد ، ولكن عبوديتنا لله نأخذ نحن العبيد خير السيد وهو الله ، فهذه عزة وليست ذلة ؛ فأن يكون الإنسان عبدًا ذليلا لله ففى ذلك كمال عزته ، كما يقول أحد الصالحين :

حسب نفسی عِزًا بأنَّی عبدٌ یحتفی بی بلا مواعید رَبِّ

هـو فـى قـدسـه الأعـزُ لـكـن أنا ألـقَـى مـتـى وأيـن أحـبُ ونحن قلنا سابقًا: إذا أردنا مقابلة عظيم من العظماء، نكتب له طلبًا للمقابلة، ونوضح له فيه أننا نريد مقابلته من أجل كذا وكذا، فإن كان عنده وقت رد عليك وحدد لك زمان ومكان ومدة المقابلة، وهو الذى ينهى اللقاء، لكن ربنا سبحانه أخبرنا أن الزمام في يدك بمجرد أن آمنت به خالقًا، في أى وقت شئت كلّمه في أى شيء تريد، وأنت الذى تنهى اللقاء؛ لأن الله لا يمل حتى تملوا، كما قد أخبرنا رسول الله ﷺ: «عليكم من العمل ما تطيقون، فوالله لا يمل حتى تملوا». فهل هناك عز أكبر من هذا!!.

ولذلك كانت حيثية الرفعة لرسول الله ﷺ في الاسراء والمعراج أنه عبد الله ؛ قال تعالى : ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى آلَمُنَا وَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى الْسَبِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْسَبِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَنَرَّكْنَا حَوْلَهُ لِلْرِينَةُ مِنْ مَايَئِنَا ۚ إِنَّهُ هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الإسراء: ١].

إذن .. العبودية له سبحانه عزة فكبره تكبيرًا ، واعلم أنك إن التجأت إليه وكنت في معيته كنت أكبر من غيرك ، ولا يستطيع أحد أن ينالك بسوء ؛ لأنك في معية الله ، ومن كان الله معه فلا يحزن ، ولكن الذي يشرد من معيّة الله هو الذي يتعب ، إن الذي يظل في معية ربه لا يستطيع أحد أن يناله بسوء أبدًا .

ولذلك فالإنسان الصحيح القوى يعيش فى معية نعمة الله ، فإذا مَرِضَ أصبح فى معية الله ذاته ، ويوضح ذلك الحديث القدسى الذى يقول فيه الحق سبحانه : « يا ابن آدم ، مرضت فلم تعدنى . قال : يارب ، كيف أعودك وأنت رب العالمين قال : أما علمت أن عبدى فلانًا مَرِضَ

LANGER BERTARE BERTARE

فلم تعده ، أما علمت أنك لو عُدْتَه لوجدتنى عنده . . » . فأى مريض يشعر بأن الله معه ماذا يكون موقفه ؟ لا يشعر بألم المرض أبدًا ، ويستحى أن يتأوّه ، وكيف يتأوّه وهو في معيّة الله ؟ ! ولذلك يقولون : الصحيح مع نعمة الله ، والمريض مع الله ذاته ، والشّرع حضَّنا على عيادة المريض لنخفف عنه ونؤنسه وننسيه آلامه ، ثم إذا عرف أنه في معية الله واستحضر هذه المعية لا يشعر بألم أبدًا .

بهذه الآية ختمت سورة ( الإسراء ) : ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَخِذَ وَلَدَا وَلَمْ يَكُن لَلُم شَرِيكُ فَي ٱلله علينا هذه في ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَلَمْ وَلِيُّ مِن ٱللَّه علينا هذه النعم الثلاث وهي ليست كل النعم التي أنعم الله بها علينا ، بل لله نعم كثيرة ، لكنها قمة النعم التي نحمد الله عليها .

فالحمد لله الذي لم يتخذ ولدًا ؛ لأنه لم يلد ولم يولد ، وهو الواحد الأحد ، والحمد لله الذي لم يتخذ شريكًا لأنه واحد ، والحمد لله الذي لم يكن له وليٌ من الذل ؛ لأنه قاهر عزيز قوى ، ولهذا يجب أن نكبر هذا الإله تكبيرًا في كل نعمة نستقبلها منه .

#### إيمان أهل الكتاب بعيسى الطِّيِّكُمُ

يقول الحق سبحانه : ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ إِلَّا لَيُؤْمِئَنَّ بِهِـ قَبْلَ مَوْتِهِ ۗ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا﴾ [النساء: ١٥٩] .

وإن لا هنا هى إنْ لا النافية وهى غير إن لا الشرطية وإليكم هذا المثال عن إن النافية من موضع آخر من القرآن حين قال الحق: ﴿ اللَّذِينَ يُظَانِهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآ إِبِهِم مَّا هُرَ أَمَّهَا تَهِمَّ أَمَّهَا تُهِمِّ إِنْ أُمَّهَا تُهُمَّ إِلَّا اللَّذِي وَلَدّنَهُمُ ﴾ [المجادلة: ٢].

إن الحق هنا يقول لهؤلاء الذين يظاهرون من نسائهم بقول الواحد منهم لزوجته: أنت محرمة على كظهر أمى لأ. هؤلاء يقول الحق لهم مصححًا هذا الخطأ الذى وقعوا فيه: ﴿إِنَّ أَمَّهَا لَهُ وَلَا يَقُولُونَ مُنكَرُا مِنَ الْقَوْلِ وَزُورًا ﴾ [ المجادلة: ٢]. أى أن الحق يوضح ما يلى: ما أمهاتهم إلا اللائى ولدنهم ، « وإنْ لأ » في هذه الآية التي نحن بصددها هي « إنْ لأ » النافية ؛ كأن الحق يقول: ما من أهل الكتاب أحد إلا يؤمن به قبل موته. هذا معنى « إن لأ » النافية .

وقد يقول قائل: ما حكاية الضمائر في آية سورة «النساء» ؟ لأن الآية بها أكثر من ضمير ، مثال ذلك قول الحق في نفس الآية: ﴿وَوَإِن مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِئْنِ إِلَّا لَيُوَمِئَنَ بِهِ قَبْل مَوْتِ مِن تعود ﴿ الهاء » في آخر قوله: ﴿ مَوْتِهِ \* ﴾ هل موت عيسى أم موت واحد من أهل الكتاب ؟ فالمذكور عيسى ومذكور أيضًا أهل الكتاب في ﴿ يِهِ مِه الأولى فيها «هاء » قد يصح أن يكون القول كالآتى: «لن يموت واحدمن أهل الكتاب إلا بعد أن يؤمن بعيسى » ، يصح أيضًا: «لن يموت عيسى إلا بعد أن يؤمن به كل واحد من أهل الكتاب » . لماذا ؟ لأن الضمير لا يُعرف إلا بمرجعه ، والمرجع هو الذي يبين الضمير ، فالواحد منا يقول : جاءني رجل فأكرمته . الضمير هنا يرجع إلى إكرام الرجل . وحين نرجع الضمير على مرجعه ، فالمرجع هو الذي يحدد معناه ؛ فإن كانت هناك ألفاظ كل منها يصح أن يكون مرجعًا ؛ إنها تحتاج إلى عملية عقلية ، فعندما يقول قائل : « تصدقت بدرهم ونصفه » فمعنى ذلك أن الرجل تصدق بالدرهم وبنصف مثيل له .

إذن .. فالضمير إما أن يعود على كل المرجع ، كأن يقول واحد: « جاءنى رجل فأكرمته » . وإما أن يعود الضمير على مثل المرجع كأن يقول واحد: « أكلت رغيفًا ونصفه » . أى أن هذا القائل قد أكل رغيفًا ونصف رغيف آخر ، أو أن يعود الضمير على بعض مرجعه ؟ كقول الحق سبحانه : ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلَّا فِي كِنَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسَرُّ ﴾ [فاطر: ١١] .

إن المعمر هو الإنسان الذي طعن في السن ولا ينقص من عمر هذا المعمر ، إلا كما أراد الله . إن الهاء في ﴿عُمْرُونِ ﴾ تعود إلى بعض من المعمر ، فالمعمر ، ذات ثبت أن لها التعمير ، ذلك أن كلمة ﴿مُعَمَّرِ ﴾ مكونة من عنصرين هما : ذات الرجل لا وعمر الرجل لا فلما عاد الضمير عاد على الذات دون التعمير ، فيكون المعنى هو : وما يعمر من معمر ولا ينقص من عمر ذات لم يثبت لها التعمير ؛ لكن ماذا يكون الحال حين يوجد مرجعان ؟ .

مثال ذلك ، كما في قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ رَفَعَ ٱلسَّمَنُونَ بِفَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَ ﴾ إننا هنا أمام مرجعين : « السماء والعمد » فعلى أى منهما تعود الهاء الموجودة بكلمة ﴿ تَرَوْنَهَا ﴾ ، هل تعود « الهاء » إلى المرجع الأول وهو السماوات ، أم للمرجع الثاني وهو العمد ؟ يصح أن تعود « الهاء » إلى السماوات ويصح أيضًا أن تعود إلى العمد ، وهي عمد بنظام آخر غير العمد المعروفة لنا . إنها عمد وضعها الحق سبحانه بقوانين الجاذبية . نحن نرى السماء بدون عمد وقد رفعها الله ، أو هو رفع السماوات بغير عمد ، أى أن العمد مختفية عن رؤية البشر ؛ لأن الرفع قد تم بقوانين الجاذبية ، هكذا يصح أن ينسب الضمير إلى أحد المرجعين .

وهكذا عرفنا أن الضمير من المعارف ، إلا أنه فيهم لا يبين معناه إلا بمرجعه ، فإن رجع فإما أن يكون معناه للمرجع كله أو مثل مرجعه أو من بعض مرجعه ، فإن رجع إلى أمرين قد سبقا ، فالعملية العقلية تسمح لنا أن نعرف أن الضمير يرجع إلى كل منهما أو أي منهما .

الآية التى نحن بصددها نجد أنه قد تقدم فيها شيئان هما: المسيح، وأهل الكتاب؟ وفيها ضميران اثنان ؛ فهل يعود الضميران على عيسى ، أم يعود الضميران على أهل الكتاب؟ أم هل يعود ضمير منهما على عيسى والآخر على أهل الكتاب ، وأى منهما الذى يرجع على عيسى ، وأى منهما الذى يرجع على أهل الكتاب ، أم أن هناك مرجعًا ثالثًا لم يذكر ويُعلم من السياق وهو محمد على أهل الكتاب ، أم أن هناك مرجعًا ثالثًا لم يذكر ويُعلم من السياق وهو محمد

نقول: إن الضميرين يرجعان إلى المرجع الثالث الذى لم يذكر ونعلمه من السياق ، إن الضميرين يرجعان إلى محمد على الذى بشر بمجيئه عيسى ابن مريم ، وتواترت الأحاديث عن أن عيسى يوشك أن ينزل فيكسر الصليب ، ويقتل الخنزير ، ولسوف يصلى عيسى ابن مريم خلف واحد من أمة رسول الله على .

# إقرار عيسى بعبوديته للَّه تعالى

يقول الحق سبحانه : ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَنعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ءَالْنَتَ لِلنَّاسِ الْخَيْدُونِ وَأَيْمَ إِلَاهَيْنِ مِن دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَلنَكَ مَا يَكُونُ لِنَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَكُمْ نَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْفُيُوبِ ﴾ [المائدة: ١١٦]

وعلينا أن نعرف أن هذا هو الحوار الذى سوف يدور بين الحق سبحانه وتعالى وعيسى ابن مريم يوم يجمع الحق سبحانه الرسل: ﴿ ﴿ يَوْمَ يَجَمَعُ اللَّهُ ٱلرَّسُلَ فَيَقُولُ مَّاذَآ أُجِبَّتُم قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَا اللَّهُ الرَّسُلَ فَيَقُولُ مَّاذَآ أُجِبَّتُم قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

قد يقول قائل: لماذا جاء الحق سبحانه وتعالى بهذا الحوار في صيغة الفعل الماضى؟ اللإجابة عن ذلك علينا أن نتأمل قول الحقّ سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَكِعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ

لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِ وَأَتِيَ إِلَنهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ .

فيجب أن نعرف أن لكل حدث زمانًا ومكانًا ؟ وزمان هذا الحدث يوم القيامة ، ومكان هذا الحدث في ساحة المشهد والحشر . والحق سبحانه وتعالى خالق كل زمان وكل مكان ، وله أن يتحدث في أي أمر بأي صيغة شاء ، سواء أكانت صيغة الماضي أم الحاضر أم المستقبل ؟ فالحق قد أوجد كل شيء من ماضٍ وحاضر ومستقبل ، وبيده أمر كل ما خلق ومن خلق . وذلك أمر مختلف عن حالة الحادث العارض وهو الإنسان ، فالحق تَقَدستُ أسماؤه وصفاته أزلى قيوم ، أما بالنسبة للإنسان فالأمر مختلف . إن الزمن بالنسبة لأفعالنا واحد من ثلاثة : ماضٍ ، أي أن يكون الحدث قد وقع قبل أن أتكلم مثل قولى : قابلنى زيد . ومعنى ذلك : أن الفعل قد تم وصار مُحَقَقًا .

وحاضر : أى أن يكون الحدث فى حالة وقوعة الآن ، مثل قولى : يقابلنى زيد . ومعنى ذلك أن العين ترى زيدًا الآن .

ومستقبل: أى أن الحادث سوف يقع ، كقولى: سيقابلنى زيد. وهذا الزمن المستقبل لا علك الإنسان فيه أن يحدث منه الحدث ، ولا يملك ألا يقع أمر على الإنسان الذى سوف يقابله قد يمنعه من إتمام الحدث ، ولا يملك الإنسان أن يظل السبب قائمًا.

إذن .. فمع المستقبل لا يصح للإنسان أن يحكم بشىء ؛ لأنه لا يملك أى عنصر من عناصر الحدث . إن الذى يملك ذلك كله هو الله سبحانه وتعالى وحده ؛ ولذلك يأمرنا الله عندما نعزم على فعل أمر أن نقول : ﴿ وَلَا نَقُولَنَ لِشَاتَ ، إِنّي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا ﴿ إِلّا أَن يَسْمَا الله عَلَى الله الله عَلَى الإنسان أن يحترم قدرته ألمحدودة ، وأن يتذكر دائمًا قدرة الحق سبحانه وتعالى عليه ، وليس معنى ذلك أن الحق سبحانه يمنعنا من التخطيط للمستقبل أو الأخذ بالأسباب . لا ، إنه يطلب منا أن نخطط ، وأن ندرس كل الاحتمالات ، وعلينا أن نقول : إن شاء الله قبل وبعد هذا التخطيط ؛ لأننا بذلك نقدم مشيئة من يملك كل أمر ، والذى لا مُعَقِّبَ لحكمه ولا رادً لقضائه .

وقد حاول بعض المستشرقين من أعداء الإسلام أن ينفئوا سمومهم في عقول المسلمين ، بالتساؤل عن عدم ترتيب الأفعال على نسق حدوثها في بعض من آيات القرآن ، فقال قائل

<u>ĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸĸ</u>

منهم: كيف يقول الحق تعالى: ﴿ أَنَىٰ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعَجِلُوهُ سُبِّحَانَكُمْ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: ١].

إن هذا خبر عن يوم القيامة ، فكيف يأتي به اللَّه سبحانه وتعالى على صيغة الماضي ، وكيف يقول: ﴿ فَلَا تَسْتَعَجِلُوهُ ﴾ وكيف يكون الاستعجال على شيء لم يحدث بعد؟! نقول لمن قال ذلك: إن الذي يتكلم هو الحق سبحانه وتعالى ، وليس إنسانًا مثلك محكومًا بأزمانه . إن المتكلم هو صاحب كل الأزمان وخالقها ، فعندما يقول سبحانه : ﴿أَيُّهُ أَمَّرُ ٱللَّهِ ﴾ . فمعنى ذلك أن الأمر آتِ لا محالة ؟ لأنه لا قدرة تخرج عن مراده ؟ لأنَّ أي فعل من الحق سبحانه وتعالى إنما يتجرد عن ملابسات الزمان وعن ملابسات المكان . فإن كنا نقرأ على سبيل المثال: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ١٠٠]: فليس معنى ذلك أن مغفرة اللَّه ورحمته هي فعل ماض، ولكن لنقل: كان الله غفورًا رحيمًا ولا يزال غفورًا رحيمًا ؛ إنه سبحانه وتعالى غفور رحيم قبل أن يوجد من يغفر له ويرحمه ، ومن باب أولى أن يكون غفورًا رحيمًا بعد أن يوجد من يستحق المغفرة والرحمة . إن الحق سبحانه مُنَزَّةٌ عن أن تعتريه الأحداث فيتغير . إن الزمن مخلوق من مخلوقات الله ، فلا تقل : متى أو أين؟ لأنهما به وجدا ، والحق يأتي بالماضي ؛ لأنه متحقق الوقوع ، وإذا قال الله عن شيء : إنه سيحدث ؛ فلابد أن يحدث . والحق سبحانه عندما يذكر عيسي الطِّينِين في أي مُوضع ؛ فإنه ينسبه لأمه ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنعِيسَى أَبْنَ مَرَّيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِ وَأُتِىَ إِلَىهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ . ونعرف أن السؤال إنما يأتي دائما على وجهين: إما سؤال يعرف به السائل ما كان يجهله، فيريد أن يعلمه من المسئول، كقول القائل: أقابلك فلان أمس؟ وإما ليقر المسئول بما يعلمه السائل. ومثال ذلك أن يسأل الأستاذ التلميذ ، إن الأستاذ يسأل التلميذ ليقر بما تعلمه . وحاول بعض المستشرقين أن يقولوا: إن هناك تناقضًا في القرآن – والعياذ بالله – واستندوا في ذلك إلى قول الحق: ﴿ وَقِفُوكُمُّ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ ﴾ [الصافات: ٢٤]. أي أن الحق يقرر أن كل كائن مستول عما يفعل، ويعتقد. ولكنه سبحانه يقول في موضع آخر: ﴿ فَيَوْمَهِذِ لَّا يُشْتَلُ عَن ذَيُّهِمِ إِنسُّ وَلَا جَـكَانُّكُ [الرحمن: ٣٩] فهل معنى ذلك أنهم لن يُسألوا؟ لا ، سوف يُسألون ؛ ليقرروا ما فعلوه ، لا ليعلم الله منهم ما فعلوه ؛ فهو سبحانه عليم بكل شيء. وهؤلاء المستشرقون لا يعلمون أن السؤال يرد عند العرب على وجهين: وجه ليعلم السائل، ووجه ليقرر المسئول. وسؤال الحق

للناس يوم القيامة ؛ ليقرروا ما فعلوه وما كان منهم ؛ لأن الإقرار سيد الأدلة ، وليس سؤال الحق سبحانه وتعالى سؤال من يرغب في أن يعلم ؛ لأنه سبحانه وتعالى عليم بكل شيء والإنسان عليه أن يحتفظ بالمقام الذي وضعه فيه ربه ، وكذلك كان عيسى ابن مريم الطِّيْكِمْ . وكذلك يكون سؤال اللَّه لعيسى التَلْيَكُلان ، إنه لتقريع من قالوا عن عيسى التَلْيَكُلان ما لم يبلُّغهم إياه ، إن عيسى التَّكِيَّلُ لم يبلغهم أن يتخذوه هو وأمه إلهين من دون الله ؛ لأن عيسي ابن مريم التَّكِيُّلُ إنما بلُّغ ما أوحى له به ربه فقط، ولهذا تأتي إجابة عيسي الطُّيِّئين ردًّا على هذه الافتراءات من الاتباع: ﴿ قَالَ سُبْحَدُنَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنَّ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّيٌّ ﴾ [المائدة: ١١٦]. وحين نسمع ﴿ سُبِّحَنَّكَ ﴾ لنعرف أنها إجمال التنزيه للَّه عز وجل ، وهو تنزيه أن يشابهه خلق من خلق الله ، فلله - تقَدُّس اسمه - وجود وللإنسان وجود ، ولكن إياك أن تقول أيها الإنسان : إن وجودك كوجود اللَّه سبحانه وتعالى ؛ لأن وجود اللَّه عزَّ وجلَّ ذاتي ، ووجودك غير ذاتي . وكل ما فيك موهوب لك من الله سبحانه وتعالى ، وكذلك فليس غناك كغنى الله سبحانه وتعالى ، ولا قدرتك كقدرة الله سبحانه وتعالى ، ولا أي صفة من صفاتك كصفات الله ؛ لأنه سبحانه له مطلق القدرة والقوة، إن كل شيء يتعلق بالله في نطاق سبحانه لاً، وكذلك يكون تنزيه عيسى لربه وخالقه : ﴿ سُبْحَنْنَكَ مَا يَكُونُ لِيَّ أَنَّ أَتُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَّ ﴾ إنه الطّيكا يعلم أن الرسول المصطفى من اللُّه سبحانه ، ليس له أن يقول : إنه إله ، وفي هذا القول تقريع لمن ادعى على عيسى التَطْيِكُانِ مثل هذا القول ، ورد عيسى التَّلْيَكُلُ على ذلك بقضية متفق عليها فقال لربه : ﴿ إِن كُنتُ قُلْتُهُمْ فَقَدٌ عَلِمَتَهُمْ ﴾ . إن الكل متفق على أن اللَّه سبحانه وتعالى يعلم كل ما بَدَر من العباد من سلوك وأقوال وأفعال، والكل يعلم تنزيه الحق سبحانه وتعالى عن أن يخفي عليه شيء، والكل يعلم أن الله سبحانه وتعالى يعلم خفايا الصدور؛ يخبرنا عيسي الطَّيْلِ بذلك: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ إن عيسى التَّلَيْلِ يقرر أن الحق سبحانه وتعالى العليم بكل شيء يعرف أن ذلك لم يخطر له على بال . وهذه هي العله في إيراد ثلاث صور في هذه الآبة:

الصورة الأولى: تنزيه عيسى الطّغين لربه عز وجل بقوله : ﴿ سُبّحَنَّكَ مَا يَكُونُ لِيَّ أَنَّ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّهُ .

والْصَورة الثانية: هِي قول عيسى لربه: ﴿ إِن كُنْتُ قُلْتُنُهُ فَقَدَّ عَلِمْتَةُۥ﴾ .

والصورة الثالثة: هي قوله لربه: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾ . إذن .. فلا شيء من جانب عيسى الطّين ولم يقل ذلك ، وإنما هو تقريع من الله عز وجل لمن قالوا في عيسى الطّين وأمه غير الحق ، ويختم عيسى ابن مريم الطّين بقوله: ﴿ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ الْفَيُوبِ ﴾ وكلمة ﴿ عَلَّم ﴾ هي مبالغة في ذات الحدث ، ومبالغة في تكرار الحدث ؛ فهو سبحانه يعلم غيب كل واحد من خلقه وغيب كل ما في كونه يعلم كل ما كان وما يكون سبحانه ؛ لأن الكون كله ملك له .

#### عيسى اللَّكِيُّ شهيد على بني إسرائيل

يقول الحق تعالى على لسان عيسى الطَّخِلان : ﴿ مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا آَمَرْتَنِي بِدِهِ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللّهَ رَبِّي وَرَئِكُمْ ۚ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ﴾ [المائدة: ١١٧].

إنه لا يترك المسألة لشهادة الحلق فقط، ولكن لرقابته أيضًا، ويؤكد ذلك بتذييل الآية: ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِم شَهِيدًا مَّا دُمَّتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِم وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءِ شَهدُكُ .

إن الحق الذي يشهد ويقدر أن يفعل ما يريد ، ومسألة الرفع كما نعلم هي الأخذ كاملا دون نقض في البنية بالقتل أو الموت . ونحن المسلمين نعرف أن الحق رفع محمدًا ﷺ بالإسراء

والمعراج إلى السماوات وعاد إلينا مرة أخرى ؛ ليكمل رسالته ، فنحن نصدق أمر رفع عيسى وأنه سوف يعود مرة أخرى ليصلى خلف مؤمن بالله وبمحمد رسول الله ﷺ .

إن أمر الرفع في الإسلام مقبول؛ فقد رفع الله رسوله محمد و ودار بينه وبين إبراهيم التي حوار، وكذلك دار الحوار بينه وبين يحيى التي ، وآدم التي وفرض الحق الصلاة على أمة المسلمين في تلك الرحلة. وهكذا تعرف أن مسألة صعود الإنسان بشحمه ولحمه إلى السماء أمر وارد، أما طول المدة أو عدمها فذلك لا ينقض المبدأ. إن الحق سبحانه أراد بالقرآن رحمة بالحلق؛ لذلك فكل شيء يقف فيه العقل ولا يزيد به حكم من الأحكام. فإن الله يأتي به في أسلوب لا يسبب الفتنة، فإن صدقنا أن عيسي رفع فلن يزيد ذلك علينا حكمًا ولن ينقض حكمًا. ولذلك جاء الحق بمسألة الإسراء بنص قطعي، أما مسألة المعراج فلم تأت نصًا إنما التزامًا؛ لأن الحق سبحانه قال: ﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَرَلَةٌ أُخْرَىٰ في عِندَ سِدَرَة ٱلمُنكَىٰ في عِندَهَا جَنَهُ لَلْوَيَهُ إِلَى النجم: ١٣٠ - ١٥ وهكذا فالإسراء آية أرضية والمعراج آية سماوية. وقد وصف رسول الله على المتحدد المقدس لمشركي قريش؛ قال تعالى: ﴿ سُبْحَدَنَ الّذِي الْمَرَىٰ بِمَبْدِهِ لَيُلا مِن السّمِيهُ النّا المعراج آية سماوية . وقد وصف رسول الله على المتحدد المحراج آية سماوية . وقد وصف رسول الله على المحراج آية أسرى بِمَبْدِهِ لَيُلا مِن السّمِيهُ الله المحراج آية المعراء أنهُ مُلَوْ السّمِيهُ الله عليهُ الله المحدد الم

إذن .. جاء الإسراء نصًا؛ لأنه آية أرضية . أما الآية السماوية وهى المعراج فجاءت التزامًا ، وكذلك أمر رفع عيسى الطَّيِّكُلِمُ فمن يرى أن القدرة المطلقة للَّه فهو يصدق ذلك ، ومن يقف عقله نقول له : إن وقوف عقلك لا يخرجك عن الإيمان واليقين وعندما نتأمل بالدقة اللغوية كلمة : ﴿ وَوَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ اللغوية كلمة : ﴿ وَوَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ لَمُ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمُ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾ والأنعام : ١٦] .

أى : أَمَاتَته . والحقّ تعالى يقول : ﴿ ﴿ قُلْ يَنُوَفَىٰكُمْ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى ثُوَّكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ﴾ [السجدة : ١١] .

والله سبحانه وتعالى يقول أيضا: ﴿ اللَّهُ يَتُوَلَّى ٱلْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهِ كَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهِ كُمَّ فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ

لَاَيَنَتِ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ﴾ [الزمر: ٤٢]٠] .

إنه يسمى النوم: وفاة ، وسماه موتًا ، وهو أمر فيه إرسال وفيه قبض ، ومعنى الموت في بعض مظاهره: غياب حس الحياة ، والذي ينام إنما يغيب عن حس الحياة .

إذن .. فمن الممكن أن تكون الوفاة بمعنى النوم ، ويقال أيضًا عن الدَّين : توفيت دَينى عند فلان : أى أخذت دَينى كاملًا غير منقوص ، وكذلك أمر قتل المسيح قال فيه الحق تعالى القول الفصل : ﴿ وَمَا ضَلَبُوهُ وَلَاكِن شُيِّهَ لَهُمَّ ﴾ .

ونعرف أن الموت يقابله القتل أيضًا ، فقد قال الحق : ﴿ أَفَإِينُ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ﴾ . إن الموت هو خروج الروح مع بقاء الأبعاض سليمة ، أما القتل فهو إحداث إتلاف في البنية فتذهب الروح ، وقد قال المسيح ابن مريم كما بين لنا ربنا : ﴿ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي ﴾ . أي أخذتني كاملًا غير منقوص . وهذه مسألة لا تنقض الرفع ، ونعلم أن كل ذلك سيكون مجالا للحوار بين عيسى ابن مريم وبين الحق سبحانه يوم المشهد الأعظم . وعيسى الطّيني يقول عن نفسه : إنه مجرد شهيد على قومه في زمن وجوده بينهم ، ولكن بعد أن رفعه الله إليه فإن الرقابة على القوم تكون لله . لقد قسم المسألة بينه وبين ربه ، فالحق سبحانه شهيد دائمًا ورقيب دائمًا ، ولكن عيسى ببشريته يقدر أن يشهد ويغير فسبحان الذي يُغيّر ولا بهشريته يقدر أن يشهد ويغير فسبحان الذي يُغيّر ولا أيشهد ويغير فسبحان الذي يُغيّر ولا أي

# تفويض عيسى الطِّيِّلًا أمر قومه لمشيئة اللَّه تعالى

جاء على لسان عيسى: ﴿ إِن تُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِن تَغَفِّر لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ لَــُذَكِيمُــُ﴾ [المائدة: ١١٨].

ولقائل أن يقول: أليس في ذلك الأمر إشكال واضح لقد فتن بعض أتباع عيسى، فاتخذوه هو وأمه إلهين من دون الله، فكيف يطلب لهم عيسي المغفرة في هذه الآية؟! ونقول: إن عيسى التَّغِينُ لم يقل: يارب اغفر لهم، ولكن؟ قال مجيبا ربَّه: ﴿إِن تُعَلِّرَبُهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّكُ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ لَلْمَكِيمُ لقد فوَّض عيسى الأمر لربه عز وجل، وهو عبادُكُ وَإِن تَعْفِر لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ لَلْمَكِيمُ لقد فوَّض عيسى الأمر لربه عز وجل، وهو كرسول من عند الله تعالى يعلم أن رحمة الله سبحانه وتعالى سبقت غضبه، وأن له طلاقة

ونحن نعرف أن كل خلق الله هم عبيد لله ، لكنَّ المطيعين لله عز وجل والمؤمنين به خاصة .، هم عباد الله سبحانه وتعالى . فالخلق نوعان : عباد لله ذهبوا إليه إيمانًا ومحبة وطاعة ، والنوع الثانى هم العبيد الذين يُقهّرون لقاهرية سيدهم ، وحتى الكافر لم يكفر رغما عن الله ؛ بل كفر بما آتاه الله من قدرة اختيار فى أن يفعل أو لا يفعل ، وكان الحق قادرا على أن يخلق خلقا لا يعصون الله سبحانه وتعالى ما أمرهم ويفعلون ما يأمرهم به صاحب الأمر والنهى ، وقد فعل الحق ذلك مع الملائكة ، لكن قدرة الله تثبت صفة من صفات الله وهى القهر ، ولا تثبت صفة المحبة ؛ فالمحبة تأتى من أن يكون المخلوق مختارًا أن يؤمن أو أن يكفر ، ثم يختار الإيمان ، إنّه بذلك آمن محبة واختيارًا ، وهكذا يريد الله عز وجل بخلقه المؤمنين به ، فكل الوجود ما عدا الإنس والجن مقهور ولا يقدر على المعصية فالشمس والقمر والمطر والهواء فكل الوجود ما عدا الإنس والجن مقهور ولا يقدر على المعصية فالشمس والقمر والمطر والهواء

إذن .. فهو أراد الله - جلّت قدرته - خلقًا مقهورين على الإيمان به ما استطاع أحد من خلقه أن يكفر به ، ولكن الحق أراد أن يثبت صفة القهر فيما دون الإنس والجن ، أما الإنس والجن فقد خلقهم الله مختارين بين الكفر والإيمان ، حتى يأتى بعض من العباد ؛ ليصنعوا ما يحبه الله ويرضاه ويتبعوا منهج الله ، فيجازيهم الله الجزاء الحسن ، ويأتى فريق آخر فيكفرون بالله ويرفضون منهجه - بمحض اختيارهم - فأولئك لهم الجزاء السيء حسب عملهم . وهناك فريق آخر ليس عليه تكليف ؛ إذ إن التكليف للعباد لا يتم إلا بوجود ثلاثة شروط :

الشرط الأول : أن يوجد العقل .

والشوط الثاني: أن يكون العقل في تمام النضج وهو الرشد.

والشرط الثالث: ألا تكون هناك قوة أعلى من الإنسان تهدد حياته وتقهره على فعل ما . وهكذا نعلم أن هناك ثلاثة يخرجون من دائرة التكليف ؟ وهم: المجنون ، ومن لم يبلغ الحلم ، والمكره . والحق قد أعطى مع التكليف الثواب على الطاعة والعقاب على المعصية ، وبذلك ليس لك عند الله سبحانه وتعالى حجة أيها الإنسان ، ومن دخل التكليف طائعًا فهو من عباد الله سبحانه وتعالى ، ومن عصى الله وخرج عن التكليف فهو من العبيد المقهورين في كل شيء فيما عدا الاختيار . إذن . . فالعباد هم الذين دخلوا العبودية بأن وازنوا بين الإيمان

ونقيضه الكفر . أي بين المراد للَّه عز وجل وغير المراد للَّه سبحانه وتعالى .

فكيف إذن يقول عيسى ابن مريم الطّينين، رغم علمه بكفرهم: ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ وَبِادُكُ ﴾ ؟ نقول: إن معنى العباد والعبيد – الذى شرحناه سابقا – هو وضع الإنسان فى الدنيا، لكن لنا أن نعرف أن هذا الحوار الذى نقرؤه بين عيسى الطّينين وبين الحق سبحانه وتعالى يكون فى الآخرة، وكلنا فى الآخرة عباد مقهورون، وعندما نستقرئ كلمة عباد لا فى القرآن، نجد أن العباد هم الصفوة المختارة التى اختارت مراد الله فوق اختيارهم فاستوت مع المقهور تمامًا. ومثال ذلك قوله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ اللَّهِ عَنْ الْأَرْضِ هَوْلَا ﴾ .

إنه يأتى هنا بالخصال الجميلة لهذه الصفوة من العباد، والشيطان نفسه يعلن عدم استطاعته إغواء العباد المخلصين: ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ .

ونعلم أيضًا أن كلمة عبيد لا بشملنا كلنا فيما نحن غير مخيّرين في مثل إدارة التنفس ، أو ميعاد الميلاد ، أو ميعاد الموت ، ولكن المؤمنين يرتقون ، بعبوديتهم لله بتنفيذ منهجه وطاعته . أما الكافرون فهم يعصون الله بما لهم من اختيار ويسيرون في درب العصيان على معاندة منهج الله سبحانه وتعالى ، وحتى يثبت الحق سبحانه وتعالى لنا جميعًا أنهم في قبضته وإن كفروا ، فإنه

يصيبهم بالمرض والفاقة والآلام النفسية العميقة ؛ ولا يجرؤ واحدٌ منهم أن يعارض مراد الله في هذه الأحداث التي يجريها عليهم ، وقد يستدرجهم بالغني والجاه والسلطان ويكون ذلك عذابًا لهم ؛ ولذلك يقول الله : ﴿ سَنَسَتَدْرِجُهُم مِّنَ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ \* وَأُمْلِي لَهُمُ إِنَّ كَيْدِي مَرِينً ﴾ [القلم : ٤٤، ٤٥] ولذلك فالمؤمن يشكر الحق عز وجل باختياره ؛ لأن الله عز وجل حماه بأدوات الاختيار وجودًا ونضجًا وعدم إكراه .

وكما قلنا: عندما يسأل الله عيسى في الموقف العظيم ، يوم القيامة ، عن الذين فتنوا فيه وفي أمه ، سيجيب قائلا: ﴿ إِن تُعَلِّمُ مَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه الله الله الله الكلمات عيسى ابن مريم الطّيكالا لم يأت باعتذار أو طلب الحنان من الله على الذين كفروا بالله ، وأشركوا به . فالعزيز الحكيم هو الذي لا يغلب على أمره ولا تسيطر عليه قوة ولا تحمى هؤلاء الناس قوة من دون الله . إنه القادر العزيز إن شاء غفر لهم وإن شاء عذبهم بمقتضى عزته وحكمته سبحانه وتعالى . وبعض السطحيين قالوا تلتزا في القرآن : ألم يكن الأجدر أن يقول عيسى : إن تغفر لهم فإنك أنت الغفور الرحيم . ونرد على هؤلاء السطحيين فنقول : إن كل كلمة في القرآن تأتي في مكانهم بالضبط ولا تحل مكانها كلمة أخرى ؛ لأنه كلام الله وإلا اختلف المعني المراد ، ولذيك جاء التذبيل في هذه الآية دالاً على إعجاز القرآن الكريم .

والموقف عصيب يوم القيامة فلا ينفع المال ولا الجاه إنما الذى ينفع هو الصدق ، والعمل الصالح ؛ ولذلك يقول الحق : ﴿ قال اللّه هذا يوم ينفع الصادقين صدقهم لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا رضي اللّه عنهم ورضوا عنه ذلك الفوز العظيم ﴾ [المائدة: ١١٩] . فالصدق ينفع أصحابه يوم القيامة ولما كان عيسى التَّيْكُلُ صادقًا مع ربه فيما أمر .، فإنه سيجيب على سؤال ربه قائلا : ﴿ إِن كُنتُ قُلْتُمُ فَقَدْ عَلِمْتَكُم ﴾ [المائدة : ١١٦] ، ولذلك يقول سيجيب على سؤال ربه قائلا : ﴿ إِن كُنتُ قُلْتُمُ فَقَدْ عَلِمْتَكُم ﴾ [المائدة : ١١٦] ، ولذلك يقول الله : ﴿ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ المَّندِقِينَ صِدَقُهُم ﴾ وكيف ينفعهم ذلك الصدق ؟ إنهم ينعمون ويفوزون برضا الله عنهم ﴿ لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا رضي الله عنهم ورضوا عنه ﴾ .

وإن تساءل إنسان كيف يرضى العبد عن ربه ؟ نقول : إن العباد المؤمنين عندما يعاينون الجزاء المعد لهم في الآخرة يمتلئون بالحبور والسرور والفرحة ويقولون : ﴿ ٱلْحَكَمْدُ لِلَّهِ ۖ ٱلَّذِي

صَدَقَنَا وَعْدَمُ وَأَوْرَثِنَا ٱلأَرْضَ نَنَبَوَّأُ مِنَ ٱلْحَنَّةِ حَيْثُ نَشَآتُهُ ﴾ .

ويذيّل الحق الآية التي تتحدث عن يوم ينفع الصادقين صدقهم بقوله: ﴿ فَإِلَكَ ٱلْفَوْزُ الْسَلَامِ ﴾ ؛ والفوز فوزان: فوز عظيم وفوز سطحى ، والفوز السطحى هو ما يعطيه الإنسان لنفسه في دار التكليف من متعة قصيرة العمر والأجل ، فيبدو ظاهريا كأنه قد فاز لكنه في الحقيقة لم يَفز ؛ لأن الندم سيعقبة ، وأى لذة يعقبها الندم ليست فوزًا . إنّ الدنيا بكل ما فيها من نعيم على قدر إمكانات الإنسان وتصوره وهو نعيم مهدّد بشيئين:

الشيء الأول: أن يزول النعيم عن الإنسان ، وكثيرًا ما رأينا منعّمين زال عنهم النعيم . والشيء الثاني: أن يترك الإنسان هذا النعيم بالموت ونحن نرى ذلك كثيرًا .

أما النعيم الذي هو الفوز العظيم فهو النعيم الموصول الذي لا يمنعه أحدٌ ، ولا يقطعه شيء . كما قال تعالى : ﴿ يُبَيِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِنْهُ وَرِضْوَانِ وَجَنَّاتِ لَمَّمْ فِيهَا نَعِيمُ مُقِيمً شَقِيمُ ﴿ فَا عَلَامُ مُقِيمً مُقِيمً ﴾ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدَأُ ﴾ [التوبة : ٢١، ٢٢] .

ويختم الحق سبحانه سورة « المائدة » بقوله : ﴿ لِلَّهَ مُلْكُ ٱلسَّمَكُوتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾ [ المائدة : ١٢٠] . والسماء والأرض هما ظرف للوجود فلله ملك السماوات وما فيهن وملك الأرض وما فيها .

إذن .. فقول الحق: ﴿ لِلَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وإجابة عيسى يوم القيامة عن سؤال ربه: ﴿ إِن تُعَيِّرُ مُهُمّ فَإِنَّهُم فَإِنَّهُم فَإِنَّهُم فَإِنَّهُم فَإِنَّهُم فَإِنَّهُم فَإِنَّهُم فَإِنَّهُم فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَرْبِيرُ لَلْمَكِيمُ ﴾ نفهم منهما: أنه ليس شيء من خلق الله يستطيع أن يخرج عن مرادات الله . أما في الدنيا فقد جعل الله سبحانه وتعالى أسبابها في أيدى الناس فإن لكل إنسان من هو أعلى منه ، فهناك المسئول عن الطعام ، والمسئول عن البيت ، والمسئول عن الثوب ، ولكن ليس كل مسئول ملكا ؛ لأن الملك هو الذي يملك كل شيء ، وهذه سنة الله عز وجل في كونه ، لكن في الآخرة هناك مالك واحد هو مالك يوم الدين .

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِثَايَتِ ٱللَّهِ وَقَنْلِهِمُ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلْمُكَا وَالسّاء: ١٥٠٥.

لقد نقضوا كل المواثيق، ونقض الميثاق هو حله؛ لقد كفروا بآيات اللَّه وقتلوا أنبياء اللَّه بغير حق، وادَّعوا أن قلوبهم غلف لا تسمع للدعوى الإيمانية .

إذن .. قدم الحق سبحانه وتعالى حيثيات ، وهذه الحيثيات هي :

أُولًا: نقضوا الميثاق ، وذلك يستوجب ما يتوعدهم اللَّه به .

وثانيًا : كفروا بآيات اللَّه التي أنزلها ؛ لتؤيد موسى .

وثالثًا: قتلوا الأنبياء بغير حق.

وقالوا تعليلًا لذلك: ﴿ قُلُوبُنَا غُلَفُنَّ ﴾ ؛ أى قلوبهم مغلفة ، معنى ذلك أنها قلوب مختوم عليها ختم كالغلاف بحيث لا يخرج منها ما فيها ، ولا يدخل فيها ما هو خارج منها ، إنهم بذلك يريدون الاستدراك على الله ، فقالوا : قلوبنا لا يخرج منها ضلال ، ولا يدخل فيها إيمان ، وقد تقدم مثل لهذا حين قال الحق سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءً عَلَيْهِمَ وَقَلَ سَمْعِهِمُ وَعَلَى أَنْهُ عَلَى قُلُوبِهِمَ وَعَلَى سَمْعِهِمُ وَعَلَى أَبْعَمُوهِمُ غَشَوَةً وَلَهُمْ عَذَابً عَظِيمُ } [البقرة : ٢ ، ٢].

نقول لهم: هل القلوب خلقت غلفًا ، أم خلقت مختومًا عليها بحيث لا يدخلها هدى ولا يخرج منها ضلال ؟ إن الحق سبحانه الذى ختم على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ؛ فالحتم على القلب حتى لا يتعرف على الدليل ؛ لأن القلب محل الأدلة واليقين والعقائد والحتم على السمع والبصر هو الحتم على آلات إدراك الدلائل البينات على وجود الحق سبحانه ، فمقر العقائد مختوم عليه ، وهو القلب ، ضربت غشاوة على الآذان وعلى البصر ، فهل هذا كائن بطبيعة تكوين هؤلاء ؟ لا ؛ لأنه إذا كان هذا بطبيعة التكوين ، فلماذا خَصَّهم الله بذلك التكوين دون غيرهم ؟ والذين اهتدوا لم يكن مختومًا لا على قلوبهم ، ولا على أسماعهم ؛ ولا على أبصارهم . لماذا ؟ .

وللرد على هولاء نقول: إن الواحد منهم يريد أن يبرِّر انحرافه وإسرافه على نفسه بالقول بأن الله خلقه هكذا ؛ ولكنّ هذا قول مزيف وكاذب ؛ لأن الواحد منهم إنما يكفر أولاً ، فلما كفر وانصرف عن الحق تركه الله على حاله ، لماذا ؟ لأن الله أغنى الشركاء عن الشرك ، فمن اتخذ مع الله شريكًا تركه الله وشركه .

إذن . . . الحتم جاء كنتيجة للكفر والآيتان قدمتا الحيثية ، وهى أن الكفر يحدث أولًا ، ثم يأتى الحتم على القلب والسمع والبصر نتيجة لذلك . وكذلك قول الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفُتُ بَلَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ .

إذن .. فالكفر هو الذى يأتى أولًا ، ولذلك فالرد على أى إنسان يقول: إن الله لا يهديني . هو أن الله لا يهدى من كفر به ، فإن كفر الإنسان مانع لهدايته .

وقوله تعالى : ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم ﴾ . يدفع إلى سؤال هو : لماذا جاءت مالأهنا ؟ بعضهم قال : إن ما لا هنا زائدة . ونقول : ليس في كلام الله حرفٌ زائدٌ ؛ لأن معنى ذلك أن المعنى كان يتم بغير وجوده .

إن القرآن هو الكلام المعجز ، وجاء محمد ﷺ ليبلغهم أنه جاء بالقرآن معجزة يعجزون عن محاكاته ، مع أنهم عرب وفصحاء ؛ وبما أن المتحدّى دائمًا يحاول أن يتصيد خطأ ما ، وبما أن العرب لم يقل واحد منهم : إن في القرآن لحنًا . فهذا دليل على أن الأسلوب يتفق مع الملكة العرب له .

إن قول الحق: ﴿ فَهِمَا نَقَضِهِم ﴾ . معناه : بنقضهم الميثاق فعلنا بهم ما صاروا إليه . قيل : إن « ما » هنا زائدة ، وهى زائدة للتأكيد ، ونكرر هنا : إياك أن تقول إن فى كلام الله حرفًا زائدًا . لقد جاءت ما لا هنا بمعنى واضح ؛ فقوله : ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُم ﴾ ، أى بسبب نقض الميثاق فعلنا بهم ذلك .

لاذا إذن أثار العلماء هذه الضجة ؟ إن ما بعد «الباء» هو السبب في هذه الضجة ، ونحن نعلم أنه يوجد فعل ومصدر للفعل كقولنا : «أعجبني ضرب السيف» وضرب مصدر للفعل «ضَرَب» فالذي يعجب هو الضرب ، والضرب لا ينبئنا إلا من حدث ، فكأنه يقول : «أعجبني أن يضرب زيد» ، أي أن المصدر قد انحل إلى فعل ، وقد يقول قائل : «أعجبني علم زيد بالمسألة » ومعناها أيضًا «أعجبني ما علم زيد من المسألة » و «ما » هنا مصدرية أيضًا .

إذن .. فقول الحق: ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ ﴾ هذا النقض هو مصدر ، والمصدر حدث ، والحدث لا يأتي إلا من فعل ، والنقض معناه أنهم نقضوا الميثاق ، وتحللوا منه ، فكأن الحق

يقول: فيِما نَقَضُوا مِن حَدَث فَعَلْنَا بهم كذا وكذا . لذلك دخلت مالًا بعد الباء وقبل المصدر؟ لأن المصدر فيه أصل الاشتقاق الفعلى، ويكون المعنى: بسبب نقضهم الميثاق وبكذا وكذا طبع اللَّه تعالى على قلوبهم.

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فَهِمَا نَقْضِهِم مِّينَّقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِثَايَتِ ٱللّهِ وَقَنْلِهِمُ ٱلْأَنْبِيَآةَ

بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا عُلْفُ بَلْ طَبَعَ ٱللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلَا ﴾ ، نجد أن الحق لم يقل: فبما نقضهم ميثاقهم ، وكفرهم بآيات الله ، وقتلهم الأنبياء بغير الحق وقولهم قلوبنا علف طبع الله على قلوبهم لا إن وجود ( بل » يدلنا على أن هناك أمرًا أَضْرَبْنا عنه ، فنحن نقول: جاءنا زيد بل عمرو أى إن المتكلمين قد أخطئوا فقالوا: جادنا زيد لا واستدر كوا أنفسهم: فقالوا: ﴿ بل عمرو ﴾ إنهم قد نفوا مجىء زيد ، وأكدوا مجىء عمرو . والحق سبحانه قال : ﴿ بَلْ عَمْرُو ﴾ إنهم قد نفوا مجىء زيد ، وأكدوا مجىء عمرو . والحق سبحانه قال : ﴿ بَلْ عَمْرُو ﴾ إنهم قد نفوا مجىء زيد ، وأكدوا مجىء عمرو . والحق سبحانه قال : ﴿ بَلْ طَبْعَ ٱللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلَا ﴾ .

كان المقتضى أن يقول الحق بكفرهم وبقتلهم الأنبياء طبع الله على قلوبهم ؛ لكن الله لم يقل ذلك لحكمة بالغة ، وحتى نعرف هذه الحكمة فلنبحث عن المقابل لطبع الله على قلوبهم . إن المقابل هو فتح الله على قلوبهم بالهدى .

وجاء قول الحق معبرًا تمام التعبير عن موقفهم : ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِتَايَنتِ ٱللَّهِ وَقَنْلِهِمُ ٱلأَنْلِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفُنَّ بَلْ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا﴾ .

إن عظمة القرآن أنه يأتي بالمعنى الذي يجب أن تفكر فيه ، وأن تتدبَّرَ كل كلمة فيه ، فكأن الله قد قال : فبما نقضهم ميثاقهم وكفرهم بآيات الله ، وقتلهم الأنبياء بغير حق ، وقولهم قلوبنا علف لم يفتح الله بالهدى عليهم ؛ بل طبع على قلوبم بالكفر ، فلا يؤمنون إلا قليلا .

إذن .. فالله يقدم الأسباب لما صَنَعَه بهم فقدمها هنا بالحيثيّات من نقضهم للميثاق وكفرهم بآيات الله ، وبقتلهم للأنبياء بغير حق ، لذلك لم يفتح الله عليهم بالهدى ؛ بل طبع الله على قلوبهم بالكفر . إن وجود « بل » دليل على أن هناك أمرًا قد نفى وأمرٌ قد تأكّد ونجد أن الأمر الذى نفاه الله عنهم أنه لم يفتح عليهم بالهدى والإيمان ، والأمر الذى تأكّد هو أنه سبحانه قد طبع على قلوبهم بالكفر .

وفي آية أخرى قال عنهم الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا عُلَفُنَّ بَل لَّعَنَّهُمُ اللَّهُ

بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٨٨]. إن قلوبهم ليست غُلفًا، ولكن لعنة الله عليهم وإبعاده لهم وطرده إيّاهم واستغناؤه عنهم، لذلك تركهم لأنفسهم فغلبت عليهم الشهوات.

وقد يقول قائل: لماذا ذَيَّلَ الحق الآية بقوله: ﴿ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ ؛ ونقول: إن هناك سامعًا للقرآن أو قارئًا له تغلبه الآيات ومن بعد ذلك تستيقظ نفسه وتصحو، ولا تستيقظ النفس وتصحو إلا إذا نُبَهت بشيء - إن الحق بقوله: ﴿ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ هو قول مقصود به عدم إغلاق باب الإيمان على إطلاقه أمام هؤلاء الناس - إنه صيانة الاحتمال وصيانة الاحتمال أن يعلن واحد من هؤلاء إيمانه رغم أن اللَّه قال عنهم: ﴿ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِ مَ ﴾ ؛ إن إيمانه إذ لن يكون أمرًا مفاجعًا ؛ لأحد ؛ لأن الحق قال: ﴿ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ .

ومن بعد ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿وَيَكُفُرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْيَهُ بُهْتَكُا عَظِيمًا﴾ [النساء: ١٥٦].

قد يقول قائل: ألم يقل الحق من قبل أن ﴿ كفرَهم ﴾ هو سبب من أسباب طبع الله على قلوبهم ﴾ وأقول: إياك أن تقول: إن هناك كلمة في القرآن مكررة ﴾ لأن الذي يتكلم هو الله سبحانه وتعالى ، فهو لا ينسى شيقًا ، ولا يكرر من غير داع . فالكفر أيضًا على درجات مرة : يكون الكفر بالله ، ومرة يكون الكفر بالرسل ، ومرة يكون الكفر ببعض النبيين ، ومرة يكون الكفر ببعض الكتب السماوية . إن الكفر أشياء شتى ، فالكفر في الآية السابقة كفر بآيات الله ، وكفرهم في هذه الآية يشرحه قول الحق : ﴿ وَقَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْيَكَ بُهُتَنَا عَظِيمًا ﴾ . لقد كفر هؤلاء بعيسى النه في الله ، وبرسول من رسل الله ، وهكذا تتعدد أشكال الكفر .

وقول الحق: ﴿ وَبِكُفْرِهِم ﴾ هو عطف على ﴿ نَقْضِهِم ﴾ ، وعلى ﴿ وَكُفْرِهِم فِايَنَ اللّهِ ﴾ ، وعلى ﴿ وَكُفْرِهِم فِايَنَ اللّهِ ﴾ ، وعلى ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفُ ﴾ ؛ ونلاحظ أن الحق لم يكرر الباء التي جاءت في أول الآية السابقة حين قال: ﴿ فَيَما نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُم ﴾ ، ولم تتكرر الباء التي جاءت في أول الآية السابقة حين قال : ﴿ فَيَما نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُم ﴾ ، ولم تتكرر الباء » في بقية المعطوفات في الآية ؛ وهذا يدل على أننا أمام مناط الرحمة من ربنا سبحانه وتعالى ، فقد كان يكفى ارتكابهم لأي عمل من هذه الأعمال أن يطبع على قلوبهم ، ولكنهم ارتكبوا كل الأعمال المذكورة مجتمعة ، ولم يرتكبوا فعلًا واحدًا منها وهذا يدل على أن الله لا

يترصّد لعبيده ؛ ولكن يستميل العباد إلى الإيمان ؛ لقد ارتكبوا أربعة أفعال جسيمة : نقضهم للميثاق ، وكفرهم بآيات الله ، وقتلهم الأنبياء بغير حق ، وقولهم طبع الله على قلوبنا . ومن رحمة الله أن جعل هذه الأفعال الأربعة جريمة واحدة .

وَبعد ذلك يذكر الحق جريمة أخرى من جرائمهم ، يقول تعالى : ﴿ وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَنَ مَرْيَكُمْ بُهْتَكُنَّا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٥٦] .

إن الحق قد ساوى بين قولهم البهتان على مريم وبين كل الأفعال السابقة . لماذا ؟ لأنهم اعترضوا على رسالة ونبوة نبئ من أولى العزم من الرسل إنه نبى خصّه اللّه بأشياء ، وهذه الأشياء قد تكون ضمن الأسباب التى فتنت بعض الناس فيه ، إنه عيسى ابن مريم الطّيكل الذى خلقة اللّه خلقًا خاصًا ، فالله تبارك وتعالى خلق آدم الطّيكل من الطين ، ونفخ فيه من روحه ، فجاء من غير أصول ، لا أب ، ولا أم ، وخلق حواء من أصل واحد هو آدم الطّيكل ، بدون أم ، وخلق البشر وجعل نسلهم من سلالة من ماء مَهِينِ ، أما عيسى الطّيكل ، فقد خلقه الله ، فجاء من أمّ بدون أب ، فكيف تكفرون به ؟!! .

وأيضًا أمَّه مريم البتول عليها السلام ، التي عاشت في كفالة نبيٌ اللَّه زكريا الطَّيْئُلَا ، وكانت خادمة بيت المقدس ، وتربت تربية دينية عظيمة ، كيف تتهمونها بالفاحشة ؟ ! ! إن هذا الاتهام الباطل من أعظم البهتان . إن الحق سبحانه هنا يحدد سبيلين لكفرهم :

الأول: قولهم البهتان على مريم ، وهو كفر بالله .

الثانى: كفرهم بعيسى الطَّيِّلام، الذى ولد بغير طريقة الميلاد العادية؛ رغم أن هذا تكريم له، وتقريع لليهود الذين غرقوا فى المادية، حتى إنهم قالوا: ﴿ أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةً ﴾ [النساء: ١٥٣].

وعندما رزقهم الله برزق غيبى لا يعرفون أسبابه ، كما رزقهم بالمَنَّ والسلوى ، قالوا لهذا الرزق : لا ، نحن نريد أن نزرع نباتًا لينمو من الأرض ولا ننتظر الغيب ؛ لأن الغيب قد يضن علينا ، وذلك قوله تعالى : ﴿ فَأَذَعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِثَ إِنها وَفُومِهَا وَعَدَمِهَا وَبَصَلِها قَالَ أَنْسَبُرُلُونَ الَّذِى هُوَ أَدْفَ بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ ﴾ [البقرة : ٦١] . إنهم لا يثقون بما في يد الله ويريدون الأمر المادى .

لذلك يلفتهم الحق سبحانه وتعالى بلفتة قسرية ، ويأتى بأمر يناقض قانون المادة من أساسه ، وهو ميلاد عيسى التَلِيَّلِا ؛ إن البشر فى مجيئهم المادى إلى الدنيا يأتى الواحد منهم من أب وأم ، ولكن الحق سبحانه وتعالى فى خلق عيسى التَلْيَئِلا جاء به من أمَّ دون أب ، وبذلك انتقضت المادية ، ذلك أنهم مادّيون ، وغفلوا عن الخلق الأول .

إذن .. فلماذا الفتنة في عيسى الطّيني القد صنع ميلاد عيسى ابن مريم هزّة لليهود المادين، ونقض أمامهم الأساس التقليدي لمجيء الإنسان إلى الدنيا بأصل واحد وهو الأم، فالله سبحانه يثبت بذلك طلاقة القدرة، والحق سبحانه وتعالى إنما جعل الأسباب للبشر، فإن أراد البشر شيئًا فعليهم أن يأخذوا بالأسباب، ولكنه سبحانه وتعالى حين يريد شيئًا فإنه يكون بلا أسباب، فهو سبحانه الذي خلق كل الأسباب.

ولذلك قلنا قديمًا: إن قضية الخلق دارت على أربعة أنحاء.

إما أن ينشأ الشيء من وجود الشيئين. هذه هي الصورة الأولى.

وإما أن ينشأ الشيء من غير وجود الشيئين. وهذه الصورة الثانية .

وإما أن ينشأ الشيء من وجود الشيء الأول، وعدم وجود الشيء الثاني. وهذه هي الصورة الثالثة.

وإما أن ينشأ الشيء من وجود الشيء الثاني وعدم وجود الشيء الأول . وهذه هي الصورة الرابعة .

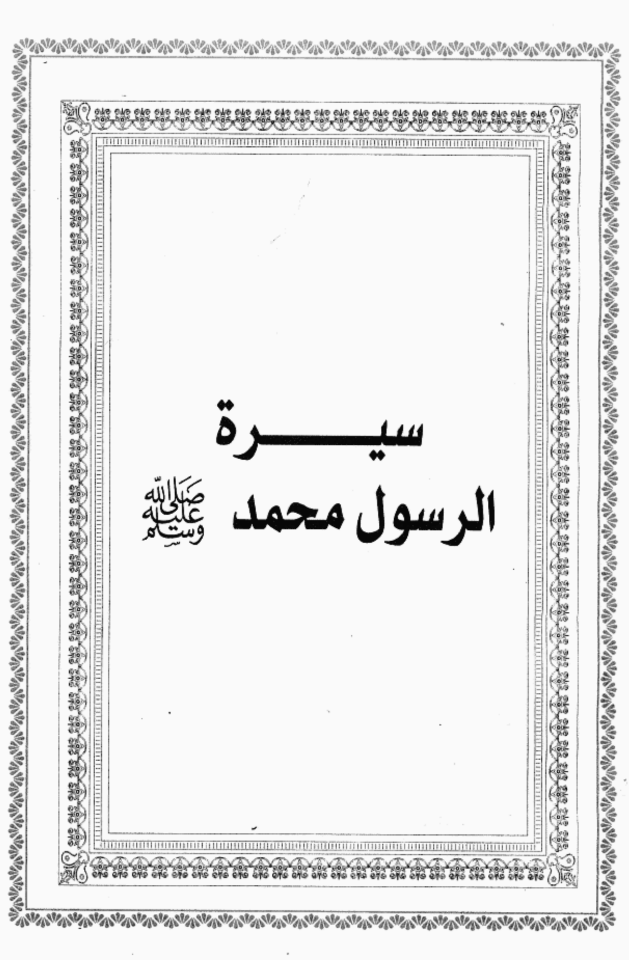
تلك هي الصور الأربع لوجود شيء ما ، ولم يشأ الله أن يجعل الخلق وهو الإنسان المكرم الذي سخّر له الحقُ كلَّ الكون على نحو واحد (أى في قضية الخلق) ، لماذا ؟ حتى لا يقولنَّ أحد : إن السببية مشروطة الوجود ، ولكن لنعرف أن إرادة الله هي الشرط في الوجود ، بدليل أنه سبحانه قد خلق آدم الطيخ من غير أب ولا أم ، وخلقنا نحن من أب وأم ، وخلق عيسى الطيخ من أم دون أب ، وخلق حواء من أب دون أم ، هذه هي القسمة العقلية الواضحة ، فليست المسألة توفّر الأسباب للوجود ولكن المسألة إرادة الخالق جل وعلا .

ونحن نرى أيضًا قدرة الحق حينما تكون الأسباب موجودة كالأب والأم، ولكن يشاء الحق أن يكون الاثنان عقيمين، وذلك قول الحق سبحانه: ﴿ لِلَّذِينَ السَّمَاوَتِ وَاللَّرْضِ

يَخْلُقُ مَا يَشَآةُ يَهَبُ لِمَن يَشَآةُ إِنَـٰقًا وَيَنَهُبُ لِمَن يَشَآةُ الذَّكُورَ ۞ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذَكْرَانَا وَإِنَـٰثَاۤ وَيَجَعَـٰلُ مَن يَشَآةُ عَقِـمِمًاۚ ﴾ [الشورى: ٤٩، ٥٠].

إذن .. فليست المسألة مدار أسباب توجد ؛ بل مسبّبٍ يريد أن يوجد ، ولقد أراد الحق أن يكون مجىء عيسى التَّلِيَّةُ بهذه الصورة ؛ ليلفت بنى إسرائيل لعلهم يخرجون من ماديتهم ، ويثبت لهم طلاقة قدرته . ولكن اليهود استقبلوا هذه المسألة استقبالًا على غير ما كان يجب عليهم .

\* \* \*



# بعثة الرسول محمد ﷺ وأحوال المشركين في ذلك الوقت

الله سبحانه وتعالى حين تفضل على خلقه في الأرض فأرسل إليهم رسوله محمدًا على كان ذلك بعد أن مرت فترة طويلة على إرساله من سبقوه من الرسل. ومعنى ذلك أن منهج الله كان قد نسيه الناس وحرفوه ، والله خلق ضميرًا إيمانيًا في كل نفس بشرية ، وحين تسرف نفس على نفسها وترتكب المعاصى يهيج الضمير الإيماني من داخلها ، فهناك من يتوب ويرجع إلى الله من ذات نفسه بضميره الإيماني ، وتلك هي النفس اللوَّامة ، ومعنى وجود اللوم في النفس هو أن الإيمان ما زال موجودًا فيها ، وهذا الإيمان هو الذي يوقف المعصية ويرد صاحبه إلى الطريق الصحيح .

ولكنَّ هناك نفسًا عندما يهيج فيها الضمير الإيماني لا ترتدع ، بل تحاول إسكات هذا الضمير بتبريرات زائفة ، وتظل ترتكب المعاصى حتى تعتاد على المعصية ، ويموت فيها الوازع الإيماني ، فتجدها قد ألفت - والعياذ بالله - مخالفة منهج الله ، ولم تعد نفسًا لوامة ، بل أصبحت نفسًا أمَّارة بالسوء ، وحين تصبح النفس أمارة بالسوء ينقل اللَّه المناعة الإيمانية من النفس إلى المحيطين بها من عباد الله ، فتجد المحيطين بمرتكب المعاصى يردعونه عن المعصية ، ويقفون منه مواقف الإيمان من الردع والمقاطعة والجفوة حتى يعود إلى رشده . وتلك مرحلة ثانية من مراحل الإيمان .

فإذا ما فسد المجتمع كله ، ولم تعد هناك طائفة تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر ، فلابد من رسالة جديدة ورسول جديد مؤيّد بمعجزة ؛ لينقذ الناس من هذا الفساد ، وينبههم إلى ذلك الفساد الذى لم يشمل الأفراد فحسب ، بل شمل المجتمع كله ، وعندما جاء رسول الله على ، وواجه هذا المجتمع الذى انتشر فيه الكفر أفرادًا وجماعات كان لابد أن يحدث تصادم بين الإيمان وهذا المجتمع . ذلك أن العداوة الشرسة التي واجهت رسول الله على ، واجهته من المنتفعين بالفساد في الأرض ، والمنتفعون بالفساد هم السادة الذين استفادوا من ضياع الحق وانتشار الباطل ؛ فأخذوا حقوق غيرهم واستعبدوا الناس ، وجعلوا دماءهم من عرق غيرهم ، واستأثروا هم بالخير ومنعوه عن باقي عباد الله ، والمنتفعون بالفساد يكرهون أيَّ مُصْلِح جاء ؛ ليعدل ميزان حركة الحياة في الكون ، فلا بد أن يقفوا في وجهه ؛ ليدافعوا عن سيادتهم وعن ليعدل ميزان حركة الحياة في الكون ، فلا بد أن يقفوا في وجهه ؛ ليدافعوا عن سيادتهم وعن

أموالهم التي حصلوا عليها بالباطل والظلم ومن استعبادهم للناس.

والجزيرة العربية في ذلك الوقت كانت مكونة من قبائل متعددة ، كان لكل قبيلة قانونُها الذي يضعه شيخها ؛ ليستأثر لنفسه بكل شيء .

ومعنى ذلك أنه لا توجد رابطة بين هذه القبائل، ولا قانون عام يحكمها، وكل قبيلة لها عزوتها ولها شوكتها ولها حروبها، وكل فرد في قبيلة لابد أن يكون مقاتلًا يحمل سلاحه مستعدًّا للحرب في أي وقت؛ لأنه مهدد في أي لحظة أن تُغِيرَ عليه قبيلة أخرى؛ إلا قبيلة واحدة هي قريش أخذت السيادة فلا يُعتدى عليها ولا تُهاجم قوافلها، ولا تستطيع قبيلة في الشمال أو في الجنوب أن تهاجم تجارتها، لأن هذه القبائل كلها ستأتي في يوم من الأيام وتحج إلى بيت الله الحرام في مكة .

وخلال الحج فإن هذه القبائل محتاجة إلى الأمان من قريش؛ لذلك حرصت كل قبائل العرب أن تحافظ على علاقاتها مع قريش؛ لأن السيادة على بيت الله الحرام جعلها الله لقريش، وقد تكفل الله بحماية البيت من أى عدوان، حتى عندما جاء أبرهة بأفياله، ليهدم الكعبة (١٠) . . . جعله الله هو وجيشه كعصف مأكول، فإذا قرأت السورة التى بعد سورة الفيل، مباشرة التى تروى قصة أبرهة وما حدث له، تجد أنها ﴿ لِإِيلَافِ فُرَيْشِ ۞ إِلَافِهِم رِحَلَة الشِّيتَاء وَالصَّيفِ ۞ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَلاَا البَيْتِ ۞ الذى أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف ﴾ [قريش: ١ - ٤]، فكأن حفظ الكعبة من الهدم كان حفظًا من الله سبحانه وتعالى لسيادة قريش. ولذلك كان من الواجب أن تستقبل قريش رسالة رسول الله عليه بالإيمان والشكر وفهم النعمة ، بدلًا من أن تقف من الإسلام هذا الموقف المتعنت وتحاربه هذه الحرب الرهبية، ولكن بدلًا من ذلك فإن العكس قد حدث، وظنت قريش - كذبًا - أن الإسلام جاء؛ ليهدّد سيادتها فقامت تحاربه.

\* \* \*

CONTROL CONTRO

<sup>(</sup>١) القصة كما تروى: أن أبرهة بن الصباح ملك اليمن من قِبَل أصحُمة النجاشي، بنى كنيسة في صنعاء وسمًاها المُلكَنيس، وأراد أن يصرف إليها الحج، فخرج رجل من بني كنانة فقعد فيها ليلاً، ويقال: إنه قضى بها حاجته أو أنه أحرقها، فأغضب الملك ذلك، فحلف ليهدمن الكعبة، فخرج بالأحياش ومعه فيل عظيم قوي يسمى ومحمود» وفيلة كثيرة لإرهاب العرب قاصدًا مكة متغلبًا على كل من وقف في طريقه، حتى وصل إلى =

### فجر الدعوة ومراحلها

لقد شاء الله سبحانه وتعالى أن تكون صيحة الحق في مواجهة جبروت الباطل، وأن يواجة الإسلام في أول أيامه جبروت سادة الجزيرة العربية ، حتى يمحص الله قلوب المسلمين الأوائل، الذين سيحملون دعوة الإسلام إلى العالم ، فلا يعتنق الإسلام منافق أو منتفع أو ضعيف الإيمان ، بل يعتنقه أولئك الذين في قلوبهم إيمان حقيقي ، يتحملون كل مظاهر الاضطهاد والتعذيب بقوة إيمانهم ، ويهرب من الحلقة ضعاف الإيمان والمنافقون ؛ لأن هؤلاء لو كانوا ضمن المسلمين الأوائل ، لضاعت قضية الدين تمامًا . ولكن الإسلام الذي شاء الله له أن يبدأ في مكة ، لم يجعل الله له النصر من مكة . . ولكنه جعل له النصر من المدينة . . لماذا ؟ لأن وحيثنا لو وجدت واحدًا منها انتصرت دعوته ، فإنهم سيحتضنونه ويحتوونه ليسودوا به الدنيا ، وحينئذ يكونون قومًا قد تعصبوا لواحد منهم ؛ لتظل لهم السيادة ، ويكون اعتناق الإسلام نفاقًا وليس إيمانًا حقيقيًّا ؛ ولذلك جعل الله انتصار الإسلام من المدينة ؛ ليعلم الناس جميعًا أن وليس إيمانًا حقيقيًّا ؛ ولذلك جعل الله انتصار الإسلام من المدينة ؛ ليعلم الناس جميعًا أن العصبية محمد علي هو الذي خلق الإيمان برسالة محمد عليه الصلاة والسلام . ولكن الإيمان برسالة محمد عليه الملام قالجهة أخذت عدة مراحل : محمد من الموجهة شرسة بين حملة الإيمان ، وبين رءوس الكفر ، وهذه المواجهة أخذت عدة مراحل : المرحلة الأولى : كانت الدعوة للإيمان ، والدعوة إلى المؤاخاة ، والدعوة إلى المواجهة ألى المساواة ،

المغمش قرب مكة ، ثم أرسل أبرهة رجلًا من الحبشة ، ليغير على الأمكنة القريبة ، فساق إليه أموال قريش ومنها
مائتا بعير لعبد المطلب بن هاشم ، ثم بعث حناطة الحميري إلى مكة ، ليأتي له بسيد هذا البلد وشريفهم ، ليخبره
أنه لم يأت لحربهم وإنما أتى لهدم البيت .

ويقال : إن عبد المطلب أقبل على أبرهة ، فلما رآه نزل من سريره وقال : ما حاجتك ؟ فطلب إبله ؛ فلما طلب عبد المطلب الجمال سقط من عين أبرهة وقال له : جئت لأهدم البيت الذي هو دين آبائك وشرفك ، فألهَنْكَ إبلُك عنه ؟ فقال عبد المطلب : أنا رب الإبل ، وللبيت رب يحميه .

ثم رجع عبد المطلب وأخبر قومه بضرورة الخروج من مكة والتحصن والتحرز في الجبال ، وذهب هو إلى البيت يدعو ويلخ في الدعاء ، وعبأ أبرهة جيشه وقدم الفيل ٥ محمود ، ، فكانوا كلما وجهوه إلى جهة البيت برك ولم يبرح ، وإذا وجهوه وجهة أخرى أسرع وهرول .

وفي اليوم الثاني أرسل الله عز وجل جنده بحجارة من سجيل على جند أعدائه ، فتناثر لحمهم وتساقط ، وهلكوا في كل طريق ودرب ؛ وحفظ الله بيته وحمى حرمه . والله أعلم . ٥ تيسير التفسير » : ( سورة الفيل ) .

وعدم مقابلة التعذيب والقتل بالعنف ، وهذه البداية جعلت قريشًا تستهين بالمؤمنين ، وظنوا أنهم قادرون عليهم ، فلما وجدوا الدعوة تقوى رغم كل ما تواجهه من مراحل التعذيب والبطش ، ازدادوا تنكيلاً بالمؤمنين ، وبدأ المؤمنون يبحثون عمن يحميهم ويستجيرون به ، ولم يبق في الإسلام إلا من ملاً قلبه حب الله ورسوله ، فاستهان بالاضطهاد والقتل والتشريد ، وهؤلاء هم المؤمنون حقًا الذين حملوا الدعوة بعد ذلك إلى الدنيا كلها .

ثم بدأت المرحلة الثانية: حين حاول الكفار أن يستميلوا المؤمنين بالحيلة ، بعد أن فشلت القوة والبطش والإرهاب ، فقالوا: نعبد إلهكم فترة وتعبدون آلهتنا فترة ، وهنا أنزل الحق سبحانه وتعالى قوله الحق : ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَنْفِرُونَ ۞ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَنْبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَنْبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَنْبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِكَ أَنتُمْ عَنْبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُمْ وينكُمْ والإيمان ، وكان النهى هنا في هذه الآيات الكريمة يشمل الحاضر والمستقبل ، وهكذا فشلت المرحلة الثانية من المواجهة بين الكفر والإيمان .

## موقف قريش من الدعوة

أول ما أعلن رسول الله على دعوته كانت في مكة .. أعلنها في وجه الجبابرة ، وأقوياء الجزيرة العربية كلها . ولو أن رسول الله على بدأ دعوته في قبيلة ضعيفة خارج مكة ، لقالوا : المتضعفهم . أو لقالوا : يريدون به السيادة ، أى أنهم كقبيلة مستضعفة لم يأخذوا رسالة رسول الله على إيانًا ، ولكنهم أخذوها نفاقا ، ليسودوا بها الجزيرة العربية . ولكن الرسالة جاءت في مكة ، وأول من سمعها هم سادة قريش ؛ لتأتى في مركز السيادة ويكون المراد بها هو الحق ، وإعلاؤها في وجه سادة الجزيرة العربية ، وكانت المعركة بين سادة قريش والإسلام ، ولكن هل امتد الإسلام وانتشر من مكة ؟ لا ، بل كانت الهجرة إلى المدينة ، ومن هناك امتد الإسلام . ولكنه انتشر في مكان لا يادن .. فالإسلام بدأ من مكان السيادة في الجزيرة العربية ، ولكنه انتشر في مكان لا سيادة فيه .. لماذا ؟ لأن الإسلام لو انتشر من مكة ، لقالوا : قوم ألفوا السيادة على الناس ، ولكن وتعصبوا لواحد منهم ؛ ليمدوا سيادتهم من الجزيرة العربية إلى أماكن أخرى في العالم ، ولكن النصر جاء من المدينة لتعلم الدنيا كلها أن الإيمان بمحمد هو الذي خلق النصرة لحمد على الناس ، ولكن العصبية لرسول الله أنه من قريش ، أو أنه من قبيلة اعتادت سيادة الجزيرة العربية .

#### العصبية للحق

ᡮᡛᡓᠸᡮᡌᡓᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᢖᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛᡓᠸᡮᡛ

فى عصر الرسالة كان العالم معسكرين؛ معسكر فى الشرق وهو فارس، ومعسكر فى الغرب وهو الروم، فارس ينكرون وجود الله ويعبدون النار، والروم أهل كتاب يعبدون الله، فلما وقعت المعركة بين فارس والروم، أتدرون لمن انحاز المؤمنون؟ انحازوا للروم؛ لأنهم أهل كتاب يؤمنون بالله وإن كانوا كافرين بالنبى على الذلك حزن المؤمنون حينما تغلب الفرس على الروم وهزموهم، فأنزل الله تعالى على رسوله على أن الروم سينتصرون فى المعركة القادمة وسيهزمون الفرس.

فقال تعالى: ﴿الْمَدِ ۚ غُلِبَتِ الرَّوْمُ ۞ فِي آذَنَى الْأَرْضِ وَهُم مِنَ بَعْدِ غَلَيْهِمْ سَيَغْلِبُونَ ۞ فِي بِضْعِ سِنِينَ لِلَهِ الْأَشْرُ مِن فَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ ۚ وَيَوْمَهِنِ يَفْسَحُ الْمُؤْمِنُونَ ۞ بِنَصْرِ اللَّهِ ﴾ [الروم: ١-٥]. مع أنهم لم يكونوا مؤمنين بمحمد ﷺ ولكنهم مؤمنون برب محمد ﷺ.

وانظر إلى حكمة الحق سبحانه وهو يُخبر رسوله بنتيجة معركة لم تبدأ بعد، ويحسم نتيجتها مع أنها ستقع بعد بضع سنين، فهذا شيء لا يقدر عليه إلا رب يعلم ما هو قاضٍ وما قدّر على عباده؛ وما هو كائن وما سيكون في الكون.

وهذه الأحجار التي عبدها الكفار من دون الله ، هي معبودات لا أوامر لها ولا تكاليف . ومع ذلك ادعوا أنهم يعبدونها مع أن العبادة تكليف ؛ فبأى شيء كلفتهم هذه الأحجار ؟ لم تكلفهم بشيء ؛ ولذلك عبدوا هذه الآلهة المزعومة التي بدون تكاليف وليس عندها ثواب أو عقاب .

هذه الأحجار التي عبدوها تكرههم وتلعنهم ، وفي الآخرة ستكون وقود النار الذي يحرق به الكافرون ؛ ولذلك غار حراء لما كان النبي علي يخلو فيه إلى نفسه يعبد الله على دين إبراهيم التَّكُلُن ، فكل أحجار الأرض حسدت غار حراء على هذا الشرف العظيم أن يأوى إليه نبي آخر الزمان ﷺ ، فلما كانت الهجرة اختبأ النبي في غار ثور ، فشعر هذا الغار بالفَخار .

# ما لاقاه النبي ﷺ من أذًى في سبيل الدعوة

STANDAN PARANTAN PAR

الحق تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً إِن يَنْخِذُونَكَ إِلَّا هُرُوا اَهَدَا كلام الّذِي يَذْكُرُ ءَالِهَ تَكُمْ وَهُم بِذِكِرِ الرَّمْذِنِ هُمْ كَيْرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٦]. هذا كلام لرسول اللّه ﷺ عن واقع حدث له مع الكفار، وحرف ﴿ إِنّ ﴾ هنا بمعنى النفى، وهى تأتى أحيانا شرطية وأحيانا للنفى، والمعنى هنا: حين يراك الكفاريا محمد ما يتخذونك إلا هزوا، أي ساعة يرونك يسخرون منك ويهزءون بك، ويقولون: أهذا هو الرجل الذي يعيب آلهتكم، ويقول إنها باطلة ولا تنفع ولا تضر. فهم غاضبون من الرسول ﷺ؛ لأنه يسب آلهتهم الباطلة، مع أنهم يسبون الإله الحق ويكفرون به.

الله سبحانه وتعالى يخبر رسوله أنه ليس أول رسول يتعرض للاستهزاء من قومه ، يقول تعالى : ﴿ وَلَقَدِ أَسَنُهُ زِئَ بِرُسُلٍ مِن قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِللَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمُّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقابِ ﴾ [الرعد : ٣٦] استهزئ : أى طلب من الغير أن يستهزئ به ، فهدى إلى الضلالة . إذن فسيبوء بإثمه وإثم غيره .

قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدِ ٱسْنُهُمْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبَلِكَ ﴾ يعنى لست بِدْعًا أن يقف الناس منك هذا الموقف ، واحد مثلا ينظر كيف يمشى النبى ﷺ ، والنبى كان يمشى كأنما ينحدر من صبب .. يعنى مثلما يكون نازلا من مكان عالي ، وبصره فى الأرض دائما ، فالناس تعودت على مشى النبى ﷺ والنبى مطمئن لنعمة ربه فيسير هكذا .

فيأتى الحسن بن مروان يقلد النبى في مشيه ، ولما رآه النبى على يفعل ذلك . قال ما معناه : « كن على هذا » . فبقيت مشيته على هذا ، ثم نفاه إلى الطائف ، فلما نفاه إلى الطائف رعى الغنم . وبعد ذلك لم يعف عنه النبى على ولا أبو بكر ولا عمر ، حتى جاء عثمان ، فشهد وقال : والله لقد استأذنت رسول الله على فقال لى : « إن قدرت أن تفعل فافعل » . فلما فوضت أى أخذت تفويضا من النبى ، وأنا لا أغش نفسى ، وقد قدر رضى الله تعالى عنه بتوليه الخلافة فأعاد الحسن بن مروان .

وتروى كتب التاريخ أن ابن الوليد بن عبد الملك وولد من أبناء يزيد بن معاوية - أخو خالد - وكان اسمه عبد الله ، كان لهما خيل تتسابق وكادت خيل عبد الله تسبق خيل الوليد ، فقام أنصار الوليد بوضع عراقيل في طريق حيل عبد الله لتتعثر ، ولما فهم عبد الله الخدعة اتهم الوليد وأنصاره بالغش والخداع واشتد الخلاف بينهما ، وسب الوليد عبد الله أخا خالد ، فذهب خالد أخو عبد الله إلى عبد الملك بن مروان أمير المؤمنين ، وقال له يا أمير المؤمنين ، إن الوليد سب أخى وفعل معه كذا وكذا .

فقال له الأمير : أتكلمني في عبد الله .

قال : نعم .

قال: لقد دخل على آنفا فما أقام لسانه من اللحن، يعنى: لا يعرف أن يتكلم.

فرد عليه وقال : والله لقد أعجبتني فصاحة الوليد - الوليد ابنه - وكان أيضا لا يعرف أن يتكلم .

فقال له: إن يكن الوليد يلحن، فإن أخاه سليمان لا يلحن، قال: وإن كان عبد الله يلحن فإن أخاه خالدا لا يلحن، فرد عليه وقال: اسكت يا هذا، فلست في العير ولا في النفير.

هذا مثل نقوله الآن ، لأنَّ قريشًا كانت لها العير الآتية بالبضاعة من الشام وعليها أبو سفيان ، والنفير (1) الذى نفر لينقذ البضاعة من النبى فى معركة بدر فسيد جاء مع النفير وسيد جاء مع أبى سفيان صاحب العير ، وجدى عتبة صاحب النفير يعنى السيادة لى من الأب والأم . ولكن لو قلت : شويهات وغنيمات وذكرت الطائف ، ورحم الله عثمان لكان أولى ، يعنى لو تذكرت الشويهات التى كان يرعاها جدك فى الطائف ، التى نفى فيها ولم يقدر له أن يعود ، وذكرت عثمان الذى فك أسره وأتى به ، لكان أولى من هذا الكلام .

فالشاهد أن المستهزئين كان كل منهما يخاف أن يستهزئ بآخر ﴿ إِنَّا كَنَيْنَكَ السُّمَّةِ وَمِنْ اللَّهِ عَنْ عَقابهم .. ﴿ وَلَقَدِ السُّهُ إِنَّ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ السُّمّة وَمِن اللَّه عنك عقابهم .. ﴿ وَلَقَدِ السُّهُ إِنَّ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ [الرعد: ٣٦] فلك أسوة فيمَن سبقوك من الأنبياء فلقد استهزأت أممهم بهم ، ولكن العاقبة لك كما كانت لهم .

النفير: الجماعة من الناس كالنفر،، والجمع من كل ذلك أنفار. ونفير قريش الذين كانوا نفروا إلى بدر ليمنعوا
 عير أبي سفيان. ولسان العرب، (٥٢٢/٥).

<sup>(</sup>٢) سبب نزول الآية أن الوليد بن المغيرة ، والأسود بن عبد يغوث الزهري ، والأسود بن المطلب أبو زمعة – من =

### أعداء الرسل والرسالات

يقول ربنا عز وجل: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيّ عَدُوًّا شَيَنطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُيْخُرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُومٌ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٢١١٦ . الحق سبحانه وتعالى يعطى الرسول الأسوة بالرسل السابقين له في موكب الرسالات . ويقول له: إنك لست بدعا(١) في أن تواجه بأعداء، فكل رسول من الرسل ووجه بهؤلاء الأعداء. ولكن هل استطاع هؤلاء الأعداء منع الرسل من الدعوة ؟ هل أثروا فيهم فتركوا الدعوة ؟ أم أنهم ظلوا صامدين في دعوتهم حتى أتاهم نصر الله ؟ فإذا كنت أنت خاتم الرسل وسيد المرسلين والمعقب على رسالات من قبلك، ولا معقب على رسالتك، فلابد أن يكون أعداؤك مناسبين لمهمتك في شدتهم وفي ضراوتهم وفي عدائهم للدعوة . ولكن هذه العداوة لن تؤثر في دعوتك ولن توقفها ، بل إنَّ هذه العداوة لصالح الدعوة ، وهي لصالح رسالتك . كيف يكون ذلك ؟ لأن الإنسان لا يهيج في نفسه منهج الخير إلا إذا أهاجه شر ؛ ولذلك لا تجد الصحوات الإيمانية إلا حينما يصادف المؤمنون تحديا من خصومهم ، حينئذ تحدث الصحوة الإيمانية . فالدين طالما ترك يؤدي مهمته ، تم ذلك بهدوء ويسر . فإذا جاء خصوم الدين ليطعنوا الدين، وجدت حتى ضعاف الإيمان يشتعل الإيمان في قلوبهم ويهبون للدفاع عن دينهم. فالدعوة تمضى هادئة مادام ليس هناك تحد ، فإذا حدث التحدي من حصوم الإسلام لأي قضية دينية ، تجد حتى غير الملتزم بالمنهج يقوم ويهيج ويتحمس ، إذن فالعداوة لها فائدة في أنها تهيج الإيمان، والشر له رسالة؛ لأنه لولا الشر وما يصيب الإنسان من أذاه ما كان الناس يتحمسون للخير.

بني أسد بن عبد العزى ، والحارث بن عيطل السهمي ، والعاص بن واثل ، كانوا يستهزئون برسول الله ﷺ فشكاهم إلى جبريل ، فعاقبهم الله في أبدانهم عقوبات شديدة ، لكن الرواية لم تثبت من طريق صحيحة .
 و السيرة النبوية الصحيحة ، (٢٠١/١) .

<sup>(</sup>١) بدع الشيء يبدعه بدعًا وابتدعه: أنشأه وبدأه . والبديع والبدع: الشيء الذي يكون أولًا ، وفي التنزيل: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنَ الرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٩] أي: ما كنت أول من أُرسل، قد أرسل قبلي رسل كثيرة . ولسان العرب، (٦/٨) .

إذن .. فقول الحق: ﴿ وَكَذَاكِ جَمَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا شَيَطِينَ ٱلإِنِسِ وَٱلْحِنِ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ رُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَآةً رَبُّكَ مَا فَمَلُوهُ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٢] الحق سبحانه وتعالى جعل للأنبياء أعداء حتى يستيقظ الدين في نفوس المؤمنين؛ لأن التعرض للإيمان والعقيدة أكثر ما يهيج الإيمان في نفوس المؤمنين؛ إن الدين يظل هادئًا في النفوس حتى يتعرض له الأعداء ، فتجد الإيمان قد استيقظ حتى في نفوس ضعاف الإيمان الذين لا يؤدون حق منهج الله على التمام .. تجدهم قد تحمسوا وانطلقوا لنصرة الدين؛ ولذلك فالحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَكَذَلِكَ جَمَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُواكِ ﴾ ، أي أن هذه المسألة لم تحدث فارج قدر الله ، ولكنها حدث بما أودع الله في الناس وأعطاهم حث الاختيار؛ وماداموا مختارين ، فالذي اختار الهدى يكون نصيرًا للأنبياء . والذي اختار الضلال يكون عدوًا للأنبياء .

وكلمة «عدوا» في ظاهرها أنها مفرد، ولكنها مفرد يطلق على الواحد وعلى الاثنين، وعلى الجماعة، وعلى المؤنث وعلى المذكر، فتقول: هذا عدو لى، وتقول: هذه عدو لى. ولا تقل: عدوة لى. وتقول: هاتان عدو لى. ولا تقل: عدوتين، وتقول: هؤلاء عدو لى. ولا تقل: أعداء؛ ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى: هؤلوًا لَيْ رَبَّ الْعَكَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٧٧].

ويقول جَل جَلاله: ﴿ أَهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوَّكَ [البقرة: ٢٦]. هنا ذكر الله سبحانه وتعالى كلمة «عدو»؛ لأن أعداء الرسول كلهم يجمعهم هدف واحد أو سبب واحد هو العداوة لدين الله.

\* \* \*

### تعنت الكافرين والمشركين وطلبهم للآيات

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَنْهُمْ لَهِنْ جَاءَتُهُمْ وَايَّةٌ لَيُوْمِئُنَ بِهَا قُلْ إِنّمَا اللّهِ سبحانه والله الله .. إذن هناك قسم، وهناك مُقسم به، وهناك مُقسم عليه . المُقْسِم به هو الله سبحانه وتعالى . ومعنى : ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ عَلَى قالوا : ﴿ والله ﴾ ، والمقسم هو الجماعة المخالفون لرسول الله عَلَيْهُ ، الذا يقسمون ؟ الإنسان عادة يقسم فيما يكون غير مصدق ، أو حين يُغلّب في الله والجدل ، فيقسم حتى يصدقه الناس . وقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ المُحْسَمُ بِالله الذي ندعوكم للإيمان به ، تكونون قد أَيْمَنْهُمُ منا ؛ لأنك لا تقسم إلا بعظيم . ومادمت قد أقسمت بالله الذي يكون الله عظيما في نفسك اقتربتم منا ؛ لأنك لا تقسم إلا بعظيم . ومادمت قد أقسمت بالله يكون الله عظيما في نفسك وقلبك . ولكن القول لم يتوقف عند القسم فقط ، بل جهد أيمانهم ، والجَهَدُ هو المُشقة ، والجَهْد هو الطاقة .

إذن .. فقد بالغوا في القسم مبالغة تجهدهم. والإجهاد في القسم هو أن تعلن أنك حريص على أن تبر بالقسم وتوفيه، وتؤكد هذا تمامًا حتى يشعر الجميع أنك مخلص في قسمك. وإفراغ الجهد والمشقة في القسم معناه أنك تقسم قسمًا محبوبًا لك، وأن تنفيذ هذا القسم محبوب لك أكثر.

على ماذا أقسموا ؟ ﴿ لَهِن جَاءَتُهُمْ مَايَةٌ لَيُوْمِئُنَ بِهَا ﴾ ، ألم تكفهم آيات القرآن الكريم التى جاءت ؟ وصدق رسول الله فى التبليغ عن الله ؟ ولكنهم لا يريدون هذا ، إن الآيات أمامهم إذا أرادوا أن يؤمنوا ، ولكنهم يريدون أن يقترحوا الآيات على الله . ألم يقولوا : ﴿ لَن نُوْمِن لَكَ حَنَّى نَفْجُر لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَلْبُوعًا ﴿ إِنَّ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن يَخْيلٍ وَعِنَبٍ فَنُفَجِر الْأَنْهَلَا مَن الْأَرْضِ يَلْبُوعًا ﴿ إِنَّ الْمَدَى الله عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ يَأْلِقَ وَالْمَلَتِكَةِ خِلَلَهَا تَفْجِيرًا ﴿ إِنَّ تُسْتِعِطُ السَّمَآءَ كُمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ يَأْلِقَ وَالْمَلَتِكَةِ فِلْلَهُ عَلَيْكَ كُلُولُهُمْ وَعَلَيْكَ الله عَلَيْنَا كُلُمْ الله وَعَلَيْكَ وَالْمَلْتِكَةِ وَهَى القرآن ، ولكننا نتحداك في أن تنزل علينا هذه الآيات التي نطلبها . والله سبحانه وتعالى الذي يعلم سرهم وجهرهم ، يعرف أن كل هذا من الجادلة والكبر ، وأنهم لن يؤمنوا مهما جاءهم من الآيات .

ويقول الحسق سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَنَهُمْ لَهِن جَاءَتُهُمْ ءَايَةٌ لَيُوْمِنُنَ بِهَا ﴾ [الأنعام: ١٠٩]. إن الحق سبحانه وتعالى ذكر لنا كل ما قالوه عن مطالبتهم لرسول اللّه على بأن يأتيهم بآية ، ولكنهم لم يلتفتوا إلى أعظم الآيات التى نزلت على رسول الله على وهى القرآن الكريم ، والمعجزات التى تضمنها القرآن ، وقد جاء القرآن ليتحداهم فيما نبغوا فيه ، لقد كانوا أمة نحو وصرف وبلاغة وبيان وأدب ، فجاء القرآن إعجازا في هذا ، وتحداهم الله سبحانه وتعالى أن يأتوا بآية من مثله فعجزوا .

والله سبحانه وتعالى حين يرسل الرسل ويؤيدهم بالمعجزات ، تأتى المعجزات من جنس ما تفوق فيه قوم الرسول .

ذلك أن التحدى لا يأتي إلا فيما ينبغ فيه الناس، فإذا أردت أن تتحدى في العلم مثلا، فإنك لا تتحدى جاهلا لا يقرأ ولا يكتب، ولكنك تتحدى أكبر العلماء وأبرعهم.

وإذا أرَدت أن تتحدى في قوانين الفضاء فإنك لا تأتى إلى أمة لم تطلق صاروخا واحدا ، ولكنك تتحدى أمة وصلت بأبحاثها إلى القمر أو تجاوزت هذا .

هكذا يكون التحدى بمعجزة نبغ فيها القوم ، بحيث لا يكون ذلك مسألة سهلة ، بل يكون تحديا معجزا فعلا .

والمعجزة تأتى خوقا لنواميس الكون .. لماذا؟ لأن نواميس الكون ألفها الناس وهى تحكمهم ولا يحكمونها ، ومن هنا فإنهم لا يستطيعون السيطرة عليها أو تغييرها أو إبطالها ، فالنار مثلا ناموسها الكونى الإحراق فلا يستطيع أحد أن يجلس وسط النار ولا يحترق ، والماء مثلا ناموسه الاستطراق فلا يستطيع أحد أن يأتى ويشق البحر . وقوانين الأسباب أن الذى يموت لا يعود إلى الدنيا إلا عند قيام الساعة ، ولا أحد يستطيع أن يحيى الموتى إلا أن يبعثهم

الله ، هذه القوانين هي أكبر من قدرة الإنسان ، فلا يستطيع إنسان مهما بلغ من العلم أن يُخضِعها لما يريد ، فإذا تحداها الإنسان أهلكته .

والله سبحانه وتعالى يريد أن يلفت الناس إلى صدق بلاغ الرسول عن الله ؛ فلذلك فهو يخرق له نواميس الحياة ، وهو شيء لا يقدر عليه إلا خالق هذه النواميس ، حتى نصدق بعد أن نرى هذه المعجزات أن هذا الرسول يبلغ عن الله صدقًا وحقًا ، وأن الذي خلق نواميس الكون قد خرقها لرسوله ، ولم يخرقها لأحد غيره .

وقد جاءت معجزات الرسل كلها خرقا للنواميس فيما نبغ فيه أقوام هؤلاء الرسل ؟ فكان قوم عيسى متفوقين في الطب ، لذلك كانت معجزاته إبراء الأكمه والأبرص ، وإحياء الموتى بإذن الله .

ونبغ قوم موسى في السحر ، فجاء لهم موسى بما يبطل سحرهم .

وكان العرب متفوقين في البلاغة والأداء والبيان فجاءتهم معجزة القرآن الكريم من جنس ما تفوقوا فيه .

ولكنهم لم يقتنعوا بالمعجزة ، بل اقترحوا .. قالوا : ﴿ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَقَّىٰ تَفَجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴾ [الإسراء: ٩٠] . ونسوا أنه بقليل من العلم يمكن أن يكتشف الإنسان أماكن الينابيع في الأرض ويحفر فتتفجر المياه ، وقالوا : ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن غَخِيلٍ وَعِنَبِ ﴾ الينابيع في الأرض ويحفر فتتفجر المياه ، وقالوا : ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن غَخِيلٍ وَعِنَبِ ﴾ [الإسراء: ٩١] . ونسوا أن هناك بشرًا يملكون جنات فيها النخيل والأعناب .

وقالوا : ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِّن زُخْرُفٍ ﴾ [الإسراء: ٩٣]. ونسوا أن أى إنسانٍ لديه المال وسعة الرزق ، يستطيع أن يملك بيتا من زخرف .

وقالوا : ﴿ أَوْ تَرْقَىٰ فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [الإسراء: ٩٣] . وكان هذا تحديا لا يملكونه ، فهم لم ينبغوا في الرقى في السماء ، حتى يأتي الله لهم بمعجزة من جنس ما نبغوا فيه .

والله لا يتحدى بالمعجزة إلا فيما نبغ فيه القوم ؛ ليكون هذا التحدى مؤثرًا وقويًّا ودامغا ؛ لأن ما نبغوا فيه هم أقدر الناس على فهمه ؛ ولذلك فعندما تأتى المعجزة يكونون أكثر الناس فهما لمدلولها فتهزهم بقوة .

ولكن إذا أتت المعجزة فيما لا ينبغ القوم فيه ، ربما تكون نوعا من الخداع استغلالا لجهلهم

بالعلم، وفي هذه الحالة لا يستطيعون أن يكشفوا هذا الخداع، وهم إما أن يسقطوا فيه، فيعتقدوا أنه معجزة وهو ليس بمعجزة، أو لا يفهمونه فلا تؤثر المعجزة فيهم.

وقالوا أيضا: ﴿وَقَالُواْ لَوَلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ [الأنعام: ٨]. وهذا دليل على جهلهم، ذلك أنه لو أنزل الله ملكا فلن يراه البشر؛ لأن طبيعة تكوين الملك أنه يرى البشر وهم لا يرونه.

إذن .. فلو أنزل الله ملكا لما روه ، وفي هذه الحالة لن يعرفوا أنه ملك ، وسيقولون : هذا بشر . ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَوْ جَمَلْنَكُ مَلَكُ اللَّجَمَلْنَكُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَا يَلْبِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٩] .

إذن .. فهذه المعجزة لو حدثت فلن يتنبه أحد إليها ، ولقد نزل جبريل التَكَلَّلُ على رسول الله على رسول الله على الله على الله على الله على عدة مرات ، وتكلم معه أمام القوم ، فهل نزل بطبيعة تكوينه ؟ لا .. بل نزل بطبيعة البشر ، فكان على هيئة رجل جاء من السفر . فلو تشكل الملك بطبيعة البشر ما عرفه أحد .

والملائكة والجن قادرون على التشكل ، ونحن بقوانننا لا نستطيع أن نرى الجن وهو يرانا ، ولكن عندما يريد أن يرينا نفسه يتشكل بشكل مادى على صورة رجل أو حيوان ، ولو أن هذه المسألة غير مقيدة بقوانين تحفظ التوازن بين الإنس والجن ؛ لاستطاع الجن بتشكله أن يوجد فرعًا رهيبًا في حياة البشر ؛ ولذلك فإن الجينة تخاف أن تتشكل بشكل مادى أكثر مما نخاف نحن منهم أ وهم على هذه الصورة المادية . لماذا ؟ لأن الجن يعرف أنه إذا تشكل حكمته القوانين المادية ، فإذا تشكل حكمته القوانين المادية ، فإذا تشكل حنى في صورة إنسان وأطلقت أنت عليه النار قتلته ، فالجن يخاف أن يتشكل في صورة مادية حتى لا يصيبه الأذى ؛ ولذلك فهو إذا ظهر في أى صورة مادية كان لتوازن في الكون . فلو أن الجنة تستطيع أن تبقى في شكلها المادى ولا تخضع لقوانين المادة ؛ لأثارت الفزع في الدنيا كلها ، ولأتت بأعمال رهيبة ، ونحن لا نستطيع أن نفعل لها شيئًا ؛ لأثارت الفزع في الدنيا كلها ، ولأتت بأعمال رهيبة ، ونحن لا نستطيع أن نفعل لها شيئًا ؛ ولذلك قال رسول الله ﷺ ما معناه : « إن الجن تشكل لي ، وقد ههمت أن أربطه بسارية المسجد » . أى بعمود المسجد ، حتى يشاهده صبيان المدينة . والجن عندما يتشكل يترك قانونه ويصبح خاضعًا لقانون البشر .

إذن .. فقولهم: ﴿ لَوَلَآ أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ [الأنعام: ٨] فيه جهل بالطلب؛ لأنه لو نزل

الملك على طبيعته فلن يروه ، ولو جاء على هيئة بشر لقالوا : إنه رجل مثلنا . والذى لابد أن نتبه إليه أنه إذا اقترح قوم آية على الله ، وجاء الله لهم بهذه الآية فكذبوا بها ، فإن الله يأخذهم أخذ عزيز مقتدر ، ولا يؤجل عذابهم إلى الآخرة ، بل يعذبهم في الدنيا . ولما كان الحق سبحانه وتعالى يقول : ﴿وَمَا كَانَ الحَق سبحانه وَتعالى يقول : ﴿وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُم وَأَنتَ فِيهِم ﴾ [الأنفال : ٣٣] . فلم يحقق لهم هذا الطلب ، وكان من الممكن أن ينزل عليهم الملك في صورة بشر فيكذبوا به فيصيبهم العذاب في التو واللحظة ، ولكن رسول الله عليه أرسل رحمة للعالمين ؛ ولأن هذه الرحمة تصيب المؤمن والكافر ، فإن الله سبحانه وتعالى لم يحقق لهم ما طلبوه .

الحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ أَيْكَنْهِمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ لَيُوْمِنُنَ بِهَا قُلْ إِنَّمَا الْآيَنَ عِندَ اللّهِ سبحانه وتعالى أن يلفتهم إلى رحمته بهم - رغم مجادلتهم في الإيمان - فيقول: ﴿ إِنَّمَا الْآيَنَ عِندَ اللّهِ عِندَ اللّهِ عَندَ اللّهِ عَندَ اللّهِ عَندَ اللّهِ عَندَ اللّهِ عَندَ اللّه عَندَ اللّه عَندَ الله عَندَ الله عَندَ الله عَندَ الله عَندَ الله عَندَ الله عَنهُ وَان مِن الممكن أن ينزلها بقدرته فهو سبحانه القادر على ذلك ، أما قانون قدرة رسول الله عَنه فإنه مساو لقانون قدرات البشر ، إلا فيما ميزه الله سبحانه وتعالى به بالوحى في أمر الرسالة ، إذن فالتحدي بينهم وبين رسول الله عَنهُ لا ينفع ؟ لأن الآيات عند الله وهو الذي ينزلها ، والله سبحانه وتعالى يعلم أن في الاستجابة لهذا التحدي عذابا وإهلاكا لأولئك الذين يسألونه .. لماذا ؟ لأننا لو تأملنا الدروس المستفادة من الرسالات السابقة لوجدنا فيها الإجابة .

الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِٱلْآيَنَتِ إِلَّا أَن كَنَ بَهَا ٱلْأَوَّلُونَ ﴾ [الإسراء: ٥٩] أى أن الكفار في الرسالات السابقة طلبوا آيات فاستجاب الله لهم. ولكن عندما رأوا الآية كذبوا بها ، أي أن الآيات لم تثبت الإيمان في قلوبهم ، بل عجلت بعذاب الله الهم ؛ إذن فالتكذيب هو الأصل بالنسبة لهم ، سواء جاءت الآيات أم لم تأت .

ثم يقول الحق سبحانه: ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَهَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ الخطاب هنا ليس للكفار ، بل لابد أن يكون للمؤمنين فكأن المؤمنين حينما أقسم الكفار أنه إذا جاءتهم آية يؤمنون بها .. أراد المؤمنون أن يدخلوا الكفار إلى الإيمان ، فسألوا رسول الله على أن يسأل ربه أن ينزل عليهم آية ، وهنا يرد الحق سبحانه وتعالى على سؤال المؤمنين ، وكأنه يقول لهم : أنتم مؤمنون ، وقلوبكم طيبة ، وظنكم حسن .. تريدون أن يهتدى هؤلاء الناس إلى الإيمان . ولكن .. ﴿ وَمَا

يُشْعِرُكُمْ ﴾ . أى ما يعلمكم أنه ﴿إِذَا جَآءَتَ ﴾ الآيات التى اقترحوها فإنهم ﴿لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . ويقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ قَالُواْ لَن نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤْنَى مِشْلَ مَآ أُوقِى رُسُلُ اللَّهِ ﴾ [الأنعام: ١٢٤] .

وهذا حدث من الوليد بن المغيرة ، الوليد كان أكبر سنا من رسول الله ، وكان أكثر مالا وأكثر ولدا ؛ ولذلك عندما جاءت الرسالة قال : إذا كانت هناك رسالة من الله فأنا أولى بها ؛ لأننى أكبر سنا ، وأكثر مالا وولدا . قاسها بمقاييس البشر التي لا وزن لها عند الحق سبحانه وتعالى .

وهكذا نقل أبو جهل أمر الرسالة إلى سباق الدنيا، وأخذه بنزوع الكبر، وليس بفكر العقل. والله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا إلى أن كل هذا الصراع هو من أجل جاه الدنيا، وليس له علاقة بالحق أو بمنهج الله أو بالوصول إلى رضا الله.

ولذلك يقول تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَتُهُمْ ءَايَةٌ ﴾ [الأنعام: ١٢٤] فكأن الآية بلغ من وضوحها، ومن كمالها، ومن ذاتيتها ومن خصوصيتها. أنها عندما تأتى يعرف الجميع أنها آية من الله لشدة وضوحها، ولكنهم بدل أن يؤمنوا ﴿ قَالُوا لَن نُوِّمِنَ حَتَّى نُوْقَى مِشْلَ مَا أُوتِى رُسُلُ مَن الله لشدة وضوحها، ولكنهم بدل أن يؤمنوا ﴿ قَالُوا لَن نُوِّمِنَ حَتَّى نُوقَتَى مِشْلَ مَا أُوتِى رُسُلُ الله هو الأنعام: ١٢٤]. ويرد الحق سبحانه وتعالى عليهم أنتم لا تعلَّمون الله، ولكن الله هو

الذى يعلَّمكم ﴿ الله أَعْلَمُ حَيْثُ يَجَعَلُ رِسَالُتُهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٤] لماذا ؟ لأن الرسالة جاءت لتعطى الخير للجميع ، ولكنها تعف نفسها عن آثار ذلك الخير ، فمنهج الله يعطى الخير لكل من اتبعه ؛ لأن الله غنى عن العالمين ، بينما المناهج البشرية تأتى لتأخذ الخير لصاحبها أولا ، فالذى يضع قانونا أو منهجا بشريًّا يريد الفائدة الكبرى له أو لصالحه ، والباقى يذهب للناس ، فإذا كان الله سبحانه وتعالى غنى عن العالمين لا يريد من خلقه شيئا ، فهو وحده الذى لا هوى له ولا غرض له .

Magatharia M

ولذلك نجد رسول الله ﷺ، وهو النبى والقائد والحاكم يموت ودرعه مرهونة عند يهودى، أى أنه لا يريد من الدنيا شيئًا، ولم يأخذ من الدنيا شيئًا. وأهل رسول الله ﷺ لا يأخذون من الزكاة ولو كانوا فقراء، وإذا ترك الرسول شيئًا فهو صدقة لا يورث.

وهكذا لا ينتفع الرسول ولا أهله من الرسالة بجاه دنيوى ، وبذلك لا يكون له فائدة شخصية أو منفعة ذاتية من الرسالة ، أما الذي يريد الدنيا فإن هوى النفس يملأ صدره ، ويبتعد به عن الحق إلى الظلم حتى يأخذ ويأخذ ويأخذ .

إذن .. فالحق سبحانه وتعالى أعلم بمن يحمل رسالته ؛ لأن اختيار اللَّه إنما يكون عن حكمة وعلم وليس عن هوى .

ولذلك حينما جاء رسول الله على في بيعة العقبة وقال له الأنصار: اشترط لنفسك .. قال عليه الصلاة والسلام: « تمنعوني مما تمنعون منه أنفسكم . . . » وتفعلون كذا وكذا وكذا . فقال له الأنصار: أنت اشترطت لنفسك . فما لنا إن نحن وفينا ، أي ماذا سنأخذ إن نحن وفينا وأدينا ما اشترطته علينا ؟

ماذا قال رسول الله على الله على الله على الله عند كل واحد منكم ماذا قال رسول الله عند كل واحد منكم مال وفير أو ضيعة كبيرة ؟ ، لم يقل الله الذي الذي ستأخذونه للإيمان ، أما الذي يريد غير الجنة فنحن لا نملك شيئا .

ولكن لماذا لم يبشرهم رسول الله على بالخير القادم لهم في الدنيا؟ لأن من هؤلاء الذين بايعوه من قد لا يدرك خيرًا في الدنيا ، فمنهم من سيموت والإسلام مازال ضعيفًا ، والإسلام مازال محاصرًا ، والإسلام مازال مضطهدا ، ومنهم من سيموت شهيدًا ولن يدرك شيئا في

الدنيا ، ولكن المضمون لهم جميعا هو الجنة . هذه واحدة .

والثانية: أن الدنيا أهون من أن تكون جزاء على العمل الصالح، فالعمل الصالح لا يكون جزاؤه وقتيًا، ولا يكون بهذه القيم المتواضعة في النعم، ولكن لابد أن يكون جزاءً خالدا لا يذهب ولا يفنى، وأن يكون بقدرة الله سبحانه وتعالى، فتكون فيه من النعم مالا عين رأت، ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

الحق تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَى تَفَجُر لَنَا مِن الْأَرْضِ يَلْبُوعًا ﴾ [الإسراء: ٩٠] « لن » لتأبيد النفى. ومعنى تأبيد النفى أن النفى ثابت فى الماضى وثابت فى الحاضر ويريد أن يجعله ثابتا فى المستقبل، وهذه كلمة لا يقدر عليها إلا من يملك الأحداث، إنما صاحب التغييرات لا يستطيع أن يضمن تحقيقها ؛ ولذلك نجد أن كثيرا ممن أعلنوا هذا الكلام آمنوا بعد ذلك ودخلوا فى الإسلام ؛ دون أن يفجر الرسول لهم ينبوعًا من الأرض كما اشترطوا قبل ذلك ؛ لأن الإنسان لا يقدر أن يجزم بشىء سيقع فى المستقبل، ولكن الذى يقدر هو من يملك الأحداث والتغييرات.

فمثلا عكرمة بن أبى جهل كان من ألد أعداء الإسلام حتى بعد « فتح مكة » ، رجع وآمن وحسن إسلامه واعتذر للنبى على عما حدث منه ، ولما كانت موقعة « اليرموك » وأصيب فى المعركة إصابة قاتلة بعد أن أبلى بلاء حسنا ، جاء ووضع رأسه على رجل خالد بن الوليد قبل أن تفيض روحه ، وقال له : أهذه ميتة ترضى عنى رسول الله على وحات شهيدا . فهذا واحد من الذين قالوا : لن نؤمن . فقد آمن ولم يفجر له من الأرض ينبوعًا .

إذن الذي يقول كلمة لابد أن يكون قادرًا على إنفاذها ، والإنسان لا يملك ذلك ؛ لأنه ابن أغيار .

إذن .. فهم لا يريدون بشرًا ، بل يريدون من يملك قوة فوق البشر .

الحق سبحانه وتعالى يأمر نبيه أن يقول لهم: ﴿ قُلُ لُو كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيَكُ أَيْ يَمْشُونَ مُطْمَيِنِينَ لَنَزَلَنَا عَلَيْهِم قِنَ ٱلسَّمَآءِ مَلَكَ أَرَسُولًا ﴾ [الإسراء: ٥٥] إذن .. فالرسول لابد أن يكون بشرًا، والملك إذا كان على هيئة بشر، فلن يكون الناس على يقين أنه ملك .. فسيكذبونه، ولو نزل على صورته الملائكية، فكيف يكلمهم ويعطيهم المنهج وهم لا يرونه، وفي الوقت نفسه فإن التكليف الذي سيأتيهم به لن يطيقوه، لأنه سيكون على قدر قدرات

الملك، فيقولون: يا رب، كلفتنا فوق طاقتنا، فنحن بشر وقدرتنا محدودة، وهذا ملك له قدرات كبيرة، ونحن لا نستطيع أن نطبق المنهج بقدرات الملك.

إذن فلابد أن يكون الرسول بشرًا ، لأنه قدوة لقومه في تطبيق المنهج ، وفي هذه الحالة تسقط حجتهم ؛ لأن الذي يطبق المنهج أمامهم ويعلمهم بشر مثلهم ، فلا يستطيعون أن يقولوا هذا فوق قدرة البشر .

الله سبحانه وتعالى يقول لرسوله ﷺ: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَٱللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴾ [هود: ١٢]. لأن مهمة كل رسول هي إبلاغ منهج الله إلى قومه ، وإنذارهم بالعذاب الذي ينتظرهم إن لم يؤمنوا ، وبالنعيم الذي ينتظرهم إن آمنوا ، والله سبحانه وتعالى هو الوكيل على كل شيء ، هو الذي يعلم يقينًا إن كان هؤلاء الكفار يطلبون هذه الآيات ليؤمنوا ، أم للمعاندة فقط ، فكم طلب الكفار آيات ونزلت الآيات فازدادوا كفرا وعنادًا .

والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِٱلْآيَتِ إِلَّا أَن حَكَذَبَ بِهَا ٱلْأَوْلُونَ ﴾ [الإسراء: ٥٩]. ولكن الله سبحانه وتعالى هو الوكيل، ومعنى وكيل أنه يتصرف كما يشاء، ووكالة الله سبحانه وتعالى على الخلق باقية أرادوا أم لم يريدوا، وهو يعلم حقيقة ما في صدورهم، ويعلم أنهم طلبوا هذه الآيات للعناد والإصرار على الكفر.

ومن تغفيل أهل الكفر أنهم طالبوا بـإنزال ملك رسول، وذلك ما يرد الله عليه في موضع آخر من القرآن الكريم: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَئَ إِلَّا أَن قَالُواْ أَبَعَتَ اللّهُ مُوضع آخر من القرآن الكريم: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَئَ إِلّا أَن قَالُواْ أَبَعَتَ اللّهُ مَنْ يَرَا لَهُ عَلَيْهِم مِنْ اللّهُ وَسُولُ اللّهُ وَالْإِسراء: ٩٤، ٩٥] لقد طالبوا جهلا منهم أن ينزل إليهم ملك رسول السّمَآءِ مَلَكَ أَرُسُولُا ﴾ [الإسراء: ٩٤، ٩٥] لقد طالبوا جهلا منهم أن ينزل إليهم ملك رسول بالهدى ، والحق يأمر رسوله أن يرد عليهم: بأنه لو كان بين البشر ملائكة ، أو إن كان هناك ملائكة يمشون في الأرض لنزل إليهم ملك رسول .

لقد أرسل الحق لهم رسولا من ألبشر ؛ لأن المفروض أن يكون الرسول أسوة سلوكية للمنهج ، وأن يطبق المنهج على نفسه ، فلو كأن الرسول من الملائكة لقال البشر : إنك ملك تقدر على ما لا نقدر عليه ، وأنت لا تصلح أسوة لنا . لذلك كان لابد أن يكون الرسول من نفس جنس المرسَل إليهم حتى يكون أسوة لهم وقدوة . وهذا ما يبطل الادعاء بألوهية عيسى ،

أو بنؤَّته لله ؛ لأن عيسى الطِّيِّئلِ طالبهم أن يفعلوا مثله .

إن الحق أراد ببشرية الرسل أن يؤكد القدوة والأسوة في الرسل ؛ ولذلك قال : ﴿ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ ٱلأَمْرُ ﴾ [الأنعام : ٨] . إن البشر لا يستطيعون استقبال إشعاعات وإشراقات الملك ؛ لأنهم غير معدين لاستقبال تلك الإشعاعات والإشراقات .

ولذلك يقول الحق: ﴿وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكَا لَجَمَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلَبَسَنَا عَلَيْهِم مَا يَلْبِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٩] إذن فلو أراد الله أن يبعث رسولا من الملائكة لجعله على هيئة البشر، يلبس ما يلبسون، وذلك ما فعله الحق من قبل: ﴿وَنَيِنَقُهُمْ عَن ضَيْفِ إِنْزَهِيمَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَالُواْ سَلَنَمًا قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ۞ قَالُواْ لا نَوْجَلَ إِنَّا نَبُشِرُكَ يِفُلُنِهِ عَلِيمٍ ﴾ [الحجر: ٥٠- فقالُوا لله الضيف من الملائكة على إبراهيم الطَيْئِ فخاف منهم، فقالُوا له ما يطمئنه وبشروه ببشارة من الله هو إسحاق من زوجته سارة بعد أن رزقه الله من قبل إسماعيل من زوجته هاجر.

وكذلك أنزل الحق إلى مريم البتول ملكًا ، وتمثل لها بشرًا سويًا لينبئها بحمل عيسى التَّلَيَّلُا . إذن فالملك يتجسد في صورة بشرية عندما يرسله اللَّه في مهمة إلى البشر ولا يأتي الملك إلى البشر على حقيقته .

ومن امتنان الله على رسوله أنه أعطى له الفرصة ليرى جبريل على حقيقته مرة عند سدرة المنتهى ، ومرة حين تجسد له على هيئة دحية الكلبى فى صفة رجل مسافر جاء يسأل الرسول على عن الإسلام والإيمان ، وهو حديث عمر بن الخطاب الذى قال فيه : بينما نحن عند رسول الله على ذات يوم إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب ، شديد سواد الشعر لا يرى عليه أثر السفر ، ولا يعرفه منا أحد حتى جلس إلى النبى على فضد ركبتيه إلى ركبتيه ووضع كفيه على فخذيه .

وقال: يا محمد أخبرني عن الإسلام؟

فقال رسول الله ﷺ: « الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ، وتقيم الصلاة ، وتؤتى الزكاة ، وتصوم رمضان ، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا » .

قال : صدقت .

قال: فعجبنا له يسأله ويصدقه .

قال : فأخبرني عن الإيمان ؟

قال : « أن نؤمن بالله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، وآليوم الآخر ، وتؤمن بالقدر خيره وشره » .

قال: صدقت.

قال: فأخبرني عن الإحسان؟

قال : « أن تعبد الله كأنك تراه ؛ فإن لم تكن تراه فإنه يراك » .

قال: فأحبرني عن الساعة ؟ قال: «ما المسئول عنها بأعلم من السائل».

قال : فأخبرنى عن أمارتها قال : « أن تلد الأمة ربتها ، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاة يتطاولون في البنيان » .

قال: ثم انطلق فلبثت مليا، ثم قال لى: «يا عمر أتدرى من السائل؟» قلت: اللَّه ورسوله أعلم. قال: « فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم »(١).

إذن .. فنحن ببشريتنا لا نستطيع رؤية الملك إلا بعد أن يجعله الله بشرا ، ولذلك قال الحق : ﴿ وَلَوْ جَمَلَنَـٰهُ مَلَكَ المَّجَمَلَنَـٰهُ رَجُـلًا وَلَلَبَسَـنَا عَلَيْهِـم مَمَا يَلْبِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٩] إذن فاللبس موجود بدليل أن الله أرسل الملائكة في صورة بشر لإبراهيم الطَّيْكُلُمْ ، ومريم ابنة عمران ، ومحمد عَلَيْ وهو جالس بين قومه .

# الرسول ﷺ مبلغ عن الله

أمر الله تعالى رسوله ﷺ أن يقول للمشركين : ﴿ قُلُ لَا آقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَايِنُ ٱللَّهِ وَلَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلَا اللَّهُ تَعَلَى اللَّهُ عَلَى يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ الْغَيْبَ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ اللَّهُ عَلَى يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الله الله الله الله الله الله عندى خزائن الله . ولكن يبلغ ما أمر به الله ، وكان يكفى أن يقول الرسول ﷺ : لا أقول لكم عندى خزائن الله . ولكن يبلغ ما أمر به الله ، ولأن القرآن توقيفى ؛ بمعنى أن كل كلمة فيه نزلت من الله كما هى ،

AND THE TREET AND THE PROPERTY AND A STREET AND A STREET

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٧٧٧) عن أبي هريرة ﷺ، ومسلم (١/٨) واللفظ له .

أحدا لا يملك التصرف حتى في اللفظ ، وأن أمانة النقل مطلقة . والرسول عَلَيْ أرسله الله هاديًا ومبشرًا ونذيرًا وأبلغنا أنه رسول من الله لنا ، بآية دالة على صدق البلاغ عنه ، وهي القرآن . وكان يجب على من يستقبل هذا البلاغ عن رسول الله على أن يستقبله بحق فلا يطلب منه إلا ما يتمشى مع الوصف الذي ادّعاه لنفسه على أن الله عن أنزلها الله .

وبلُّغها الروح الأمين لرسول اللَّه ﷺ ، وبلغها لنا رسول اللَّه ﷺ كما هي ، وذلك يدل على أن

إن الرسول على لم يقل إلا أنه مبلغ عن الله ، فيجب أن تكون المقابلة له في إطار هذا القول ، أما أن يطلب منه شيء لم يدخل في إطار القول ، فذلك تعنت ، وقد تعنت الكافرون فطلبوا من رسول الله على آيات أخرى ، كتفجير الأرض بينابيع المياه ، وأن يكون له بيت من زخرف ؛ ولذلك يقول له الحق سبحانه : أن يبلغهم أنه لا يملك مع الله خزائن السماوات والأرض ، فكيف تطلبون بيوتًا وقصورًا ؟ وكيف تطلبون معرفة الغيب حتى تقبلوا على النافع وتتجنبوا الضار ؟ ألا يكفيكم المنهج الإلهى الذي يهديكم إلى صناعة كل نافع لكم ، ويجنبكم كل أمر ضار بكم ؟ ثم إن الرسول على قبل لهم : إنه يعلم الغيب .

وهو بشهادتهم هم يقولون عنه كما قص علينا القرآن الكريم: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَـٰذَا ٱلرَّسُولِ

يَاْكُ لُ ٱلطَّعَـٰامَ وَيَمْشِى فِ ٱلْأَسُواقِ لَوَلَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَمُ نَـٰذِيرًا ۞ أَوْ

يُلْفَى إِلَيْهِ كَالَ ٱلظَّلِمُونَ إِنْ تَنَكُونُ لَهُ جَنَّـةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَـَالَ ٱلظَّلِمُونَ إِن تَنَيِعُونَ إِلَا

رَجُلًا مَنْحُورًا ﴾ [الفرقان: ٧، ٨].

لقد سخِروا من رسول الله على وطالبوا بأن تكون له آيات أخرى ، وتساءلوا : كيف يمكن أن يزعم أنه رسول وهو يأكل الطعام كما يأكلون ، ويغشى الأسواق لكسب العيش كما يفعل البشر ؟ ولو كان رسولا لكفاه الله مشقة كسب العيش ، ولأنزل إليه ملكا يساعده فى البلاغ عن الله ، أو يلقى إليه الله من السماء بكنز ينفق منه ، أو تكون له حديقة غنّاء يأكل من ثمارها . هذا ما قاله كبار المشركين الذين ظلموا أنفسهم بالكفر ، وأرادوا أن يصدوا الناس عن الإيمان بدعوة رسول الله عنه و تارة أخرى بأنه مجنون ، وثالثة بأنه بدعوة رسول الله كذاب ، وخامسة بأنه يتلقى القرآن من أعاجم ، ويدحض الحق كل هذه يهذى ، ورابعة بأنه كذاب ، وخامسة بأنه يتلقى القرآن من أعاجم ، ويدحض الحق كل هذه

الأكاذيب وكل تلك الافتراءات التي ضلوا وأضلوا بها كثيرًا .

إن الرسول ﷺ كَنْ الْمُوْسَلِينَ الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُوْسَلِينَ إِلَا اللّه تعالى وَيَعْشِ الْمَاسِكِينَ الْمَاسِكُمُ لِيَعْشِ فِتْمَةً أَنَصْبِرُونً وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِيَعْشِ فِتْمَةً أَنَصْبِرُونً وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢٠] أى: أن الرسل من قبل رسول اللّه محمد ﷺ كانت تأكل الطعام، وتكسب العيش من العمل، ويترددون على الأسواق، فإذا كان المشركون يعيبون عليك ذلك، ويحاولون إضلال الناس بكل الأساليب، فأنت ومن معك يا رسول الله من المؤمنين سيكتب اللّه لكم النصر ويجزى كل بجا عمل.

إن الآيات التى يطلبها المشركون من رسول الله كانت كلها تعنتًا ، وهو لم يقل لهم : إنه ملك . لقد قال لهم : إنه ملك . لقد قال لهم : إنه رسول مبلغ عن الله ، وأساس مهمته هو صدق البلاغ عن الله ، فكيف يطلبون منه أشياء تتعلق بملكية الله لخزائن الأرض ؟ وكيف يطلبون منه أن يعلمهم الغيب ؟ وكيف ينتقدون أنه رسول بشر يأكل ويتزوج ويمشى فى الأسواق ؟

إن هذه الأقوال هى دليل التعنت ؛ لأنهم قد طلبوا أشياء تخرج عن مجال ما قاله رسول الله ﷺ من أنه رسول مبلّغ عن الله . إنهم طلبوا الخير النافع بزعمهم ، والينابيع التى تجرى ، والجنات والقصور ، وأشياء كثيرة كلها ليست فى مقدور رسول مبلغ عن الله ؛ لأن الذى يهبها هو الله سبحانه وتعالى .

وكلمة : ﴿ خُرُّآيِنُ ﴾ هذه مفردها « خِرَانة » وهي الشيء الذي يكنز فيه كل نفيس ليخرج منه وقت الحاجة . ولا تقال « خزانة » إلا لشيء جعلته ظرفا لشيء نفيس تخاف عليه من أن يخرجه مخرج في غير أوان إخراجه .

وقوله: ﴿ وَلَا آَعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا آقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ ﴾ ، إن الرسول على نفسه ثلاثة أشياء: شيئان منهما ينفيان الألوهية عن الرسول على ، وهما: ملكية خزائن الكون ، وعلم الغيب ، والشيء الثالث: أنه ليس مَلكًا . فهل يعنى ذلك أن الملك أرفع من النبي ؟ لا . . . ولكنهم قالوا له: إنه يمشى في الأسواق ويتكسب العيش بالعمل ، والملك لا يفعل ذلك ، ولكن الرسول بالطبع أرقى منزلة من الملك ؛ لأنه يتبع ما يوحيه إليه ملك الملوك ، سبحانه وتعالى ، كما في قوله : ﴿ إِنَّ أَنَّهِمُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيْ هَى .

إنه من فرط ارتفاعه في الصدق المبلغ عن الله يعلن حقيقته على فهو بشر، والبشر ابن الأغيار، يعلم شيئا، ويجهل أشياء، ومن مصلحة المرسل إليهم أن يكون الرسول متبعا لا مبتدعا، ذلك أنه ينقل لهم كلام الخالق بلفظه، لا أفكار البشر التي قد تتغير أو تتبدل. إنه لو ابتدع لابتدع في إطار بشريته، وفي ذلك نزول بالمستوى «المنهج»، لكنه في الاتباع يأتي بالارتقاء للبشر؛ لأنه يتبع منهج الإله الذي اصطفاه رسولا.

## تكذيبهم بالحق

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ وَكَدَّبَ بِهِ عَوْمُكَ وَهُوَ ٱلْحَقِّ قُلُ لَسْتُ عَلَيْكُم بِوكِيلِ ﴾ [الأنعام: ٦٦] عندما نتأمل فى هذه الآية نجد أن كلمة ٥ كذب ٥ تنطبق على الكافر والمشرك ومن يكذب بالقرآن ومن يكذب برسول اللّه ﷺ ومن يكذب بأحكام هذا الدين ، فالمُكذّب به هنا هو الحق ، والحق هو الشيء الذي لا يتغير ، الشيء الثابت ، ولعلنا إذا أردنا أن نقرب المعنى نقول : إنه إذا وقعت مشاجرة مثلا أو أية حادثة وجاء وكيل النيابة بشهود ، ماذا نجد ؟ نجد أن الذين شهدوا الواقعة فعلا أقوالهم ثابتة لا تتغير ولا تتبدل ؛ لأنهم يقولون الحق ، ولكن الذين لم يروا تضطرب أقوالهم وتتغير وتتبدل ؛ لأنهم يشهدون بالباطل ، ولكن شرعان ما ينكشف الحق ويختفى الباطل ، وفي ذلك يقول الله : ﴿ أَنْزَلَ مِن َ السَّمَاةِ مَانَهُ فَسَالَتَ أَوْدِيَهُ مِقَدْرِهَا الْحَقَ وَيختفى الباطل ، وفي ذلك يقول الله : ﴿ أَنْزَلَ مِن َ السَّمَاةِ مَانَهُ فَسَالَتَ أَوْدِيَهُ مِقْدُولُ النَّهُ فَالَتَ أَوْدِيَهُ مِقْدُولُ اللّه عَلَيْهِ فِي النَّادِ آبِعَاةَ حِلْيَةٍ أَوْ مَنَعِ زَيْدٌ مِنْ أَنْ مَنْ أَنْ أَنَا الزَيْدُ فَيْذُهُ مُ حُفَاتُهُ وَأَمَا مَا يَنَعَعُ النَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلأَرْضُ كَذَلِكَ يَعْمِرُ اللّهُ اللّهُ الْمَالَكَ وَالْمَالُولُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَامَا مَا يَنَعَعُ النَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلأَرْضُ كَذَلِكَ يَعْمِرُ اللّهُ اللّهُ النَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلأَرْضُ كَذَلِكَ يَعْمِرُ اللّهُ اللّهَ النَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلأَرْضُ كَذَلِكَ يَعْمِرُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ المُتَعَلِّ النَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلأَرْضُ كَذَلِكَ يَعْمِرُ اللّهُ ال

والله يريد أن يخبرنا أن الماء ينزل بأمره من السماء فيعطى الحياة للنبات والحيوان والإنسان، ويأخذ كل واد من هذا الماء على قدر حاجته، ولكن الماء عند نزوله من سفوح الحبال إلى الوديان يصحب معه بعض الشوائب التي تطفو على الماء، وأنت حين تنظر إليها تراها طافية تماما، وعندما نصهر الذهب أو أى معدن ثمين؛ فإن المعادن الخبيثة تطفو على السطح ويبقى المعدن الثمنين منصهرا، وهكذا يكون الباطل مثل هذا الزبد، أو الخبث، يطفو على السطح ولكنه شرعان ما يختفى ويبقى الحق وحده، وتكذيب القوم لمنهج الله وتكذيبهم بالقرآن هو بهتان لن يبقى ولن يستمر، إنه مثل الخبث سرعان ما يُنحسِر ويبقى الحق وحده.

﴿ وَكَذَبَ بِهِ مَوْمُكَ ﴾ وكلمةٌ: ﴿ وَوَمُكَ ﴾ هي تقريع للكافْرين ؛ لأن رسول الله ﷺ جاء منهم، وهم عرفوه صادقًا أمينًا لمدة أربعين سنة، وما جربوا عليه كذِبًا قط.

وكان الأجدر بهم فور إبلاغهم الرسالةَ أن يقولوا : إن محمدا لم يكذب علينا أبدا ونحن من خلق الله ، فهل يكذب على الخالق ؟

ولذلك يقول الله تعالى : ﴿ قُل لَوْ شَآةَ اللَّهُ مَا تَـكَوْتُكُمْ عَلَيْكُمْ وَلَآ أَدْرَىٰكُمْ بِهِ ۚ فَقَـدُ لَهِ نَتُ فِيكُمْ عُمُوا مِن قَبْلِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [يونس: ١٦].

ثم يُثنى الله تعالى على رسوله فيقول تعالى: ﴿ لَقَدَ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِّ أَنْصُكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِـتُّدَ حَرِيقُ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوثُ رَّحِيثُ ﴾ [التوبة: ١٢٨]. إذن .. فكون القوم الذين شهدوا لرسول الله ﷺ بالأمانة والصدق يأتون ويكذبونه في الرسالة فإن ذلك يدل على تكبرهم وعِنادهم.

ذلك أن رسول الله على حتى بعد الرسالة كان الناس لا يجدون من هو أشرف منه ليسلموه أماناتهم، وعندما هاجر من مكة إلى المدينة كلَّف على بن أبى طالب أن يُسلُّم الأمانات إلى أصحابها.

# الجهر بالدعوة . . وحماية اللَّه لرسوله ﷺ

قال الله سبحانه وتعالى مخاطبًا رسوله على: ﴿ فَاصَدَعْ بِمَا تُوْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الحجر: ٩٤، ٩٥] الحق سبحانه يأمر رسوله على أن يتفرغ لمهمته ، وهى الصدع بما أمره ربه ، والصَّدْع: هو أن تصنع شَقًا في شيء متماسك ، فتأتى للوح من الزجاج فتكسره مثلا ، أو حائط فتهدمه ؛ وذلك لأن الرسول على جاء ليشق الكفر والفساد الموجود ويصدعهما ، وهذا بنيان قوى له صناديد وسادة لهم قوة وجبروت ، فهذه تحتاج إلى صدع ، وإن كان الصدع شاع استعماله في الزجاج خاصة ؛ لأن كل صدع من المكن أن يلتئم إلا صدع الزجاج ، والإيمان جاء ليصدع بنيانًا من الكفر والفساد قويًّا ومتماسكًا ، فيقول له : افزع إلى هذه المهمة ، أي اصدع بما تؤمر .

وقوله : ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الحجر: ٩٤] أى : لا تبال بهم ولا تسأل عنهم ؟ لأنك لا تتصور أنهم سيهادنونك ؛ لأنهم يحاربون لأجل بقاء الفساد الذي يعيشون عليه . فلا

TO STATE OF THE ST

تأمل في أنهم سيكونون معك لكنهم سيأتون تباعًا ؛ ولذلك قال خالد بن الوليد ، وعمرو بن العاص : استقام الأمر لمحمد ، ولم يعد هناك فائدة من معاداته ، فمعارضتنا له لم تعد تفيد ، فلندخل في الصف ، فدخلوا في الإسلام لسبب من الأسباب ، ثم ذاقوا حلاوة الإيمان .

فخالد بن الوليد كان في معسكر الكفر وهو صنديد أصبح بعد ذلك كما سماه الرسول: 
«سيفُ اللهِ المسلول»؛ ولكن كيف يعرض عن المشركين وهم يتعبونه، ويضعون أمامه العراقيل ويستهزئون به وبأصحابه ؟ لذلك قال له سبحانه: ﴿ إِنَّا كُفَيْنَكَ ٱلمُسْتَهْزِينَ ﴾ [الحجر: ٥٩] وقد صدق الله، فما من مستهزئ منهم إلا وناله الله بعقاب على رءوس الأشهاد، فهذا الوليد بن المغيرة، يمشى متبخترا في ثيابه فيمر على قَيْنُ « أي: حداد» فتتعلق شظية من الحديد في ثوبه ؛ فيتكبر أن ينحنى ليزيلها، ويمشى دون أن يُعِيرها اهتمامًا، فتجرحه الشظية في رجله وتحدث له « غرغرينا » فتقطع رجله وتكون هذه نهايته، والأسود بن عبد يغوث، يأتيه عمى في عينيه فيكف بصره، وكذلك الحارث بن قيس، والعاصى بن وائل، كلِّ منهم أصابه الله بشيء وجعله عِبْرةً لمن يعتبر.

أما الذين لم تصبهم هذه العاهات والآفات فيموتون بسببها ، وجدوا مصارِعهم في البدر ألا على أيدى القلة المؤمنة المؤيدة من عند الله ، فأغلب صناديد قريش وسادتها سقطوا صرعى في غزوة بدر ، ورسول الله على الله على الله من علم - يَخُطُّ في الأرض ويقول : هذا مصرع فلان ، ويحدد المكان الذي سيقتل فيه هؤلاء المشركين قبل أن تقوم المعركة ، فهل هناك قائد في الدنيا يواجه جيشا قويا من أعدائه ، يستطيع أن يحدد الموقع الذي سيصرع فيه كل محارب من أعدائه ؟ لا أحد يستطيع ذلك .

ثم يقول تعالى: ﴿ إِنَّا كَنَيْنَكَ ٱلْسُتَهْزِءِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنَهَا ءَاخَرُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحجر: ٩٥، ٤٦] أى: أنهم لم يستهزئوا بك؛ إلا لأنهم يعبدون آلهة أخرى. وكلمة: ﴿ يَعْلَمُونَ ﴾ ، ﴿ سَيَعَلَمُونَ ﴾ [القمر: ٢٦] ، و ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ ، كلها استيعاب للأزمنة . [أى] يعلمون الآن ، سيعلمون بعد قليل ، سوف يعلمون بعد زمن . والمقصود بذلك توسعة المراحل؛ لأن المشركين لم يؤخذوا كلهم مرة واحدة ؛ ولذلك حِكمة ؛ لأنه عندما يؤخذ المتطرف في الإيذاء قد يهدأ الأقل تطرفًا ، ولكن استبقاء بعض هؤلاء الأشداء من

المشركين، وهداية بعضهم للإسلام بعد ذلك ستجعل هذه الشدة والقوة في جانب الحق؟ ولذلك قلنا: إن عكرمة بن أبي جهل، حين أصيب في معركة اليرموك، وذهب إلى خالد بن الوليد واستلقى على فخذه وهو يقول له: يا خالد، أهذه ميتة ترضى عنى رسول الله على الله على أنه يريد أن يفعل شيئًا كبيرًا ليرضى الرسول على أنه يريد أن يفعل شيئًا كبيرًا ليرضى الرسول على أنه يريد أن يفعل شيئًا كبيرًا ليرضى الرسول

إذن . . . فقوله تعالى : ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَمْرِءِينَ ﴾ . وما دمنا كفيناك ، فقد انتقمنا منهم ، فاتخاذهم مع الله إلها آخر لم يفدهم بشيء ؛ لأن آلهتهم هذه لو كان لها نفع أو قوة لوقفت معهم ومنعتهم من عقابنا .

وقوله: ﴿ فَسَوِّفَ يَعْلَمُونَ ﴾ أى: إن كانت الآلهة ستمنعهم عند وقوع عقابنا بهم، فيكون كلامهم صدقًا، وإن لم تمنعهم، فيكفيهم أنهم خابوا في اتخاذ الآلهة.

ثم يقول سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدَّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ [الحجر: ٩٧] انظر إلى احترام مشاعر النبوة ، فكأن الله سبحانه يقول لرسوله: نحن نطلب منك أن تعمل كذا وكذا ، في حالتين: في قوله تعالى : ﴿ فَقَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحُرُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ ۚ فَإِنَّهُم لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ الظَّالِمِينَ بِعَايَنتِ اللّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٣] فيسليه ويخفف عنه بقوله: ﴿ فَإِنَّهُم لَا يُكَذِّبُونَكَ ﴾ فأنت عندهم أكرم من أن تكذّب ؛ لأنهم يشهدون لك بأنك صادق ، ولكن المسألة تتعلق بكفرهم بالله وجحدهم لآياته فالله يُسرّى عن رسوله ﷺ ويخبره بأنهم لا يكذبونه هو ، وإنما يكذبون بآيات الله .

وهنا يقول سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ نَعَكُمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدَّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ ومعنى ضيق الصدر نحن نعرف أن الصدر وعاء، فيه أهم جهازين في الجسم « القلب والرئة ». فالقلب يختص بالدم الذي يسير في أعضاء الجسم، ويعطيها الطاقة والحرارة وغيرها. لكن الدم لا يعطى هذه الطاقة إلا إذا نقى من أضرار الغذاء وما يتعلق به من « ميكروبات » ، فالغذاء الذي يحمله الدم إلى الخلايا لابد أن يصفى ويأخذ « الأكسجين » عن طريق الرئتين ، فالدم لا يؤدى وظيفته إلا عن طريق الأكسجين الذي يأخذه من الرئة . فالرئة تستقبل الدم فتعطيه « الأكسجين » ، وتأخذ من الرئة . فالرئة تستقبل الدم فتعطيه « الأكسجين » ، وتأخذ منه « ثاني أكسيد الكربون » لتخرجه خارج الجسم ، مثل عادم السيارة ، فهذا عادم الحركة في جسم الإنسان ؛ إذن فهو يجتاج إلى « أكسجين » يدخل الجسم ، ثم يخرج زفير فيه الهواء

الفاسد مثل « ثاني أكسيد الكربون » ؛ لكي يكون الدم صالحًا لإيجاد الطاقة .

هذه العملية وردت في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ فِي فَكَأْنِهُ فَكَأْنِهُ عَيْنَ حَيْنَ يَتعرض لموقف فيه سخرية أو استهزاء من المشركين، [ ومن ثمَّ ] تتحرك أجهزة الجسم وتنفعل، فتحتاج إلى دم أكثر وطاقة أكثر، والدم يحتاج إلى هواء أكثر، فيضيق الصدر عن استيعاب الهواء المطلوب للحركة، وحين يأتيك إنسان متضايق أو غضبان، تقول له: وسع صدرك. فكأن مجهود أجهزة الجسم والطاقة التي يحتاج إليها تتطلب كمية هواء يتسع لها الصدر.

ولذلك يقول الحق سبحانه: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللّهُ أَن يَهْدِيكُم يَشْحَ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُرِدِ اللّه هدايته يوسع صدره للإسلام. وكلمة ﴿ يَصَمَعَكُ فِي ٱلسّمَاء ﴾ [الأنعام: ١٢٥] فمن يرد الله هدايته يوسع صدره للإسلام. وكلمة ﴿ يَصَمَعَكُ لَه لم يقل: يصعد فقط، لأن ﴿ يصّعد تعنى أنه يكابد الصعود، فتكون المشقة أكبر والمجهود أصعب، مع أن هذا بخلاف القضية المعروفة، أنك كلما صعدت إلى أعلى وجدت هواء أنقى، فكلما صعدت قل ﴿ الأكسجين ﴾ في الهواء، وبعد ذلك تصل إلى منطقة ليس فيها هواء، ومن هنا تأتى صعوبة التنفس إذا ارتفعت كثيرا في الجو، فكأن الله سبحانه وتعالى يقول لنبيه: نحن نعلم أن صدرك يضيق بما يقوله هؤلاء المشركون، فلكي تتغلب على هذا الكيد الجأ إلى ربك.

لذلك يقول سبحانه له بعد ذلك: ﴿ فَسَيَحْ بِحَمّدِ رَبِّكَ ﴾ [الحجر: ١٩٨]. إذن .. فهذا التسبيح هو الذي تلجأ إليه ، فكلما جافاك البشر ، سبّح بحمد الله ؛ ولذلك يقول العارفون: إذا أوحشك الله من خلقه أي : ضاق صدرك منهم ومن تصرفاتهم فاعلم أنه يريد أن يؤنسك به . فاجعلهم يقطبون في وجهك لكي تقول: لا يوجد إلا ربي أعتمد عليه ، ولا أعتمد على أحد غيره . كذلك إذا ضاق صدرك فعليك بتسبيح الله وتنزيهه وحمده ، فحين تحمد ربك تعش في كنف رحمته سبحانه ؛ إذن .. إذا ضاق صدر امرئ من أي شيء نقول له: إنما ضاق صدرك من الأسباب ، فالجأ إلى المسبب وأرح نفسك .

### الهجرة إلى الحبشة

نحن نعلم أن رسول الله علي عينما جهر بدعوته اتبعه بعض الناس ، وهؤلاء الذين اتبعوه

عانوا من اضطهاد أهليهم وذويهم حتى أن البيت الواحد انقسم [ إلى أقسام ] . مثال ذلك : تجد أم حبيبة وهى بنت أبى سفيان تؤمن ، بينما والدها هو شيخ الكفرة . وتذهب أم حبيبة مع زوجها إلى الحبشة ، حرصًا من رسول الله على هذه الخلايا الإيمانية . لقد أراد الرسول أله المحمى براعم الإيمان هذه ؛ لتكون هى مركز انتشار الإيمان من بعد ذلك ؛ ولهذا نصح بالهجرة الأولى إلى الحبشة ؛ حتى يأمنوا على أنفسهم فى مكان بعيد عن أيدى المشركين ؛ لأنهم سيؤدون من بعد ذلك مهمة إيمانية .

إن الشجاعة تقتضى الحرص، وشاعرنا أحمد شوقى رحمة الله عليه قال فى إحدى مقطوعاته النثرية التى سماها «أسواق الذهب»: «ربما تقتضيك الشجاعة، أن تجبُنَ ساعة». هذه الشجاعة لا تكون على العدو فقط، ولكنها تكون شجاعة فى مواجهة النفس؛ مثال ذلك: لو أن جماعة من الأقوياء كانوا فى جلسة سمر، ثم دخل عليهم صعلوك يحمل مسدسًا، وقام بتوجيه السباب لكل منهم، هنا يتحايل عليه هؤلاء إلى أن يتمكنوا منه ليعاقبوه.

إذن . . . فالشجاعة تقتضى أن يجبن الإنسان لحظة إلى أن يتمكن من الخصم ، وعلى ذلك فلابد لنا أن نعرف أن الإيمان ليس انتحارا ، ولكن الإيمان يقتضى ألا يدخل المؤمن معركة إلا وعنده حسبان من الكسب ، وها هو حبيبنا رسول الله ويَنْ يسمى خالد بن الوليد « سيف الله المسلول » في معركة لم ينتصر فيها خالد ، ولكنه انتصر انتصارًا سلبيًا بأن عرف كيف يسحب الجيش ، فالأمر بسحب الجيش يحتاج إلى قوة أكثر مما يحتاج إليه النصر ، فالمنتصر تكون الربح صده ، ولذلك نجد القرآن الكريم يقول : ﴿وَمَن تَكُون الربح معه ، أما المهزوم فتكون الربح صده ، ولذلك نجد القرآن الكريم يقول : ﴿وَمَن وَمُ اللهِ مَن مُومَ اللهِ مِن اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهِ عَن اللهُ عَن اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهِ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَن اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ

إذن .. فالمناورة والكيد من المهارة القتالية ؛ لأنها تتيح بعدَ ذلك القدرةَ على مواجهة العدو . والوحى الإلهى ينير بصيرة رسول الله عليه ، فيستعرض الأرض كلها حتى يختار مكانا آمنا يذهب إليه هؤلاء المؤمنون .

إنه لم يرغب في أن يأمرهم بالذهاب إلى أي قبيلة من القبائل، فهو يعلم أن كل قبائل الجزيرة تخشّى قريشًا، فموسم الحج موسم جامع للقبائل تحت سيادة قريش، ومن يقف ضد

AND BURNAS PARTE BURNAS PARTE PARTE

إرادة قريش يتعرض للمتاعب، وعلى ذلك فلن يأمن رسول الله على على خلايا الإيمان أن يذهبوا إلى أى قبيلة . واستقرأ رسول الله على الأرض كلها، واختار الحبشة . لماذا؟ ها هى كلمات رسول الله على باقية إلى زماننا : « إن بها ملكًا لا يظلم عنده أحد ، فأقيموا ببلاده حتى يجعل الله لكم مخرجا مما أنتم فيه » .

وتسللوا في جنح الليل إلى الطريق متجهين إلى الحبشة ، وعندما علمت قريش بالخبر ، حاولت أن تقطع عليهم الطريق ؛ لتعيدهم إلى مكة ولتواصل الحملة عليهم ، ولكن الحق أراد أمرا خلاف ذلك فقد كان الطريق سهلا ، ووصلوا إلى الحبشة وأنجاهم الله من كيد الكافرين .

إن رسول الله ﷺ يملك الخبرة الكاملة بالرقعة الأرضية ويعرف من يظلم من الحكام ومن لا يظلم ، وقد صدق رسول الله ﷺ في فراسته الإيمانية ، فحينما ذهب المؤمنون المهاجرون إلى الحبشة ، وجدوا أنهم دخلوا إلى دار أمن ؛ أمنوا فيها على دينهم .

وعندها جن جنون قريش ، وأرادوا استرداد هؤلاء القوم من النجاشي ملك الجبشة ، أرسلوا اثنين من صناديدهم ، ومعهم الهدايا والتحف لملك الحبشة . سافر عمرو بن العاص وعبد الله بن أبي ربيعة ، وطلبا من النجاشي أن يسلمهم هؤلاء المهاجرين إلى الحبشة . وحاولا الدس للمهاجرين عند النجاشي ، فاتهموا المسلمين المهاجرين بأنهم قوم تركوا دين الآباء واعتنقوا دينًا جديدًا يعادى الأديان كلها ، ويقولون في عيسى ابن مريم قولًا لا يليق به أو بأمه ، ورفض النجاشي أن يصدق حرفًا واحدًا .

لذلك طلب النجاشي أن يسمع من هؤلاء المهاجرين، فتقدم جعفر بن أبي طالب وقال: أيها الملك، كنا أهل جاهلية، نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتي الفواحش ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، ويأكل القوى منا الضعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله إلينا رسولا منا، نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه؛ فدعانا إلى الله لنوحده ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور، وأكل مال اليتيم، وقذف المحصنات، وأمرنا أن نعبد الله وحده لا نشرك به شيئًا، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام، فصدقناه وآمنا به واتبعناه على ما جاء به من الله وحده ، لا نشرك به شيئًا، وحرمنا ما

حرم علينا وأحللنا ما أحل لنا ، فعادانا قومنا فعذبونا وفتنونا عن ديننا ليردونا إلى عبادة الأوثان وترك عبادة الله تعالى ، وأن نستحل ما كنا عليه من الحبائث ، فلما قهرونا وضيقوا علينا ، وحالوا بيننا وبين ديننا خرجنا إلى بلادك ، وآثرناك على سواك ، ورجونا ألا نظلم عندك .

وثبت للنجاشي أن المسيح بشهادة القرآن نبى نقى طاهر العرض؛ ولذلك لم يستمع إلى وشاية وفد قريش، وامتلأ النجاشي بالإيمان ولم يستكبر، ووقف أمام محاولات قريش للنيل من أصحاب رسول الله عليه .

وعندما سمع ما نزل على رسول اللَّه ﷺ من سورة « مريم » قال : إن هذا والذي جاء به عيسي ليخرج من مشكاة واحدة .

وعرف رسول الله على أن الإيمان خامر قلب النجاشي ، بدليل أن أم حبيبة بنت أبي سفيان عندما هاجرت مع زوجها إلى الحبشة ، وتنصر الزوج لكنها بقيت على دينها ، وكانت تحبه خالص الحب وهنا انفصلت أم حبيبة عن زوجها ؛ وذلك حتى يثبت الحق أن الهجرة لله . وأراد الله أن يكرمها ، وأن يكرم النجاشي على موقفه من عدم تسليم المؤمنين إلى وفد قريش ، وموقفه من أنه شهد للإسلام بأنه يخرج من نفس المشكاة التي خرج منها إنجيل عيسى التيليم الذلك جعله ولى نكاح لأم حبيبة .

إنه مأمون على ما عرف من الإنجيل ، ومأمون على ما سمع من القرآن في مريم ، ومأمون على أنه لم يسلم المهاجرين ؛ لذلك اختاره وكيلا عنه في زواجه من أم حبيبة بعد أن تنصر زوجها ، إنها حادثة واحدة أضاءت أكثر من موقف . أضاءت موقف أم حبيبة ، وأثبتت أنها لم تذهب إلى الهجرة تبعًا لزوجها ، فلو تبعت زوجها لتنصرت كما تنصر الزوج . وأضاءت أن رسول الله كان لا ينطق عن الهوى حين قال مسبقا في النجاشي ما معناه : « إنه لا يظلم عنده أحد » . وعندما بلغ الرسول نبأ وفاة النجاشي صلى عليه صلاة الغائب .

\* \* \*

# الصبر . . . من أهم أسلحة الداعية

حين قام رسول الله على الفساد والظلم بمقاومة شديدة ، وقوبل من مجتمع الشرك ، ومن المترفين فيه الذين اعتادوا على الفساد والظلم بمقاومة شديدة ، ولا بد من الصبر حتى يتغلب عليهم ؛ ولذلك أمره ربه سبحانه وتعالى كما جاء في سورة «يُونس» : ﴿ وَأَصْبِرَ حَتَىٰ يَعَكُمُ آللَهُ وَهُو كَالَمُ مُونَ اللّهُ عَلَيْهُ وَهُو كَاللّهُ عَلَيْهُ وَهُو اللّه عليها والعزم والإصرار ، فالله سيحكم ، وسيكون هذا الحكم خير للمؤمنين .

الله تبارك وتعالى خير الحاكمين؛ لأنه سبحانه العادل الذي لا يظلم أحد، ولا يغيب عنه شيء يمكن أن يؤثر في حكمه، فهو جل جلاله محيط بكل فرد من خلقه.

والله سبحانه وتعالى أمر رسوله بالصبر ؛ لأنه مقبل على معركة مع جبابرة العصاة وأئمة الكفر، وقوله تعالى: ﴿وَاصْبِرْ﴾ [يونس: ١٠٩] دلت على أن الذي يتبع منهج الحق لابد أن يتعرض للمتاعب ؛ لأنه لولا أن الفساد يملأ الدنيا ، ما جاء منهج العدل ليعَدِلُ ميزان الحياة . ولقد كانت المعركة بينه – عليه الصلاة والسلام – وبين أئمة الكفار قوية لا هوادة فيها ؛ لعظم محاربته على للفساد والمفسدين ، ورسول الله على استقبل الوحى منذ كلف بالرسالة ، والله تبارك وتعالى خاطبه قائلًا: ﴿وَالتَبْعُ مَا يُوحَى إليك ﴾ [يونس: ١٠٩] ، ولم يقل ما أوحى إليك ؛ لأنه جل جلاله لو قال : ما أوحى إليك . لكان الوحى قد جاء مرة واحدة ثم امتنع ، وكون الله سبحانه وتعالى هو الذي سيحكم وهو خير الحاكمين الذي لا يخفى عنه شيء ، لذلك كانت عدالة الحكم وبُعده عن الهوى ، ﴿وَهُو خَيْرُ ٱلْمُنْكِمِينَ ﴾ . لأنه لا شيء يغيب عليه سبحانه وتعالى ، ولا يميز إنسانًا على إنسان ، فالكل خلقه .

\* \* \*

## هجاؤهم للرسول وكراهيتهم للحق

قال الله تعالى: ﴿ فَذَ كَانَتَ ءَايَنِي نُتَلَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُو نَنكِصُونَ ﴿ مُسْتَكْمِرِينَ بِهِ عَلَى أَعْقَابِكُو نَنكِصُونَ ﴿ مُسْتَكْمِرِينَ بِهِ عَلَى الله مؤهلات كبر مُسْتَكْمِرِينَ بِهِ سَنِمِرًا تَهْجُرُونَ ﴾ [المؤمنون: ٦٦، ٦٦]، والمستكبر هو الذي يطلب مؤهلات كبر وليس لذاتيته شيء، والإنسان لا يتكبر إلا إن ملك ذاتيات كبره، وأي مخلوق لا يملك ذاتيات الكبر.

إذن .. الكبر يجب أن يكون صفة لله تعالى وحده ، ومن رحمة الله تعالى بخلقه أن من صفاته المتكبر ؛ ليحمى خلقه من خلقه ، فإن تكبر عليك وأجرى عليك قدرًا وأنت واحد لأنك فعلت شيئًا ، فاعلم أنه يتكبر على الآخرين جميعًا إن فعلوا فيك شيئًا ، فأنت صاحب المصلحة في ذلك .

وكلمة ﴿ مُسَتَكْبِرِينَ بِهِ سَنِمِ الله بَهْجُرُونَ ﴾ بأى شيء يستكبرون ؟ المسألة ليس فيها إلا الرسول الذى أرسل ، والقرآن الذى أنزل عليه معجزة ومنهجًا ، ونحن نعلم أن قريشًا كان لها وضع سيادة وشرف ومكانة في الجزيرة العربية كلها ، ولا أحد يجرؤ أن يتعرض لقوافلهم في رحلة الشتاء ورحلة الصيف ، مع أن القبائل كانت تُغير على بعضها ، وتسطو على قوافل غيرها ، ويحدث السلب والنهب ، إلا قوافل قريش ، لم يكن أحد ليجرؤ على التعرض لها ، لا في طريق الشام أو طريق اليمن ؛ لأنهم أخذوا السيادة من البيت الحرام ، فهم سدنة البيت وحدمه والقائمون على أمرهم .

ومع أن السيادة تأتيهم من بيت الله إلا أنهم كانوا يستكبرون بهذه المكانة ، ويقيمون السامر في بيت الله ؛ ليتطاولوا على محمد على ويسبوه ، ويشككوا في القرآن الذي جاء به .

والسامر: هم الجماعة الذين يجلسون بالليل للسمر واللَّهو، ويذكرون الناس بسوء، فهم يستكبرون بالبيت على غيره من القبائل، ومع ذلك يسمرون فيه بهجر، والهجر هو الفحش من الكلام، وذلك في القرآن وفي الرسول ﷺ.

فالبيت الحرام الذي أخذوا السيادة بسببه اتخذوه مكانًا للسمر واللَّهو، ومهاجمة الرسول الذي جاء ليطهر البيت من الأصنام، مع أن رب البيت هو اللَّه سبحانه الذي أرسله إليهم. فأنتم استكبرتم على الأمة كلها بالبيت الحرام، ومع ذلك جعلتم البيت مكانًا تسمرون

فيه ، ولا تسمرون فيه بخير ، بل بهجر وسفه وطيش ، فتصفون الرسول بشتى الأوصاف الباطلة التى لا تليق به ﷺ ، وتشككون فى القرآن وتقولون : إنه أساطير الأولين . مع أن الحق سبحانه وتعالى حينما أراد أن ينبهكم ، ويبين لكم أنه ضروريات حياتكم ، فهذا تفضل منه سبحانه ، فحينما جاء أبرهة وأراد أن يهدم البيت وينقل هذه العظمة عنده ، رده الله مقهورًا ، ودحر جيشه وقضى عليهم ، حتى الفيل قيد الله نحطاه فلم يتقدم خطوة واحدة ليقترب من البيت ، فكلما وجهوه نحو البيت برك ، فحمى الله بيته من عدوان أبرهة ، فلو أن الله تعالى مكن هؤلاء من أن يهدموا البيت ، ويحولوا القداسة عندهم ، لانتهت مهابة قريش وسقطت سيادتها ، ولاجترأ عليها العرب كما يجترئون على بعضهم ، ولأصبح لها فى كل يوم مشكلة ومعركة مع غيرها من القبائل .

فالله حفظ البيت لكم وحفظ لكم السيادة على العرب ، وبعد ذلك حين يرسل إليكم رسولًا منكم بكتاب مبين ، تكذبونه وتعاندونه ؟! هذا شيء غريب وعجيب!

يقول تعالى فى سورة «الفيل»: ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ۞ تَـرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِن سِجِّيلٍ ۞ فَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَّأْكُولِمِ ﴾ [الفيل: ١ - ٥]، والعصف المأكول مثل التبن أو قشرة الشيء الذي يؤكل.

وفى سورة « قريش » التى تلى سورة « الفيل » مباشرة فى ترتيب المصحف يقول فيها : 
﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ ۞ إِ النفِهِم رِحَلَة ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ ﴾ [قريش: ١، ٢]، أى أن الله سبحانه دمر أبرهة وجيشه ، وجعلهم كعصف مأكول ، وحفظ البيت من شرهم لتألف قريش السيادة كعهدها فى السابق ، وذلك رحمة بكم حتى لا تمتنعوا عن رحلتى الشتاء والصيف وتألفوهما كما تعودتم ، فكان الواجب عليكم أن هذا الإله الذى حماكم وحفظكم وأدام لكم هذه السيادة والمكانة ، أن تعبدوه ولا تشركوا به شيقًا ، لذلك يقول تعالى فى نهاية سورة «قريش» : ﴿ فَلَيْمَ بُدُوع وَ وَامَنَهُم مِن خُوع وَ اَمَنَهُم مِن خُونِ ﴾ [قريش: ٣، ٤] .

بعد ذلك أراد الحق سبحانه أن يوبخهم ببعض الأشياء فذكر بين أنهم أحوال أربعة ، قال تعالى : ﴿ أَفَاكُمْ يَدَّبَرُوا الْفَوَلَ أَمْرَ جَاءَهُمُ مَا لَرْ يَأْتِ ءَابَاءَهُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [المؤمنون: ٦٨] ، أي ما الذي

حدث لهم حتى يقفوا هذه المواقف ؟ ألم يتدبروا القول الذى نزل فى القرآن مع أنهم أمة البلاغة والفصاحة والبيان ، وكانوا يقيمون المواسم والمعارض للكلام والخطابة والشعر ؟ ! فهم أمة لها بصر بالأساليب وبالكلام ، فالقرآن الذى نزل على أعلى مستوى من البلاغة ، هل يمكن القول أنكم لم تفهموا ما فيه ؟ ! هذا غير معقول لابد أنكم فهمتموه ووعيتم ما فيه ، فأنتم أمة البيان والبلاغة والكلام والأسواق في عكاظ والمجنة والمربد ، لا شك أنهم فهموا وعرفوا ما في القرآن من بيان وبلاغة عجزوا عنها ، ولكنهم لم يؤمنوا بدليل أنهم قالوا كما قال عنهم القرآن الكريم : هو وَقَالُوا لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِّنَ الْقَرْيَدَيْنِ عَظِيمٍ الرخوف : ٣١] .

إذن ... الاعتراض ليس على القرآن ، ولكن على من نزل عليه القرآن على الأنهم ظنوا أن محمدًا جاء ليسلب منهم السلطة الزمنية التي يتمتعون بها ، مع أنه على جاء لمصلحتهم ، وهو لم يأخذ الحكم شرفًا ، ولكن أخذه تكليفًا بدليل أنه كان يعش في مستوى معيشة أقل منهم ، فلا ترى رسول الله على إلا أقل قومه طعامًا ، وأقلهم ثيابًا ، وأقلهم أثاثًا ، حتى أقاربه حرم عليهم ما أباحه لعامة المسلمين ، فإنهم كانوا فقراء لا يأخذون زكاة ، كما أنهم لا يرثون في رسول الله على الأنه المنها و نحن معاشر الأنبياء لا نُورَث ما تركناه صدقة » . فهل تريدون حكم الجبابرة لأنكم ألفتم العبودية لغير الله ، فعز عليكم أن يحرركم الله منها ؟ الحورية وتريدون أن تظلوا في عبودية المخلوق ، فتأبيتم على عبوديتكم للخالق .

والدليل أيضًا على أنهم فهموا عظمة القرآن وعرفوا قدره ، هو قول الوليد بن المغيرة حينما سمع القرآن من رسول الله على حيث قال : إن له لحلاوة ، وإن عليه لطلاوة ، وإن أعلاه لمثمر ، وإن أسفله لمغدق ، وإنه يعلو ولا يعلى عليه ، وما هو من قول البشر ، فهم فهموا القرآن وعرفوا أنه من عند الله ، ولكنهم حسدوا محمدًا على هذه النعمة ، والمكانة .

ومعنى ﴿أَرْ جَآءَهُمُ مَّا لَرْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلأَوَّلِينَ ﴾ [المؤمنون: ٦٨] أى هل حدث لهم ما لم يحدث لآبائهم من قبل ؟ وهل مجىء الرسول شىء جديد لم يسمعوا عنه من قبل ؟ هذا شىء طبيعى ، ولابد أنهم سمعوا من أهل الكتاب عن الرسل السابقة خاصة سيدنا إبراهيم ، فهم أبناء إسماعيل ، ويعرفون قصته مع أبيه إبراهيم عليهما السلام ، فكون أن يأتى لهم رسول فهذا ليس شيئًا عجيبًا .

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى فى معرض توبيخه لهم: ﴿ أَمْ لَمْ يَعْرِفُواْ رَسُولُهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ [المؤسون: ٢٩] أم منكِرُونَ ﴾ [ألوسون: ٢٩] أم هل جاءهم رسول غريب عنهم لم يعرفوا سيرته أو خلقه ، ولم يعايشوه ويعرفوا مسلكه قبل أن يبعث ؛ فأنكروه وأنكروا رسالته ؟! هذا لم يحدث ؛ لأن الرسول معروف لهم ، وهم عايشوه وعرفوا خُلقه وسلوكه ، وكانوا يسمونه الصادق الأمين ، وكانوا يحفظون عنده أماناتهم ودائعهم ، ولذلك الحق سبحانه يقول : ﴿ لَقَدْ جَاءَ هُمْ رَسُولُ ﴿ مِن النوبة : ١٢٨] ، ومعنى عَلَيْهِ مَا عَنِيْتُ حَرِيثُ عَلَيْتُ مُ مَا عَنْ اللهُ مِن اللهُ وسلوكه ، ومن جنسكم ، ومن نوعكم ، ومن قبيلتكم صاحبة السيادة والزعامة ، حتى يكون معروفًا لكم بأخلاقه وسلوكه وصدقه وأمانته ، فلو كانوا عقلاء لقالوا : إذا كنا لم خرب عليه كذبًا على الخلق ، فهل يعقل أن يكذب على الخالق ؟!

ولذلك أبو بكر على سمى الصديق ؛ لأنه صدق رسول الله على في أشد الأوقات التى كذبه فيها المشركون ، وحينما عاد الرسول على من رحلة الإسراء والمعراج ، وحدث الناس بما رأى وسمع كذبه الناس ، حتى بعض من أسلموا ، فلما جاء الكفار إلى أبى بكر وقالوا له : صاحبك يقول كذا وكذا . ما كان منه إلا أن قال لهم : إن كان قال فقد صدق . والنبى على يحملها تقديرًا لأبى بكر فيقول : « كنت أنا وأبو بكر في الجاهلية كفرسي رهان - أى في الخلق الطيب والسلوك المستقيم - فسبقته للنبوة فاتبعني ، ولو سبقني هو لاتبعته » . فهم يعرفون الرسول حق المعرفة ، وهم الذين لقبوه بالأمين ، ولم يجربوا عليه كذبًا أو حيانة ، كما لم يجربوا عليه ما كان يفعله أقرانه من الشبان ؛ من الجلوس في أماكن السمر واللهو والشراب ، فإذا كان هو كذلك وأنتم تعرفونه ؛ فلماذا كذبتموه ؟

ولذلك السيدة خديجة رضى الله عنها اعتبرت أول مجتهدة فى الإسلام؛ لأنها اجتهدت من مقدمات رسول الله على قبل البعثة على صدقه بعد البعثة، وذلك حينما نزل الوحى على الرسول في فى الغار، وضمه بشدة ثلاث مرات حتى بلغ منه الجهد، فلما عاد إلى السيدة خديجة وهو يرتجف ويرتعش، واستثه وطمأنته وقالت له: « والله يا ابن عم لن يخزيك الله أبدًا، إنك لتصل الرحم وتكسب المعدوم، وتعين على نوائب الدهر وتقرى الضيف، فوالله لن يخذلك الله أبدًا».

إذن . . . الحق سبحانه وتعالى أعد رسوله إعدادًا دقيقًا ، وصنعه على عينه وهو معروف لكم ، فمن ناحية تدبر القرآن وتدبرهم لمعانيه ؛ لأنهم أمة كلام وبيان ، كما أن إرسال الرسل ليس شيئًا غريبًا عنهم ، فهم يعرفون قصة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام وبناء الكعبة وغير ذلك . كما أن الرسول منهم وهم يعرفونه حق المعرفة ، ويعرفون خلقه وصدقه وأمانته ، ومعنى هورسُولُهُم والمؤهم والمؤهم ، كما أنه رسول منهم ، وقوله ورسُولُهُم والمؤهم والمؤهم بالنه مرسل إليهم ، كما أنه رسول منهم ، وقوله تعالى : وأم يقولُون به حينة الله بالم بالمؤهم والمختوق والمختوق كرهونك والمؤون والمؤون والمؤهم بالمختون ، والجنون معناه خلل الآلة العقلية ، التي تزن ينعي القرآن عليهم وصفهم للرسول على بالجنون ، والجنون معناه خلل الآلة العقلية ، التي تزن الحركات على وفق النفع والضر ، وتلجأ إلى النافع وتنرك الضار ، وتأتي بالخير وتدفع الشر ، فإذا نظرنا إلى محمد والمضر ، وتلجأ إلى النافع وتنرك الضار ، وتأتي بالخير وتدفع المر ، فإذا نظرنا إلى محمد والمنات فيه كل خصال الخير .

United States Called Control Called Call

ونحن نعرف في حياتنا أن الكذاب يحب الصادق ويحترمه ، والغضوب يحترم الحليم في أخلاقه ، والخائن يحترم الأمين .

إذن .. الأخلاق مقاييسها واحدة ، فعليكم أن تقيسوا محمدًا لا بالرسالة التي جاء بها ولكن بخلقه فيكم ! ! لن يستطيع واحد أن يتهم محمدًا في خلقه ، وما دام لا يستطيع واحد أن يتهمه في علقه ؛ لأن الذي يوجد الأخلاق هو العقل .

والحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ۞ مَا أَنَ بِنِعْمَةِ رَقِكَ بِمَجْنُونِ ۞ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ ﴾ [القلم: ١ - ٤]، يمجنُونِ ۞ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ ﴾ [القلم: ١ - ٤]، فالرسول ﷺ ليس مجنونًا كما زعموا، ويشهد له بذلك خلقه العظيم، ولكن العلة أنه جاءهم بالحق وهم يكرهون الحق؛ لأنه جاء على يد غيرهم، ولذلك إن أردت أن تعرف الحق فلا تأخذ المسائل على أنها لك دائمًا، بل خذها مرة لك ومرة عليك.

ولذلك أمر الله سبحانه للإنسان منا بأن يغض بصره عن محارم الغير ، هذا الأمر في ظاهره أنه قيد على حرية الحركة لعينيك ، ومنعهما من التمتع بالنظر إلى محارم الله ، ولكن الحقيقة أنه سبحانه قيد عينيك في أن تنظر إلى محارم غيرك ، وقيد عيون الناس أجمعين أن ينظروا إلى محارمك ، فأنت المستفيد ، فعليك أن تأخذ الأمر على أنه لك وليس عليك ؛ لأنه لصالحك

ولصالح الناس أيضًا، فالرسول على حينما جاءهم بالحق، غضب أهل الباطل؛ لأنهم مستفيدون من وجود الباطل وسطوته، فهم يظلمون الناس ويستعبدونهم، ويسلبون حقوقهم دون أن يردعهم أحد، فإذا جاء من يعدل الميزان ويساوى بين الناس، ويجعل معيار المفاضلة بينهم لا بسبب لون أو جنس، ولكن بالتقوى والعمل الصالح، فهذا لا شك سيغضب أهل الباطل، ويحفزهم على محاربة الحق، إذن غضب هؤلاء وعنادهم كان يجب أن يكون معيار تصديق لرسول الله

ونحن نقول لهم: انظروا إلى مطالب هؤلاء المكذبين ، ألم يقولوا للرسول : إنهم لن يؤمنوا به حتى يسقط السماء عليهم كسفًا ، أو يرقى في السماء ، ولن يؤمنوا لرقيه حتى ينزل عليهم كتابًا يقرءونه .

وفى ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَقَالُواْ لَن نُّوْمِنَ لَكَ حَقَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَنْبُوعًا ۞ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن يَخْيِلِ وَعِنَبِ فَنُفَجِّرَ ٱلْأَنْهَارَ خِلَالَهَا تَفْجِيرًا ۞ أَوْ تَشْفِطَ ٱلسَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِى بِاللّهِ وَالْمَلَيْكِكَةِ قَبِيلًا ۞ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن رُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَىٰ فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَن نُوْمِنَ لِرُفِيتِكَ حَتَى ثُنَزِلَ عَلَيْنَا كِنَابًا نَقْرَوُمُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إِلّا بَشَرَكَ رَسُولًا﴾ [الإسراء: ٩٠ - ٩٣].

\$\$<sub>\$</sub>\$\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$\$</sub>\$\$<sub>\$</sub>\$\$\$<sub>\$</sub>\$\$\$<sub>\$</sub>\$\$\$<sub>\$</sub>\$\$\$<sub>\$</sub>\$\$\$<sub>\$</sub>\$\$\$<sub>\$</sub>\$\$

إذن . . . هم يطلبون أن تخر السماء على الأرض ، ولو سقطت السماء على الأرض لفسدت كلتاهما فأهواؤهم لو اتبعها الحق لفسدت السماوات والأرض ؛ ولذلك الرسول على الفسدت كلتاهما فأهواؤهم حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به ه(١) لأنه على لا ينطق عن الهوى ، وكل ما يتحدث به فهو وحى من الله تعالى .

هنا نجد المستشرقين يمسكون بالآية التى تقول: ﴿وَمَا يَطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَى ﴾ ويقولون: إذا كان الرسول لا ينطق عن الهوى ، فمعنى ذلك أن كل كلامه وحى من عند الله ، وإذا كان الأمر كذلك ، فلماذا ينزل القرآن ليعدل له بعض الأحكام والمواقف التى حدثت منه ؟ فهذا دليل على أنه ساعة حكم هذا الحكم كان ينطق عن الهوى !! نقول لهم: أنتم لم تفهموا المقصود ؛ لأن الهوى معناه أن تعرف الحق لكن هواك يجعلك تبتعد عنه ، ورسول الله على لا يعرف لهذه الأشياء حكمًا حتى يولى نفسه عنه ؛ لأنها أشياء لم يكن قد نزل فيها حكم الله بعد ، فالرسول حكم فيها بمقتضى ما فهم ، فالله تعالى عدل له هذه الأحكام ، فلم يكن له فيها هوى ؛ لأن الهوى أن تعرف المسألة لكن هواك يجنح بك بعيدًا عنها ، كما أن الله تعالى يريد بذلك تصديق الرسول عيلى ؛ لأنه إذا كان الله قد عدل له بعض الأحكام دون أن يراه أحد أو يسمعه ، وبعد ذلك جاء ليخبر قومه أن الله عدل له هذا الحكم ، فهذا معناه أنه أمين وصادق ؛ لأنه لم يتعصب لنفسه ، ولم يخف على الناس ما عدله الله له ، فهو يقول ما له وما عليه .

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ بَلْ أَيْنَاهُم بِذِكْرِهِم فَهُمْ عَن ذِكْرِهِم مُعْرِضُون ﴾ [المؤمنون: ٧١] دليل على ضلالهم، وأنهم لا يفكرون في مصلحتهم؛ لأن أمة العرب لم يكن لها مكانة تذكر بين أمم الأرض، بل عبارة عن قبائل متفرقة متناحرة يحارب بعضها بعضًا لأتفه الأسباب، وهذه القبائل متنقلة لا تستقر في مكان، فلم يكن لهم أى قيمة حضارية بين الأمم قبل الإسلام، ومع أن العرب كانت فيهم بعض الصفات الذميمة، فقد كان فيهم من الصفات المحميدة الشيء الكثير، مثل الكرم والجود والشجاعة والنجدة، حتى إنَّ الواحد منهم كان يستحى أن يأتيه ضيف دون أن يقدّم له أقصى ما يستطيع تقديمه من طعام، حتى إن بعضهم هم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في السنة (١٥) عن عبد الله بن عمرو . وقال : إسناده ضعيف رجاله ثقات غير نعيم بن حماد ضعيف لكثرة خطئه .

أن يذبح ابنه للضيف حينما لم يجد شيئًا في بيته ، مع أنه كان طاويًا بالجوع هو وأولاده منذ ثلاثة أيام ، ولكن اللَّه أكرمه فرأى على البعد قطيعًا من الحُمر الوحشية في طريقها إلى الماء لتشرب ، فأصاب أحدها وأطعم منه ضيفه وأولاده وعدل عن ذبح ابنه ، فالعرب كانوا أناسًا عندهم خصال متناقضة ، فقد يسرق الواحد منهم ناقة ليذبحها لضيفه .

والحق سبحانه وتعالى جعل أمة العرب هكذا حتى يأتى الإسلام ، وهى أمة أمية ليس لها دراية بالحضارة ، فحين تأتى بهذه الأساليب العالية التى تحكم العالم ، وهى بهذا الشكل لا يقال : إن هذه قفزة حضارية ، ويعلم الناس أن هذا منهج من عند الله ؛ لأن أمة العرب لم تكن مؤهلة لأن تأتى بهذا الأسلوب المعجز ، إذن الأمية في العرب شرف لهم ، والأمية في رسول الله بحث شرف له ؛ لأنه لو كان متعلمًا لقالوا : إنه قرأ لفلان ودرس كتب كذا وكذا . فالرسول بحث لله وكن أميًا لكانت ثقافته جاءت من عند البشر ، ولكن لأنه أمى فثقافته كلها جاءت من عند الله وحده ، فالعرب عارضوا القرآن وحاربوه مع أنه كتاب نزل لهدايتهم وفيه ذكرهم وقوتهم وهو مصدر عزهم ومجدهم وفخارهم ، ولذلك الحق سبحانه وتعالى يقول : ﴿ وَإِنَّهُ وَسَوْفَ ثُمَّنَاكُونَ ﴾ [الزخرف : ٤٤] ، فهو شرف كبير للعرب والمسلمين وسيظل حتى تقوم الساعة ؛ لأن القرآن محفوظ من الله ﴿ لَقَدٌ أَنَرُنَنَا إِلَيْكُمْ كَتِبُ فِيهِ وَسَرْفَ كَتَبُ فِيهِ وَسَرْفَ كَتَبُ وَسَوْفَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ القرآن ويدافعوا عنه ؛ وسيظل حتى تقوم الساعة ؛ لأن القرآن محفوظ من الله ﴿ لَقَدٌ أَنَرُنَنَا إِلَيْكُمْ فَيْلُونَ فِيهِ اللهُ عَلَيْكُمْ أَفَلًا لَقَرَانَ ويدافعوا عنه ؛ لأن فيه شرفهم وتاريخهم وأمجادهم وذكرهم حتى تقوم الساعة .

ثم يقول سبحانه وتعالى: ﴿ أَمْ تَسْتُلُهُمْ خَرَا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُو خَيْرُ الرّزوانِ ﴾ [المؤمنون: ٢٧] الخرج هو ما يخرج منك، والخرج أنت تخرجه، لكن الخراج تقدمه رغم أنفك، والمعنى: إنْ أردت حربجا فلا تأخذ من هؤلاء، ولكن اطلب من ربك الذي يرزق جميع الخلائق وخزائنه لا تنفد، فلا تأخذ الرزق إلا ممن بيده الخير؛ لأن الحق سبحانه وتعالى لا يمن على خلقه برزق يرزقهم به؛ لأنه هو الذي استدعاهم إلى الكون، وما دام هو الذي استدعاهم إلى الكون أنت أيها المخلوق حين تدعو ضيفًا لتناول الطعام عندك، تصنع له طعامًا يكفي عدة أشخاص، فما بالك بخالق الأرض والسماء، فالرزق عند الله مضمون وما على الإنسان إلا أن يسعى لتحصيل هذا الرزق، الذي ضمنه الله له حين استدعاه إلى الحياة الدنيا.

ومعنى ﴿ خَيْرُ ۚ الرَّزِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ٧٦] لأنه سبحانه يرزق أصول الأشياء التي يرزق منها الرازقون من الخلق ، فأنت تعطى للفقير طعامًا ، فمن أين جئت بهذا الطعام ؟ لقد أخذت الحب الذي خلقه اللَّه ووضعته في الأرض التي خلقها الله ، ورويته بالماء الذي أنزله الله ، واجتهدت بطاقتك التي منحها اللَّه لك . . . إلخ . فإذا نظرت إلى الأشياء التي تنفق منها تجدها من عند الله، وهذا مثل الرجل الذي يشتري لوازم بيته، من دقيق وسكر وأرز، وخبز ولحم وخضراوات ، وفواكه وسمن ومكرونة . .. إلخ . فحين تقوم زوجته بمإعداد الطعام من هذه المواد التي اشتراها زوجها ، هل تكون هي التي جاءت بالطعام ، أم أن زوجها هو الذي أحضره في البيت؟! إذن لو نسبت كل رزق إلى مصدره لوجدت الله هو الرزاق الواحد؛ ولذلك كثير من العلماء قالوا : نزهوا ألسنتكم عن أن تقولوا فلان رازق ، واجعلوا هذه لله وحده ؛ لأنه الذي خلق الرزق وأوجد أصوله التي تعطى منها وأنت مناول للغير فقط .

**?Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx<sup>®</sup>Zqx** 

ثم يقول سبحانه : ﴿وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ﴾ [المؤمنون : ٧٣] أى : أنك يا محمد تدعو هؤلاء الناس إلى طريق الخير والفلاح والاستقامة والصراط المستقيم ، حتى إن ضرًّا واحدًا يستفيد بالطريق المعوج، إلا أنه سيفيد الملايين، كما أنه سينتفع بالصراط المستقيم في شيء آخر؛ لأننا قلنا : إنَّ الإنسان يجب أن ينظر لا إلى ما أخذه التشريع منه ، ولكن إلى ما وهبه التشريع له ، فالغنى نقول له : لا تغضب حين نقول لك : أُخْرِجْ مِن مالك للفقير ؛ لأنك تريد أن تستقبل الحياة بشجاعة الاستقبال ولا تخش الفقر ؛ لأنك لو أصبحت فقيرًا سيعطيك الأغنياء من أموالهم، فالإسلام أمّن لك حياتك وحياة أولادك بعدك، فإن أخذنا منك اليوم وأنت غنى ، سنعطيك غدًا وأنت فقير ، وحتى إن مت وتركت وراءك أطفالًا صغارًا لا ثروة لهم، فاطمئن على مستقبلهم؛ لأن المجتمع الإيماني لن ينساهم بل سيعطيهم ما يكفيهم من مال الأغنياء والقادرين.

فالمجتمع الإيماني هو الذي يرى الناس فيه يؤمنون بالقدر إيمانًا حقيقيًا ؛ لأن الناس لو رأوا يتيمًا مضيعًا ربما سخطوا ، لكن حين يُرى في المجتمع الإيماني أن كل مسلم أب ليتيم ، فسيشعر أن أبا واحدًا قد مات ، فقام بدلًا منه عشرات الآباء لهؤلاء الأيتام ، فيصبح الإنسان لا يخشي على أولاده من الضياع أو التشرد بعد موته ؛ لأنه علم أن المجتمع المسلم سيكفلهم ويربيهم أحسن تربية ، وحينئذٍ يستقبل الإنسان قدر الله بالرضا ، والصراط المستقيم هو الطريق المعتدل

الذي لا عوج فيه ، فلا هو منحرف يمينًا أو شمالًا ، ولا هو مرتفع ومنحدر في مساره .

ثم يقول تعالى: ﴿ وَإِنَّ اللَّيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ عَنِ الطِّرِيقِ اللَّهِ عَنِ الطِّمَرُولِ لَنَكِجُونَ ﴾ ومعنى « ناكبون » أى أنهم منحرفون عن الطريق الذى كان سيوصلهم إلى الغاية فى أقل وقت ، بأقل مجهود لأحسن غاية ؛ فالطريق المستقيم يوصلك إلى المطلوب فى زمن أقل ، وبأقل مجهود ، ولأحسن غاية ؛ لأن الطريق لا يجهد ويذلل إلا إذا كان موصلًا إلى منطقة هامة وجميلة ؛ ولذلك الطرق تأخذ اتساعها ورصفها والعناية بها بمقدار الغاية التى تؤدى إليها ، والأماكن التى توصل إليها ، فالذين لا يؤمنون بالآخرة منحرفون عن الصراط المستقيم ؛ لأن لهم حظًا فى هذا الاعوجاج ، فهم لا يحبون الاستقامة ويعشقون العوج والانحراف .

# وفاة أبى طالب وخديجة وما عناه رسول اللَّه ﷺ بعدهما

وقال ابن إسحاق: ثم إن حديجة بنت حويلد وأبا طالب هلكا في عام واحد، فتتابعت على رسول الله على المسائب بهلك حديجة، وكانت له وزير صدق على الإسلام، يشكو إليها، ويُهلك عمه أبي طالب، وكان له عضدًا وحرزًا في أمره، ومنعه وناصرا على قومه وذلك قبل مهاجرته إلى المدينة بثلاث سنين، فلما أهلك أبو طالب نالت قريش من رسول الله على من الأذى ما لم تكن تطمع به في حياة أبي طالب، حتى اعترضه سفيه من سفاء قريش، فنثر على رأسه ترابًا ودخل رسول الله على يته والتراب على رأسه، فقامت إليه إحدى بناته، فجعلت رأسه ترابًا ودخل رسول الله على ورسول الله على قول لها: لا تبكى با بنية، فإن الله مانع أماك هذا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن هشام (٢/ ٢٦٣، ٢٦٤).

# تسرية الله عن رسوله برحلة الإسراء والمعراج

يقول ربنا جل في علاه : ﴿ سُبْحَنَ ٱلَذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيَلَا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَكُوامِ إِلَى الْمَسْجِدِ ٱلْآَوَٰ اللهِ اللهُ اللهُ

كانت قسوة من أهل الأرض ما أبشعها ، فأراد الحق سبحانه وتعالى أن يسلّى رسوله على ؟ بأنه إن كان هذا جفاء أهل الأرض ، فانظر حفاوة أهل السماء ، فجاء حدث الإسراء والمعراج .

إن حدث الإسراء آية أرضية من المسجد الحرام، وهو معلوم للقوم، إلى المسجد الأقصى وهو معلوم أيضًا والإسراء آية أرضية من المسجد الحرام، وهو معلوم للقوم، إلى المسجد الأقصى وهو معلوم أيضًا للقوم، والمسافة بينهما أربعون يومًا بسير الإبل، فكون الرسول على يُحدث أنه أتاه في ليلة، فتلك معجزة في قطع المسافات، فأراد الحق سبحانه وتعالى أن يقربها لأذهان الخلق، فقال لا تقيسوا فعل الله بفعلكم ؛ لأن فعلكم يقتضى علا اليه في فعله أن يحتاج إلى زمن، فصدرها بقوله المسافة حسب الجهد والقوة، ولكن نزهوا الله في فعله أن يحتاج إلى زمن، فصدرها بقوله توثيق هذا الحدث، وحين يجيء النص القرآن بحدث فليس لنا إلا أن نؤمن به ؛ لأنه ورد من توثيق هذا الحدث، وحين يجيء النص القرآن بحدث فليس لنا إلا أن نؤمن به ؛ لأنه ورد من وقوانين البشر، لنحاول أن نفهم قوانين الله سبحانه وتعالى، ولكن ما دام الله سبحانه هو لذى وقوانين البشر، لنحاول أن نفهم قوانين الله سبحانه وتعالى، ولكن ما دام الله سبحانه هو لذى قال ؛ فالأمر الذى يجب على المؤمن هو أن يُسلم به ، وبعد ذلك على عقله أن يبحث في قياسات هذا التسليم أنه آمن أو في مبررات هذا التسليم ، فيجد المبرر الأول للتسليم أنه آمن أولاً بالله سبحانه وتعالى.

إن الإنسان أول ما يدخل في الدين يؤمن بالله سبحانه وتعالى ، وبعد ذلك يتلقى عن اللَّه سبحانه وتعالى . إذن ... فتلقيه عن الله سبحانه وتعالى ، مشروط بأنه آمن به سبحانه وتعالى ، فما عليه بعد ذلك إلا أن يُوثِّق الكلام ، أصَدَرَ مِنَ اللهِ ، أَمْ لَم يَصْدُر ؟ فَعِلَه إيمان المؤمن بأى محكم ، أو بأى حدث صادر عن الله سبحانه وتعالى هو توثيق صدوره من الله سبحانه وتعالى ، وبعد أن يوثّق صدوره عن الله سبحانه وتعالى ما عليه إلا أن يؤمن به وبأنه حدث ، وبعد ذلك لعقله أن يجول بطاقاته ؛ حتى يمكن أن يؤنس عقله بأن ذلك الحدث يكون وليس مُحالًا .

إن هذا الحدث استهله الله سبحانه وتعالى بكلمة: ﴿ سُبَحَنَ ﴾ ، ومعنى كلمة: ﴿ سُبَحَنَ ﴾ أول ما تقع على الذهن تعطى الإنسان طاقة قوية تبعد عنه كل شبهة مقارنة ، والتى تأتى بين قانون المادة الأرضية الإنسانية ، وبين قانون الله سبحانه وتعالى ، وإن معنى « سبحان الله »: أن الله سبحانه منزه في ذاته وفي صفاته وفي أفعاله ، فإذا صدر فعل ، وقال الله سبحانه وتعالى أنه صدر منه ، فجب أن أنزهه أنا عن قوانين البشرية ، ولا أُخْضِع فعل الله سبحانه وتعالى إلى قانون فعلى .

### من أسباب الهجرة

يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَفِرُونَكَ مِن ٱلأَرْضِ لِيُحْرِجُوكَ مِنْهَا وَإِذَا لَا يَلْبَثُوكَ خِلَافَكَ إِلَّا قَلِيلَا ﴾ [الإسراء: ٢٦] يستفز أى يخف، فهو من الحفة، مثلما تقول لابنك المتثاقل عن القيام: فز، أى انهض بسرعة وخفة. والأرض: المقصود بها مكة، والنبى على المتثاقل عن القيام: فز، أى انهض بسرعة وخفة. والأرض: المقصود بها مكة، والنبى على كان يحب مكة ولكن الكافرين بالغوا في إيذائه ومحاربته حتى يكره الإقامة بها، ويخرج منها ؛ لأنهم يظنون أنه إذا خرج من مكة ستنتهى دعوته ؛ لأنهم كانوا يرون أن أنصاره وأتباعه في مكة، فإذا تركها خسر الأتباع والمناصرين. ولذلك يطمئن الحق سبحانه رسوله على أنه حتى لو خرج من مكة فلن يلبثوا بعده إلا قليلاً. فهم يؤذون الرسول على ليخرج، ولكن الحروج لا يكون إلا بأمر الله تعالى، فالله سيتركهم حتى يمكروا وييتيوا لقتل الرسول على ثم ملكة من مكرهم. يبطل سبحانه مكيدتهم وتآمرهم وينجيه بقدرته وعظمته على من مكرهم.

وذلك لأن الحق سبحانه وتعالى أخبر القوم المعادين لرسول الله على أنهم لن يظفروا به بأى شكل من الأشكال ، فلن يقدروا عليه لا بالمواجهة ولا بالتبييت والمكر ، حتى لو استعانوا بالجن في الكيد للرسول على أو محاولة النيل منه ، فإن الله تعالى سينجيه .

فكأنه سبحانه يقول لهم: لا سبيل لمحاربة هذا الدين؛ لأنكم لن تستطيعوا أن تتغلبوا عليه لا جهارًا ولا تبييتًا، وحتى لو استعنتم بالجن الأقوى منكم، فلن تقفوا فى وجه هذه الدعوة؛ وهُو اللّذِي آرَسَلَ رَسُولُمُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ، وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ، [النوبة: ٣٣].

إذن .. قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيْسَتَفِرُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا وَإِذَا لَا لَيْبَثُونَ خِلَافَكَ إِلّا قَلِيهُ لَا فَلِيهُ فَالمُراد هنا: وإن كادوا ليجعلونك تخف إلى الخروج من مكة ليخرجوك منها ، ولو حدث لذلك فلن يلبثوا خلافك إلا قليلاً ، وصدق الحق سبحانه فيما أخبر به رسوله على أبعد عام من الهجرة حدثت موقعة « بدر » وانتصر المسلمون انتصارًا كبيرًا ، وقتلوا سبعين من صناديد قريش ، وأسروا سبعين آخرين ، فلم يتمتع المشركون بمكة بعد خروج الرسول وأصحابه منها ، لم يتمتعوا بالأرض ولا بالنعيم ولا بالسيادة التي كانوا فيها .

وقوله تعالى: ﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا فَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا ۖ وَلَا يَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٧] أى لماذا لم يعتبر هؤلاء القوم بما حدث للأمم السابقة الذين كذبوا رسل الله وآذوهم، فكانت عاقبتهم البوار والخسران. والسُنَّةُ هي العادة التي لا تتغير، وسُنَّةُ الله لا يستطيع أن يحولها أحد.

## هجرة النبي ﷺ والصديق 🐗

ما دام الإنسان قد آمن بأن العبادة لا تجوز إلا لله وحده ، والاستعانة به جل شأنه . ما دام هذا الإيمان قد استقر في القلب وظهر في السلوك ، فلابد أن ينصر الخالق سبحانه عبده المؤمن على خصوم الإيمان ، وهنا نحب أن نذكر حقيقة يجب ألا تغيب عن الأذهان ، أن على المؤمن ألا يعتقد أن هناك مخلوقا من مخلوقات الله قادر على أن يقف معاندًا لله تعالى ، إنما يقف الخلق المعاندون بعضهم لبعض في صراع بينهم ؛ لذلك فإننا نجد في العادة أن القوى يهزم الضعيف ، لكن إذا التحم الضعيف المؤمن بمنهج الله ضد خصم معاند فإن خصمه لن يقدر عليه حتى ولو كان الخصم قويًا ، ولسوف يكون الانتصار للضعيف المؤمن الملتزم بمنهج الله على الذي تخيلنا أنه قوى ، لكن قوته مجردة من الإيمان .

ولنأخذ من هجرة الرسول الكريم ﷺ درسًا ؛ لقد هاجر الرسول ﷺ من مكة ومعه أبو

بكر الصديق إلى المدينة ؛ ليَقِى المؤمنين هذا العذاب الذى كانوايتعرضون له من قِبَل كفار قريش .

ودخل الرسول على ومعه أبو بكر إلى غار ثورٍ ؛ يحتميان فيه من الكفار الذين حرجوا للبحث عن محمد على هذا الذي حطم آلهتهم وسفّه أحلامهم ، وكلنا نعرف قول أبي بكر الصديق لرسول الله على في هذه اللحظة : « لو نظر أحدهم تحت قدميه لرآنا » ، وكان رد الرسول الكريم على على صاحبه أبي بكر واضحًا جليًا يبعث على الاطمئنان ؛ لقد قال الرسول الكريم على : « ما ظنك باثنين الله ثالثهما »(۱) .

والقرآن الكريم يؤكد هذا القول الواضح بهذه الآية الكريمة: ﴿ إِلَّا نَتُصُرُوهُ فَقَدَ الْصَكَرُهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَبَهُ الّذِينَ كَفَرُوا ثَانِينَ النّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُمُ بِجُنُودٍ لَمْ لِمُسَرِعِهِ لَا تَحْدَزُنَ إِنَ اللّهَ مَعَنَا فَأْنَزُلُ اللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُمُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَكُ كَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِ الْعَلْمِا وَاللّهُ تعالى الله القوى القادر أن يبعث الطمأنينة والسكينية في قلب الرسول ﷺ وصحبه وهما في الخار .

ومن هذه الحكاية نستفيد ما يلى :

أن أى صراع يحدث بين إنسان وآخر قد يكون أحدهما قويًّا أو يكونان متساويين في القوة ، فإن الغلبة والانتصار سيكونان للأقوى ، أما إذا قام صراع بين إنسان مؤمن وآخر غير مؤمن ، فإن الغلبة ستكون للإنسان المؤمن ما دام قد آمن بالله ، ولن ينتصر عليه أحد إلا إذا شرَد بعيدًا عن منهج الله ، نضرب مثلاً على ذلك لتقريب المسألة العقائدية - ولله من قبل ومن بعد لمثل الأعلى - لنفترض أن رجلاً له غلام صغير ، ووقف الرجل ؛ ليتحدث إلى صديق له ، وذهب الغلام الصغير بعيدًا عن أبيه ليلعب في الشارع ، وتصدى لهذا الغلام الصغير أطفال كرر منه في القوة والعمر ، فلمن يلجأ الغلام ؟ لابد أنه سيلجأ إلى أبيه ، وفي اللحظة التي يلجأ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦٥٣)، ومسلم (١/٢٣٨١).

الغلام لأبيه يصاب الأولاد الأكبر منه بالخوف لأن للطفل أبًا قويًا وأن الوالد قادر على حماية ابنه .

ŶĸĸŶĸĸŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶŶĸĸŶ

يحدث ذلك من أب وابن ، كليهما مخلوق من مخلوقات الله ، فما بالنا بالخالق لكل الوجود ، ماذا يحدث عندما يحتمى صاحب حق ضعيف بالخالق سبحانه وتعالى ؟! ما بالنا بإنسان بذل كل ما في طاقته ؛ لتحقيق هدف في حدود منهج الله ، فتكاثر عليه المكذبون بمنهج الله ، فاستنجد هذا الإنسان المؤمن بالحى القيوم .

إن الحماية هنا لن تكون حماية أب لابنه ، ولكنها حماية خالق لمخلوق ؛ لذلك فعندما يقف عبد مؤمن ملتزم بمنهج الله ، فلابد أن يهمزم العبد المكذب بمنهج الله ، واقرأ قول الله تعالى : ﴿ أَلِيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةً ۗ وَيُحَوِّفُونَكَ بِأَلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ وَمَن يُضَالِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ ﴾ [الزمر: ٣٦] .

بهذا المنطق الإيماني كان الرسول الكريم ﷺ يواجه قريشًا بكفرها وجهلها وجاهليتها ، لقد اختاروا الضلال وأبؤا أن يُسلموا مع الرسول ﷺ لله الواحد الأحد، فكانت النتيجة الحتمية أن انتصر الرسول ومن معه ، واندحر الشرك وحزبه ، وهكذا الإنسان المؤمن بالله تعالى .

\* \* \*

## الرسول ﷺ وصاحبه في غار ثور

فى طريق هجرة رسول الله على إلى المدينة ، التجأ هو وأبو بكر الله إلى غار ثور واختبأا داخله ، وجاء الكفار ووقفوا عند مدخل الغار ، وسيطر الخوف على قلب أبى بكر خشية أن يقع رسول الله على في أيدى الكفار ، وقال : لو نظر أحدهم تحت قدميه لرآنا ، وكان أبو بكر بذلك يقرر واقعًا ، فالكفار واقفون على باب الغار ، والنبى على وأبو بكر فى داخله ، ونظرة واحدة من الكفار إلى داخل الغار تكشف الأمر كله .

فماذا قال رسول اللَّه ﷺ؟

رفع الأمر إلى اللَّه وقال : « ما ظنك باثنين اللَّه ثالثهما » . وهذا ما تشير إليه الآية الكريمة : ﴿ لَا تَحْـــزَنْ إِنَـــ ٱللَّهَ مَعَنَتْ ﴾ [التوبة : ٤٠] .

إذن .. فالرسول على رفع الأمر إلى الله ، فهو وأبو بكر في معية الله ، قول أبي بكر : لو نظر أحدهم تحت قدميه لرآنا .. هو قول الإنسان الخائف ، ولكن قول الرسول على : ﴿ لَا تَحْسَرُنَ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا ﴾ . معناه أنه بقدرة البشر لو نظروا تحت أقدامهم لرأونا ، ولكننا ما دمنا في حماية الله تعالى وعنايته فإنهم لن يرونا ؛ ذلك لأن قدرة الله ستزيغ أبصارهم فلن يرونا ، وحتى إذا نظروا تحت أقدامهم فلن يرونا ؛ وذلك لأن الله سبحانه وتعالى هو الذي يحفظنا ، فنحن لا نحفظ أنفسنا ، وهكذا جاءت هذه الآية ؛ لتبين لنا كيف أن الله سبحانه وتعالى إذا كان معنا كانت لنا الغلبة ، وأننا يجب أن نستعين بالله في جميع الأمور .

\* \* \*

## اثنان . . اللَّه ثالثهما

يقول تعالى : ﴿ يُثَيِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةُ وَيُعِيدُلُ ٱللَّهُ ٱلظَّالِمِينَّ وَيَقْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] .

القول الثابت معناه أنه حق لا يعتريه تغيير ، فالناس تتغير من حوله وهو يظل ثابتًا . والتثبيت يختلف في أعراف الناس باختلاف المثبت ؛ افترض أن عندك عمودًا مخلخلاً في البيت وجئت له بمهندسين ليثبتوه ، فماذا يفعلون ؟ يعملون له دعائم أرضية من أسفل . وتقول : أنا أحضرت له مهندسًا كبيرًا ثبته ، إذا كان هذا في البشر ، فما بالك إذا كان الله هو الذي سيثبت ؟ فهذا يردك إلى أن المثبت لن يطرأ على تثبيته خلل .

إذن .. فكلمة تثبيت دلتنا على أن الإنسان ابن أغيار ، وقد تقابله مصاعب ومتاعب في حياته ، فنقول له : إياك أن تخور .. لماذا ؟ لأن لك ربًا .

ورسول الله على حينما كان في الغار وجاء القوم يبحثون عنه ، ومروا أمام الغار ، قال أبو بكر : لو نظر أحدهم تحت قدميه لرآنا . فماذا قال له الرسول على المنطق كان يقتضى أن يقول له : لا .. حتى لو نظر أحدهم تحت قدميه فلن يرانا ، ولكنه لم يقل له ذلك ، وإنما قاله له : ﴿ لا يَحْدَرُنُ إِنَ اللّهُ مَعَنَا ﴾ . أبو بكر يتكلم عن القانون الكوني ، ورسول الله على يتكلم عن قانون حالق الكون سبحانه ، أبو بكر يقول بقوانين الكونيات : لو نظر أحدهم تحت قدميه لرآنا ، ورسول الله على يتحدث وكله ثقة بأن الله لن يسلمهما فيقول : « يا أبا بكر ، ما ظنك باثنين الله ثالثهما » .

إذن .. فوجه الرد على عبارة أبى بكر وهو يقول له: لو نظر أحدهم تحت قدميه لرآنا . كيف عدل عن قوله: لا ، لن يرانا أحد حتى لو نظر تحت قدميه . إلى عبارة أخرى هى : ﴿ لَا تَعَفَ عَدَلَ عَنْ وَلَا عَنْ وَلَا عَنْ يَعْلَ أَرَاد أَنْ يَلْفَت أَبَا بَكُر إلى قضية إيمانية ، ليس لأن نظرهم سكون ضعيفًا فلن يرونا ، ولكن لأننا في معية الله سبحانه وما دمنا في معية الله ، فالله تعالى حافظنا منهم ومن شرهم ، والله تعالى بالغ أمره قد جعل لكل شيء قدرًا .

#### دليلَ النبي ﷺ في الهجرة

كانت معرفة الطريق من مكة إلى المدينة على زمن رسول الله على تحتاج إلى خبرة حتى يتجنب الواحد منهم المفازات والمتاهات وحينما قام الرسول على بالهجرة اتخذ دليلاً للطريق، وكان دليله كافرًا، فلا يتأتى السير في مثل هذه الأرض بلا دليل.

# سرافة بن مالك يتتبع أثر رسول الله ﷺ

كان سراقة بن مالك يتبع أثر الرسول على ليفوز بالجائزة التي جعلها الكفار لمن يدلهم على مكان الرسول على وكان على فرس له ، فساخت قوائم الفرس في الرمل ، وهذه من المعجزات التي قال الله عنها : ﴿ وَأَيْكَدُمُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوَّهُكُ [التوبة : ٤٠] ففهم سراقة من ذلك أنه منع من متابعتهم ، وأن النبي على ظاهر على قومه فناداهم وقال لهم : أنظروني أكلمكم فوالله لا أريبكم ولا يأتيكم منى شيء تكرهونه ، فأمر رسول الله على أبا بكر الصديق أن يقول له : وما تبتغي منا ، فقال سراقة : تكتب لي كتابًا يكون آية بيني وبينك ، فأمر النبي على أبا بكر أن يكتب له فكتب له ، فأخذه ورجع ولم يذكر شيئًا مما كان ، حتى أسلم بعد فتح مكة .

#### غزوة بدر الكبرى

خرج رسول الله على إلى بدر هو والمؤمنون للاستيلاء على قافلة لقريش كانت مع أبى سفيان ، وهو فى قِلة من العدد ، فلما بلغ أبا سفيان خبر خروج النبى على بعث إلى مكة ضمضم بن عمرو يستنفر قريشًا لأجل أموالهم ، ونجا أبو سفيان بالعير ثم بعث إلى قريش إن الله نجى أموالكم فارجعوا . فقال أبو جهل : والله لا نرجع حتى نَرِدَ بدرًا ، فنقيم هناك ثلاثًا ، وننحر الجزر ، ونطعم الطعام ونشرب الخمور ، وتضرب علينا القيان ، وتسمع بنا العرب ، فلا يزالون يهابوننا أبدًا .

وهكذا وجد الرسول على ومن معه من المؤمنين أنفسهم مدفوعين إلى حرب لم يستعدوا لها مع كفار قريش فاستشار الله أصحابه . فقال أبو بكر فأحسن . وقال عمر فأحسن . وقال المقداد : يا رسول الله ، امض لما أمرك الله فنحن معك ، والله لا نقول كما قالت بنو إسرائيل

لموسى : اذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعدون . والذي بعثك بالحق ، لو سرت بنا إلى بَرْك الغماد، لجالدنا مَنْ دونه.

فقال له رسول الله ﷺ خيرًا .

ثم قال : أشيروا عَلَىَّ . - وإنما يريد الأنصار - .

فقال سعد بن معاذ : امضٌ لما أردت ، فوالذي بعثك بالحق ، لو استعرضْتَ بنا هذا البحر فَخُصَّته ، لَخَصْناه معك ، إنا لصُبُر عند الحرب ، فسِرْ بنا على بركة الله .

فَقال : سيروا على بركة اللَّه وأبشِروا ، فإن اللَّه قد وعدنى إحدى الطائفتين والله لكَأنى أنظرإلي مصارع القوم.

ثم سار حتى نزل قريبًا من « بدر » ؛ فلما رأى ﷺ قريشًا استقبل القبلة ومدَّ يديه وقال : « اللَّهُمَّ إِن تَهلِك هذه العصابة ، لا تعبد في الأرض «(۱) .

فما زال يستغيث حتى سقط رداؤه ، فأتاه أبو بكر ، فأخذ رداءَه فردَاه ، ثم التزمه من ورائه ثم قال : يا نبي الله ، كفاك مناشدتك ربك ، فإنه سينجز لك ما وعدك .

يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ كُمَّا أَخْرَجُكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ فَرِبْقًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكَوْهُونَ﴾ [ الأنفال: ٥] ؛ ذلك أنه حين أفلتت قافلة قريش ووجد المؤمنون أنفسهم يواجهون حربًا لم يستعدوا لها ، كره بعضهم ذلك .

وقوله تعالى : ﴿لَكُنرِهُونَ﴾ ليست طعنًا في المؤمنين ؛ لأنهم خرجوا ولا خيل معهم إلا ثلاثة ، فكأن حيثية الكراهية ليست تأثيًّا على أوامر الله ، ولكن لأننا إذا أخذناها بالأسباب .. نري أن المقاييس البشرية للحرب مختلة بين المؤمنين والكفار ، فالكفار مستعدون استعدادًا جيدًا للحرب؛ معهم السلاح والفرسان، وهم يزيد عددهم على تسعمائة .. بينما المؤمنون يتجاوزون الثلاثمائة بقليل.

ولكن اللَّه سبحانه وتعالى يريد أن يُعلمَ المؤمنين أن النصر ليس بالعدد ولا بالعُدة ، وإنما هو من عند الله سبحانه ، فأراد اللَّه تعالى أن ينصر هذه القِلة من المؤمنين على كفار مكة بعددهم الضخم وعدتهم الكثيرة القوية وكل ما استعدوا به ، فكأن اللَّه يريد أن يؤكد هنا حقًّا يجب أن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٦٣) من حديث عمر ﷺ.

يلتفت إليه المؤمنين جيدًا ، وهو أن النصر من عند الله .

والرسول ﷺ خرج في قضية حق ، وطالبًا لحق ، ولكن فريقًا من المؤمنين الذين كانوا معه كرهوا أن تُنقل العملية من مجرد استيلاء على قافلة عوضًا عما أخذته قريشًا منهم إلى قتال لم يستعدوا له .

والفرقة هي : الجماعة ، والجيش عادة يتكون من عدة فرق ، والذين قال عنهم الله تعالى : إنهم كارهون . لم يخرجهم من صفة الإيمان .

فَالْحَقَ تَعَالَى يَقُولَ : ﴿ كُتِبَ عَلَيْتُكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرَّهُ لَكُمُّمٌ ﴾ [البقرة: ٢١٦] ثم يفهمنا القضية فيقول : ﴿ وَعَسَىٰ آن تَـكَرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ۖ ﴾ .

أى أن القتال ولو أنكم تكرهونه إلا أن فيه خير لكم ، فلو لم تقاتلوا لاستهان بكم الناس واستعبدوكم وأخذوا كل ما تملكون .

أيكون القتال في هذه الحالة هو الخير ، أم عدم القتال والاستسلام للناس هو الخير ؟ بالطبع القتال هو الخير .

ولما خطب النبى على الناس، وشاورهم، وكأنه على يستطلع رأى الأنصار فقام سعد بن معاذ رضى الله تعالى عنه فقال: يا رسول الله، إنك خرجت لأمر، وأحدث الله غيره، فانظر الذى أحدث الله إليك فامض له.

فنزل قول الحق تعالى: ﴿ كُمَّا أَخْرَجُكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِ﴾ [الأنفال: ٥] والبيت هنا مقصود به اللدينة المنورة ؛ لأنها هي بيت رسول الله ﷺ والمؤمنين وذلك بعد أن هاجروا إليها واستقر بهم المقام فيها .

ويقول سبحانه وتعالى : ﴿ يُجَدِدُلُونَكَ فِي ٱلْحَقِّ بَعَدَمَا لَمَيَّنَ كَأَنَمَا يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ﴾ [الأنفال: ٦] .

ومعنى قوله تعالى : ﴿ يُجَدِلُونَكَ فِي ٱلْحَقِّ﴾ أى : يجادلونك في القتال بدعوى أن القوتين غير متكافئتين .

وقوله تعالى : ﴿ بَعَدِ مَا نَبَــَيْنَ ﴾ ؛ لأن الله سبحانه وتعالى قد وعد رسوله ﷺ إما القافلة وإما النصر في المعركة .

وكان فريق من المؤمنين يريدون الغنيمة السهلة ، بأن يستولوا على القافلة ويأخذوا أموالها ، وبذلك يكونوا قد استردوا جزءًا من أموالهم التي استولت عليها قريش حينما هاجروا إلى المدينة فرارًا بدينهم ، ولكنهم لم يتنبهوا إلى أنه ما دام الله قد اختار لهم القتال ، فهو أنفع لهم في دينهم وأنفسهم من القافلة وما فيها ؛ لأن الاستيلاء على القافلة لا يعطى لقضية الحق شيعًا اللهم إلا غنائم دنيوية ينتفع بها فريق من الناس لوقت ثم تنتهى ، ولكن الانتصار في المعركة يعطى غنائم دنيوية والهيبة ، ويُعلى شأنهم في الجزيرة كلها ، ويلقن كفار قريش درسًا بأن هؤلاء المسلمين القوة والهيبة ، ويُعلى شأنهم في الجزيرة كلها ، ويلقن كفار قريش درسًا بأن هؤلاء المسلمين الضعفاء قليلي العدد ، هم بدينهم وإيمانهم أقوى من الدنيا كلها ، ولذلك كان قَدَرُ الله سبحانه وتعالى هو القتال وليست القافلة .

ولكن فريقًا من المؤمنين لم ينتبه إلى قدر اللّه في اختياره ، وهم الذين وصف اللّه تعالى حالهم في قوله تعالى : ﴿ كَانَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمُوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ ﴾ والسوق لا يكون من الأمام ، ولكن القيادة هي التي تكون من الأمام ؛ لندل الناس على الطريق ، أما السوق فيكون من خلف تمامًا كما يسوق الراعى الغنم ؛ فهو يمشى خلفها ، حتى يتأكد أنه لا تشرد واحدة من الغنم ، ولا يكون السوق بغاية من يساق ، فلا يتبع الراعى الغنم حيثما تريد ، وإنما يتبعها إلى طريق مرسوم .

وقول الله تعالى: ﴿ يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ ﴾ معناه: أنهم ليسوا ذاهبين باختيارهم، وإنما مدفوعون دفعًا، فكأن بشاعة صورة الموت في لقائهم مع ما يقرب من ألف مقاتل من قريش مسلحين تسليحًا جيدًا وهم ثلاثمائة وثلاثة عشر، أى: أن كل واحد منهم سيقاتل ثلاثة من الكفار مجهزين تجهيزًا كاملاً للقتال. هذه الصورة جعلتهم يعتقدون أنهم بلا شك في هذا القتال سيقابلون الموت ولن ينجو منهم أحد.

ولذلك لم يكن ذهابهم للقتال ذهاب إنسان واثق من النصر ، ولكن ذهاب إنسان واثق من النصر ، ولكن ذهاب إنسان واثق من الموت ، ولم يتنبهوا إلى قدرةِ الله سبحانه الذي يستطيع أن ينصرهم حتى ولو أنهم قلة في العدد والعدة .

الحق سبحانه وتعالى حينئذ يُذكرهم بوعده لهم بالانتصار فيقول سبحانه وتعالى: ﴿وَإِذَ يَعُدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ اَلشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُرْكُ يَعِدُكُمُ اللّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَنَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَقُودُونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُرْكُ يَعِدُكُمُ اللّه وعدكم بالنصر ، إلا أنكم تريدون نصرًا مريحًا ليس فيه [الأنفال: ٧] أي: أنه بالرغم من أن اللّه وعدكم بالنصر ، إلا أنكم تريدون نصرًا مريحًا ليس فيه

شوكة ، والشوكة هى الشيء المدبب الطرف ينفذ بسهولة فى غيره ؛ لأنها تكون سميكة من أحد طرفيها رفيعة من الطرف الآخر ؛ حتى تكون قاعدتها غليظة تستوعب قوة الضربة ، ومقدمتها دقيقة تنفذ فى الجسد بسهولة ، وتكون حادة تمامًا مثل رأس الحربة .

الله سبحانه وتعالى وعدهم بالنصر ، وما دام الوعيد من الله ، فهو لابد واقع لا محالة ؟ لأن وعد إنسان لإنسان قد لا يتحقق ، فالإنسان يعيش عالم أغيار ، قد يموت قبل تنفيذ وعده ، وقد يضعف فلا يملك القدرة على التنفيذ ، وقد يأتى من هو أقوى منه ويمنعه ، وقد يغير الإنسان رأيه عندما يحين تنفيذ الوعد فيحنث بوعده .

ولكن إذا وعد الله سبحانه وتعالى فوعده الحق ، لأنه رب كل شيء ومَلِيكه القادر القاهر فوق عباده لا يُعْجزه سبحانه شيء في الأرض ولا في السماء .

إذن .. المؤمنون يريدون غير ذات الشوكة ، أى القافلة التى يستولون عليها بسهولة ، وبدون مشقة ، ولا تعرض فى ذلك لقتل ؛ لأن حراس القافلة قليل ، قيل : إنهم أربعون فارسًا ، بينما المؤمنون ثلاثمائة ويزيد .

ولكن الله سبحانه وتعالى أراد أمرًا آخر، أراد سبحانه: ﴿ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ. ﴿ وَلَكَ بَأَن يَعِلَمُ اللَّه الذي اصطفى محمدًا وأرسله وذلك بأن يعلم الجميع أن النصر من عند الله سبحانه، وأن الله الذي اصطفى محمدًا وأرسله للناس، لا يمكن أن يتخلى عنه حتى ولو كان في جيش ضعيف قوامه ما يزيد عن الثلاثمائة بقليل في مقابل جيش قوى يقارب عدده الألف جندى.

وقوله تعالى: ﴿ وَيَقَطَعُ دَايِرَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ الدبر: هو الخلف، ويقطع دابرهم، أى: يجعلهم يشعرون بالهوان والذلة؛ لأنك في أى قتال أو حرب لا تشعر بالأمان إلا إذا كان وراءك من يؤمّنونك، فإذا ذهب هؤلاء وانكشف ظهرك عرفت أن الهزيمة بلا شك قادمة، فترتبك وتفر من القتال.

والله يريد بهذا أن يُعْلَمَ الكافرون أن ظهرهم مكشوف ، وأنهم لا يستندون إلى شيء ، وإنما ظهورهم مكشوفة ؛ كما أن الله سبحانه وتعالى يُرِي هؤلاء الكافرون أن كثرتهم وقوتهم مع اعتمادهم على الباطل لا يعطيهم نصرًا ، بل يستأصلهم من جذورهم ، فلا تقوم لهم قائمة .

وقوله تعالى : ﴿ وَلَوْ كُوهَ ٱلْمُجْرِبُونَ ﴾ [الأنفال: ٨] : لأن المجرمين يكرهون إحقاق الحق

وإظهاره ولا أن تكون له دولة ؛ لأنهم يريدون أن تدوم دولة الباطل ؛ لأنها هي سلطانهم وهي قوتهم ، فإن زالت زالوا .

## الملائكة تشهد بدر

يقول الله تعالى : ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴿ الْأَنفَالِ : ٩] الاستغاثة هى : طلب الغوث ، ولا يُطلب الغوث إلا من قادرٍ عليه ، وأصلها : من الغيث وهو المطر . فعندما تجدب الأرض يتجه الناس إلى طلب الغوث ؛ لأنهم يحسون أن حياتهم مهددة ، فالماء هو أصل الحياة ، وطلبهم الغيث هو طلبٌ لإبقاء حياتهم .

والمؤمنون فى حرب، وهى حرب قد يفنون فيها ؛ لأنهم يواجهون عدوًا أقوى منهم فى العدد والعُدة ؛ لذلك هم يستغيثون بالله ، والذى استغاث هو رسول الله ﷺ ؛ فقد رفع يديه إلى السماء وقال : «اللَّهُمَّ أنجز لى ما وعدتنى »(١) .

ولكن اللَّه يقول: ﴿ تَسْتَغِيثُونَ﴾ والمستغيث واحد هو رسول الله .

نقول : إن الناس غفلوا عن أن هناك داعيًا واحدًا ومعه مُؤَمِّنون ، الداعي هو الذي يدعو ، والذين معه يقولون : آمين .

وهذا واضح فى قول الحق: ﴿ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبَّنَا ۚ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْتَ وَمَلَأَهُ رِينَةً وَآمَوُلا فِى الْحَيْوَةِ الدُّنَيِّا رَبَّنَا لِيُصِلُّوا عَن سَيِيلِكُّ رَبّنَا اطْمِسَ عَلَىٰ أَمْوَلِهِمْ وَآمَدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَآمَوُلا فِى الْحَيْوَةِ الدُّنِيَّا رَبّنَا لِيُصِلُّوا عَن سَيِيلِكُ رَبّنَا اطْمِسَ عَلَىٰ آمَوَلِهِمْ وَآمَدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَىٰ بَرُوا اللَّهُ الْعَذَابَ الأَلْمِمُ [يونس: ٨٨] مَن الذي دعا ؟ الذي دعا هو: موسى الطَيْقِلاَ بنص القرآن .. ولكن لاحظ ماذا قال اللَّه سبحانه وتعالى بعد ذلك ، قال جل جلاله: ﴿وَقَدْ الْمُوسَى اللَّهُ عَلَىٰ أَن موسى دعا وهارون قال: آمين . أُجِيبَت ذَعْوَنُكُمَا ﴾ [يونس: ٨٩] وهذا دليل على أن موسى دعا وهارون قال: آمين .

يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِٱلْفِ مِّنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُرْدِفِينَ﴾ [الأنفال: ٩] أى أنه عندما حدثت الاستغاثة استجاب لها الله، وأمر ملائكته بأن يقاتلوا مع المؤمنين.

ولكن مَنْ هم الملائكة ؟ إنهم عالم من خلق غيبي عنًا ، يجب علينا الإيمان بهم ، والذي

(١) أخرجه مسلم (١٧٦٣) واللفظ له، وأبو داود (٢٦٩٠)، والترمذي (٣٠٨١).

أخصناً دهم هو الله سبحانه وتعالى ، كما أخبرنا عن وجود الجن ونحن لا نراه .

الناس يقول: كيف يكون هناك موجود ولا يُرى ؟ وبعض الناس أنكروا وجود الجن والملائكة وقالوا: إن الملائكة هم الأسباب الميكانيكية في الكون!! وهذا جهل منهم بدين الله تعالى، وإنكار لمعلوم من الدين بالضرورة.

والحق سبحانه وتعالى حين يتكلم عن أمرٍ غيبيً ، فمن رحمته بعباده أن يوجد في كونه من المشهودات ما يُقرب هذا الغيب إلى عقولنا ، فيجعلنا نكتشف أشياء كانت غيبًا عنا ، لم تخلق وقت اكتشافها ؛ لنعرف أن هناك فرقًا بين وجود الشيء وإدراك وجوده .

فإذا تحدثنا عن الميكروبات مثلًا التى لم يتم اكتشافها إلا فى القرن السابع عشر ، هل خلقت الميكروبات فى هذا القرن ؟ أم كانت موجودة من قبل ؟ كانت موجودة ، وتخترق أجساد الناس وتدخل وتتكاثر وتسبب الأمراض ، كل هذا دون أن ندرى عن وجودها شيعًا ، فلما شاء الله سبحانه وتعالى لها الظهور دل على مَنْ اكتشفها ، فعرفناها بعد أن كنا لا ندرى عنها شيعًا .

إذن .. إذا جاء حديث من اللَّه عن أن هناك خلق موجود وأنت لا تدركه ، فخذ مما أدركت وجوده ليلًّا على تصديق أن هناك أشياء موجودة ، ولكنك لا تدرك وجودها .

# غزوة أحد

غزوة أحد هى الغزوة الكبرى الثانية بعد غزوة بدر الكبرى ، وغزوة بدر الكبرى انتهت بنصر المسلمين وهم قلة فى العدد ، وفى العدة ، ومع أنهم لم يذهبوا إلى بدر ليشهدوا حربًا ، وإنما ليصادروا أموال قريش فى العير القادمة من الشام عوضًا عن بعض أموالهم التى أجبروا على تركها فى مكة .

وشاء الله تعالى ألا يواجهوا العير المحملة ، ولكن قدر لهم أن يواجهوا الفئة ذات الشوكة ، ونصرهم الله تعالى عليهم نصرًا مؤزرًا على ما فيهم من نقص في العدد والعدة .

ولكن هذا النصر- نصر بدر- وإن يكن قد جعل للمسلمين مهابة في قلوب خصومهم ، إلا أنه قد أجج نار الثأر والكره في قلوب المشركين للنيل من المسلمين .

وروى أن أبا سفيان نذر ألا يمس النساء حتى يأخذ بثأر قتلي قريش في بدر ؛ كما مُنعت

النساء أن يبكين على القتلى ؛ لأن البكاء يريح النفس المتعبة ، وهم يريدون أن يظل الحزن مكبوتًا في نفوسهم ليصنع مواجيد حقدية تحرك النفس البشرية للأخذ بثأر هؤلاء القتلي .

هذا من ناحية العاطفة التى يحبون أن تظل متأججه. أما من ناحية المال ؟ فقد احتفظوا بمال العير الذى نجا ؟ ليكون وسيلة لتدبير معركة يردون فيها اعتبارهم ؟ فقد مشى عبد الله بن أبى ربيعة ، وعكرمة بن أبى جهل وصفوان بن أمية فى رجال من قريش بمن أصيب آباؤهم وإخوانهم يوم بدر فكلموا أبا سفيان ومن كانت له فى تلك العير من قريش تجارة فقالوا : يا معشر قريش ، إن محمدًا قد وتركم وقتل خياركم فأعينونا بهذا المال على حربه ، لعلنا ندرك منه ثأرًا . ففعلوا . فاجتمعت قريش ومن أطاعها من قبائل كنانة وأهل تهامة وخرجت بحدها وحديدها وجدها وأحابيشها ومن تابعها وأطاعها لحرب النبى وللهمنين فى جيش قوامه ثلاثة آلاف مقاتل ، ومعهم مائتا فرس ، وخرجوا ومعهم النساء التماس الحفيظة ، ولئلا يفروا ، فأقبلوا حتى نزلوا بعينين بجبل ببطن السبخة من قناة على شفير الوادى مقابل المدينة .

#### تمحيص المؤمنين

حينما خرج المؤمنون لقتال كفار قريش تخلف المنافقون عن القتال بقيادة عبد الله بن أبى ابن سلول زعمًا منه أن رسول الله ﷺ خالف أمره وخرج لملاقاة المشركين خارج المدينة ؛ وكانوا ثلث الجيش.

وفى هذا تمحيص للمؤمنين، والتمحيص يأتى فى الشيء الواحد، والفرق بين التمييز والتمحيص هو: أن التمييز يأتى فى شيئين، كالتمييز بين الإيمان والكفر، أما التمحيص فيأتى للمؤمن ويعركه عركًا يبين منه مقدار ما هو عليه من الثبات واليقين.

إن التمحيص يكون للفئة الواحدة ، وكأن اللّه يمحص تلك الفئة المؤمنة ؛ لأنها ستكون مأمونة على حماية هذه العقيدة إلى أن تقوم الساعة . فلا يمكن أن يتولى هذا الأمر إلا أناس لهم قلوب ثابتة ورباطة جأش وهمه دونها زخارف الدنيا كلها .. هذا هو التمحيص .

وبعد ذلك يعالج الحق النفس البشرية على أوضاعها البشرية ، فليس لمجرد أنهم آمنوا قد انصبت فيهم كل عقائد الإيمان ؟ بل كل مناسبة تمر عليهم يعطى الحق فيها لفتة من العقيدة ، ليتكون من بعد ذلك الأمر العقدى كله .

AND WIND PROPERTY OF THE PROPE

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ إِذْ هَمَت طَآ إِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفَشَلَا وَٱللَّهُ وَلِيُّهُمُّا وَعَلَى ٱللّهِ فَلْيَـتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ﴾ [آل عمران: ١٢٢] إن الطائفتين هما: بنو سلمة ، وبنو حارثة ، قيل: إنهما اختلفا في الخروج في الغد والمقام حتى همّا بالفشل ، والفشل الجبن.

وقيل: إن عبد الله بن أبى ابن سلول حين انخزل ومن معه من قومه أهل الريب والنفاق حاول أن يغرى بنى سلمة وبنى حارثة بالرجوع معه وعدم لقاء المشركين، فهمًا به، ولم يفعلا ؟ لأن الله تعالى قال: ﴿ وَاللَّهُ وَلَيْهُمُ أَلَهُ ، أَى : عاصمهما ، أو : أن الله ناصرهما .

#### مشاروة النبى ﷺ لأصحابه

قال الله تبارك وتعالى : ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَآنَفَشُوا مِنْ حَوْلِكَ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللّهَ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [آل عمران : ١٥٩] .

إن قول الحق: ﴿ وَفِيمَا رَحْمَةِ مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمّ ﴾ أى: بأى رحمة أودعت فيك ، وساعة تقول: بأى رحمة . فأنت تبهم الأمر ، وعندها تُبهم الشيء فكأنه شيء عظيم ؛ لأن الشيء يُبهم إما لأنه صغير جدًّا ، وإما لأنه كبير جدًّا . إن هذه الآية جاءت عقب أحداث حدثت في غزوة أحد منها:

الحدث الأول: لما سمع الرسول على والمسلمون بقدوم قريش ومن معها ونزولهم بعينين على شَفِير الوادى مقابل المدينة شاور النبي على أصحابه ، فقال رجل من الأنصار متى نقاتلهم يا رسول الله إذا لم نقاتلهم عند شِعْبِنا ؟

وقال رجال : ماذا نمنع إذا لم نمنعُ الحرب بَروع .

وقال رجال قولا صدقوا به ومضوا عليه منهم حمزةً بن عبد المطلب عم النبي ﷺ قال : والذي أنزل عليك الكتاب بالحق لتُجالدنهم .

وأبى كثير من الناس إلا الخروج إلى العدو ، لم يتناهوا إلى قول الرسول عَلَيْ ورأيه ، فلما صلى الرسول عَلَيْ ورأيه ، للقتال الرسول عَلَيْ الجمعة وعظ الناس وذكرهم وأمرهم بالجد والجهاد في التأهب للقتال وإعداد الجيش ، دعا بلأمته فلبسها ثم أذّن في الناس بالخروج ، فلما رأى رجال من ذوى الرأى أنهم أشاروا على رسول الله عَلَيْ بما يخالف ما كان قد بدر منه ، تراجعوا وقالوا : يا رسول

الله ، إن رأيت ألا تخرج ، فلا تخرج .

فقال ﷺ : « ما ينبغي لنبي إذا لبس لأمته أن يضعها حتى يقاتل » . أي ما دام قد لبس أداته فلا ينبغي له أن يضعها حتى يحكم الله بينه وبين عدوه .

الحدث الثانى: ثم بعد ذلك انخزل عبد الله بن أبى ابن سلول رأس المنافقين ومعه ثلاثمائة من قومه أهل النفاق والريب وقال: أطاعهم وعصانى ما ندرى علام نقتل أنفسنا هنا أيها الناس، وكان رأيه ألا يخرج من المدينة.

ومضى رسول الله ﷺ حتى نزل الشعب من أحد فى عدوة الوادى وفى الجبل وجعل ظهره وعسكره إلى أحد وقال: لا يقاتلن أحد حتى آمره بالقتال وتعبأ الرسول ﷺ للقتال وظاهر بين درعين – يعنى لبس درعًا فوق درع – وأُمَّر على الرماة عبد اللَّه بن جبير، وقال له: انضح الخيل عنا بأن لا يأتونا من خلفنا، إن كانت لنا أو علينا فاثبت مكانك لا نؤتين من قبلك وكان عددهم خمسون رجلاً، ودفع اللواء إلى مصعب بن عمير.

وذلك قول اللَّه تعالى : ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ ثُبَوِئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران : ١٢١] .

قوله : « تبوئ » أى : توطن . ومعنى « توطن تعينٌ لهم مكانا يلتزمون به » .

وكذلك كلمة: «مقاعد» فكأن الحق سبحانه وتعالى أعطى الإشارة في الآيات لأن يكون المؤمنون عندما يوطنهم القائد في أماكنهم عليهم ألا يتزحزحوا عنها.

و تعبأت قريش وهم ثلاثة آلاف ومعهم مئتا فرس قد جنبوها فجعلوا على ميمنة الخيل خالد بن الوليد وعلى ميسرتها عكرمة بن أبى جهل، وعلى المشاة صفوان بن أمية، وعلى الرماة وكانوا مائة عبد الله بن أبى ربيعة، وكان لواؤهم مع عثمان بن طلحة.

ولما وصل النبى على أحد صف المسلمين بأصل أحد. أى سفحه. وصلى بهم الصبح صفوفًا عليهم سلاحهم وأعطى النبى على سيفه إلى أبى دجانه .. وصف المشركين بالسبخة . فلما التقى الناس كان أول من أنشب الحرب أبو عامر الفاسق - وكان يسمى فى الجاهلية الراهب، فسماه رسول الله على الفاسق - فنادى يا معشر الأوس: أنا أبو عامر . قالوا: فلا أنعم الله بك عينًا يا فاسق ، فلما سمع ردهم عليه قال: لقد أصاب قومى بعدى شرًا ثم قاتلهم

قتالاً شديدًا ، ثم تراموا بالحجارة ، حتى ولى أبو عامر وأصحابه ، فأقبل الناس حتى حميت الحرب ، وقاتل أبو دجانة حتى أمعن فى الناس ، وقاتل حمزة عم الرسول علي في أثخن خصوصًا فى الرؤساء حتى قتل أرطأه بن شرحبيل وكان أحد حملة لواء المشركين من بنى عبد الدار ، والتقى حنظلة وأبو سفيان فعلاه حنظلة ، فضربه شداد بن أوس فقتله .

ولما قتل مصعب بن عمير رضى الله تعالى عنه أعطى النبى ﷺ اللواء عليًا، وهنا نادى طلحة بن أبى طلحة وكانوا يعدونه فى المعارك بألف، من يبارز، محرارًا فلم يجبه أحد من المسلمين، فقال: يا أصحاب محمد زعمتم أن قتلاكم فى الجنة وأن قتلانا فى النار، كذبتم واللات والعزى لو تعلمون ذلك حقًّا لخرج إلى بعضكم، فخرج إليه على رضى الله تعالى عنه فقتله. ثم حمل لواءهم مانع بن طلحة فرماه عاصم فقتله، ثم حمله الحارث بن طلحة فقتله عاصم، ثم حمله كلابُ بن طلحة فقتله الزبير، ثم حمله الجلاس بن طلحة فقتله طلحة بن عبيد الله ثم حمله شريح بن قارظ فلا يدرى قاتله، ثم حمله صواب غلامهم فقتله قزمان، ثم أنزل الله تعالى نصره على المسلمين وصدقهم وعده فحسوا الكفار، أى: استأصلوهم قتلاً بالسيوف حتى كشفوهم عن العسكر، فولى المشركون فارين هاربين، وتبعهم المسلمون حتى أجهضوهم، ووقعوا ينتهبون العسكر ويأخذون ما فيه من الغنائم وانشغلوا بها عن الحرب فلما رأى الرماة ذلك قالوا: الغنيمة الغنيمة، لقد ظهر أصحابكم فما تنتظرون.

فقال لهم أميرهم عبد الله بن جبير رضى الله تعالى عنه: أنسيتم قول النبى على العسكر تبرحوا. فأبوا، وقالوا: والله لنأتين الناس فلنصيبن من الغنيمة، فانطلقوا يتبعون العسكر وينتهبون معهم عندئذ نظر خالد بن الوليد إلى خلاء الجبل وقلة أهله فكر بالخيل وتبعه عكرمة ابن أبى جهل فحملوا على من بقى من الرماة فقتلوهم وقتلوا أميرهم عبد الله بن جبير وتصور إبليس لعنة الله تعالى عليه فى صورة رجل من الصحابة يقال له: جعال، فصرخ ثلاث صرخات أن محمدًا قد قتل، ثم قال عدو الله عليه لعنة الله تعالى: أى عباد الله أخراكم ؛ أى: اخترزوا من الذين فى أخراكم، يريد عدو الله أن يغلطهم فيقتلوا بعضهم بعضا، فعطفوا اخترزوا من الذين فى أخراكم، يريد عدو الله أن يغلطهم فيقتلوا بعضهم بعضا، فعطفوا يقتلون وهم لا يشعرون من الدهش وانكشف المسلمون وأصاب منهم العدو حتى خلص إلى مسول الله عليه فكسرت رباعيته وشج وجهه وكُلِمت شفته، فجعل على يسح الدم ويقول: كيف يفلح قوم خضبوا وجه نبيهم، وهو يدعوهم إلى الله.

وقاتلت دونه أم عمارة نسيبة بنت كعب رضى الله تعالى عنها، وقتلت فارسًا من المشركين وقال عنها النبى على : « ما التفت يوم أُحد يمينًا ولا شمالاً إلا وأراها تقاتل دونى . . . وتترس دونه على أبو دجانه رضى الله تعالى عنه بنفسه يقع النبل فى ظهره وهو لا يتحرك ، ورمى سعد بن أبى وقاص رضى الله تعالى عنه دونه رسول الله على بألف سهم بعضها من سهام النبى على حين فرغت سهامه ، فكان النبى على يناوله النبل ويقول : ارم فداك أبى وأمى ، فكان ذلك هو :

الحدث الثالث: الذي فيه خالف الرماةُ أمرَ الرسول عَلَيْ وتركوا مواقعهم رغم أنه عَلَيْ حَدْرهم من ذلك وقال: « لا تبرحوا مكانكم، إن رأيتمونا ظهرنا عليهم فلا تبرحوا، وإن رأيتموهم ظهروا علينا فلا تعينونا » [ أو كما قال ] . ولكنهم خالفوا أمر الرسول عَلَيْهُ .

الحمدث الوابع: هي قرارهم حينما قيل: قُتل رسول اللَّه ﷺ.

الحدث الخامس: أنه حين كان يدعوهم، فروا لا يلوون على شيء.

كل هذه الأحداث كادت تترك في نفسه ﷺ آثارًا ؛ ولذلك يقول الله تعالى له : ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللّهِ لِنتَ لَهُمْ ﴾ وكأن الله تعالى يقول لرسوله ﷺ : ما دامت الرحمة موهوبة من اللّه فلابد أن يجعل اللّه فيها طاقة تتحمل كل مخالفة من أمتك ومن أتباعك ، ولسائل أن يقول : ولماذا المخالفة ؟ نقول : إن الدين الجديد يخرجهم عما ألفوا من أمور الجاهلية . والذي يخرج واحدا عما ألف لا يصح أن يجمع عليه الخشن الفظ .

ولذلك يقولون للذى ينصح إنسانًا: إن النصح ثقيل ؟ لأن النصح معناه تجريم الفعل فى المنصوح . وهذا معناه أن النصوح . فتقول للمنصوح وأنت فى موقف الناصح : « لا تفعل هذا الأمر » . وهذا معناه أن ذلك الفعل ردىء . وما دمت وأنت ناصح لآخر تجرم له فعلاً ، فلا تجمع عليه أمرين : الأمر الأول : أنك تقبح فعله .

الأمر الثانى: أن تتخرجه مما ألف بأسلوب يكرهه ؛ لأنه فى حاجة إلى المودة والتعاطف. ونحن نستعمل هذا الأسلوب فى حياتنا ، إذ تقوم شركات الأدوية بتغليف الدواء المر بغلاف حلو الطعم ، بحيث يمر من الفم بلا ألم ، لأن الإحساس كله فى الفم بالنسبة للمواد المتناولة من خلاله ؛ لذلك نطلى الدواء بطقبة ناعمة الملمس وحلوة الطعم غالبا ، حتى تمر من

منطقة الفم والبلعوم التى فيها الإحساس بالتذوق إلى المعدة بحيث لا يشعر المريض بمرارة الدواء. فإذا كنا نفعل ذلك فى الأمور المادية، فمن باب أولى أن نفعل ذلك فى الأمور المعنوية . . . لماذا ؟ لأن النصح ثقيل، فلا تجعله جدلاً ، ولا ترسله جبلاً . إن الحقائق مرة فاستعيروا لها خفة البيان ، إن خفة البيان هى التى تؤدى الغرض بدون استثارة وبدون إثارة وبلفظ يحمل على التقبل .

وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا﴾ . «الفظُّ » هو: ماء الكرِش، فالإبل عندما تجد الماء تخزنه في كرِشها، إلى حين تحتاج إليه فتسترجعه مرة أخرى .

ومياه الكرش هذه غير جيدة الطعم وآسنة قليلاً ، وشُرب مثل هذا اللون من الماء يولد غضاضة في النفس . لذلك سموا هذا الماء بالفظ . وأطلق العرب كلمة « فظاظة » على خشونة القول . وغلظ القلب هو الذي تنشأ منه خشونة الألفاظ .

وقوله سبحانه : ﴿ فَأَعَفُ عَنْهُم ﴾ العفو هو : محو الذنب محوًا تامًا ، كما تمحو الريح آثار الأقدام من على الرمال .

والعفو يختلف عن كظم الغيظ ، فكظم الغيظ يعنى : أن أثر الغضب موجود فى النفس . ولكن الإنسان يكتم هذا الغيظ ، بمعنى أن الإنسان يكف جوارحه عن إظهار الانفعال . لكن العفو يعنى أن ينزع الإنسان أثر الألم والغيظ من أعماق نفسه .

وقول الحق سبحانه وتعالى لرسوله ﷺ : ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لَمُهُمْ ﴾ : يعنى : إن كانوا قد أذنبوا ، فعليك أن تعفو عنهم وتستغفر لهم ، وقول الحق : ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ ﴾ هذا العفو مسألة خاصة برسول الله ﷺ ، أما قول الحق : ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾ فالاستغفار من الرسول ﷺ لله جل وعلا ، وكأن الحق سبحانه يقول لرسوله ﷺ : إياك أن تكره التشاور بسبب ما أشاروا به ، وترتب عليه ما ترتب في أحد . لقد أردت أن تبقى في المدينة . لكنك شاورتهم في الأمر ، فأشاروا بالحروج للقاء كفار قريش . وما حدت يوم أحد لا يجب أن يقفل باب المشاورة .

لقد كانت معركة أحد معركة تهذيب وتأديب وتمحيص ؛ لذلك فلا يجب أن يترتب عليها أن تلغى المشورة ؛ وهذا أبو بكر الصديق رضى الله تعالى عنه لما ولى الخلافة وجاءت حروب الردة شاور جماعة المسلمين ، وعندما أشاروا بعدم قتال من ارتدُّوا عن الإسلام لم يأخذ مشورتهم .

والمشورة هي تلقيح الرأى بآراء متعددة الغرض منها إفادة المستشير والاستعانة بأهل الحَلِّ والعقد ، فإذا ما شرح الله صدره لرأى عزم عليه وتوكل على الله .

#### ويقول الشاعر :

شاور سواك إذا نابتك نائبة يومًا وإن كنت من أهل المشورات لقد اهتدى الشاعر إلى كيفية تقريب المعنى لنا ، فما دام الإنسان من أهل المشورة والناس تأخذ رأيه ، فلماذا لا يشاور غيره ؟

### ويكمل الشاعر النصيحة:

فالعين تنظر منها ما دنا ونأى ولا ترى نفسسها إلا بمرآة إن العين ترى الشيء القريب والشيء البعيد . لكن هذه العين تعجز عن رؤية نفسها إلا في المرآة . هكذا ينصح الشاعر صاحب الرأى السديد .

إن رأيه في أمور الغير قد يكون صحيحًا ومصيبًا ومقيدًا ؛ لأن عقل صاحب المشورة قد يكون مستوفيًا القدر الكامل من الاستيعاب ، وقد يكون هذا العقل لا هوى له فيما يقوله من رأى ، وأن الحق فقط هو الذي يجذبه ، أما في المسائل الخاصة بالإنسان نفسه . فقد يدخل فيها الهوى ويلوى المشورة وقد يطغى الهوى فيفسد الرأى الصالح .

لذلك يقول الحق سبحانه: ﴿ وَشَاوِرَهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتُوكُلُ عَلَى ٱللّهُ يُحِبُ الْمُتَوكُلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩] وقد عزم رسول الله ﷺ ولبس أداته ليحارب. ولم يكن من المقبول أن يأخذ الرسول ﷺ بالعزم، ثم يتراجع عنه ؛ لذلك يقول الحق سبحانه: ﴿ فَإِذَا عَنَهْتَ الْمُقبول أَن يأخذ الرسول ﷺ بالعزم، ثم يتراجع عنه ؛ لذلك يقول الحق سبحانه : ﴿ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكُلّ عَلَى ٱللّهِ ﴾ وهذه هي فائدة الإيمان. إن فائدة الإيمان هي هذه المعادلة، إن الجوارح تعمل والقلوب تتوكل، فالجوارح عليها أن تأخذ بأسباب الله ؛ فالفلاح إن أراد الزراعة، لابد أن يختار أجود البذور وأحسن السماد، وأن يقوم بحرث الأرض حراثة جيدة وأن ينتظم في مواعيد الرى، وأن يحافظ على الزرع ويعتني به وهذا كله من عمل الجوارح، وفي ذلك كله من عمل الجوارح، وفي ذلك كله تكون القلوب متوكلة على الله في إخراج المحصول وفق ما يشاء الله سبحانه ويقدر ؛ لذلك لا يجوز أبدًا أن يقول الفلاح المؤمن: المحصول آت، آت؛ لأني أحسنت أسبايي .. لماذا ؟ لأن المؤمن يتذكر دائمًا الحقيقة الكاملة، وهي أن فوق الأسباب مسببها وخالقها وهو الله العلى

# صدق اللَّه تعالى وعده

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَكَدُ صَكَدَقَكُمُ اللّهُ وَعْدَهُۥ إِذَ تَحُسُّونَهُم بِإِذَنِهِ ۚ حَقَّى إِذَا فَشِلْتُ مُ وَتَنَذَعْتُمْ فِي الْأَصْرِ وَعَصَكَبْتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرَىٰكُمْ مَّا تُحِبُّونَ مِنكُم مَّن الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَالْآخِرَةُ ثُمَّ صَكَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمُ وَلَقَدُ عَفَا عُنكُمْ وَاللّهُ ذُو فَضَلِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وآل عمران: ١٥٢].

قول الحق سبحانه: ﴿ وَلَقَتَدَ صَكَفَكُمُ اللَّهُ وَعَدَهُ ۖ كَأَنهُ قَدْ حَدَثُ وَعَدَ والواقع جاء على وفق الوعد. فقال الحق سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن نَصْرُوا اللَّهَ يَضُرُّكُمْ وَيُثَيِّتْ أَقَدَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧].

وقال سبحانه: ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَمُكُمُ ٱلْغَلِبُونَ﴾ [الصافات: ١٧٣] وبعد ذلك في التطبيق العملي، فإننا نجد أن الوعد قد تحقق، لكن متى يتحقق وعد اللَّه تعالى؟

الله تبارك وتعالى يقول: ﴿وَلَقَكَدُ صَكَدَقَكُمُ اللّهُ وَعَدَهُۥ إِذَ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ ﴿ وَكَالَمُ مَ ﴿تَحُسُّونَهُم﴾ أى تُذهبون حِسَّهم بالقتل. وأصله من الحِسّ الذى هو الإدراك بالحاسة. ومعنى: أذهبت حسه، أى: أفقدته الحس، أو «الحس» هو الصوت الذى يخرج من الإنسان، وما دام قد فقد الحس فإنه مات.

إن الحق يوضح للمؤمنين: أنكم حين صدقتم لقاءَكم بعدوكم على منهج الله .. صدق الله وعده، وهذا في أُحد عندما انتصر المسلمون في أول الأمر.

وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ حَقَّى إِذَا فَشِلْتُ مُ وَتَنَنزَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْدِ وَعَصَكِبْتُم مِن بَعْدِ مَا أَرَكُمُ مَّا تُحِبُّونَ مِن مِن مُرِيدُ ٱلدُّنِكَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢] لقد بدأ الوهن في أُحد من لحظة عصيان أمر الرسول ﷺ وترك الرماة للمواقع التي حددها لهم النبي ﷺ رغبة في الغنائم ، خاصة وأن الجولة الأولى كانت للمسلمين وبدت في الأفق تباشير الفوز والنصر .

إذن .. اللَّه تعالى يعطينا العِظة والعِبرة من معركتين، معركة بدر وهى التى صدق اللَّه وعده فيها وانتصر المؤمنون لما التزموا منهج الله، وأيضًا صدق اللَّه وعده في أُحد، فحينما تَبَخَلّى الرماة عن مواقعهم وخالفوا أمر الرسول ﷺ حدث للمؤمنين ما حدث.

إذن .. فالأمور بالتجربة الواقعية لا بالكلام النظرى ، إن الله تعالى صدق وعده ، فحينما دخل المؤمنون القتال والتزموا بتوجيهات رسول الله ﷺ أول الأمر انتصروا ، وقُتل ابن أبى طلحة الذى كان يحمل راية الكفار ومعه بضعة وعشرون كافرًا فى أول المعركة .

وعندما يُقتل حامل الراية ، فمعنى ذلك أن الراية انكسرت .

إذن .. ﴿ وَلَقَكَ صَكَدَقَكُمُ ٱللَّهُ وَعَدَهُۥ إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ؞ ۗ ولم تحدث الهزيمة إلا حينما خالفتم أمر الرسول يقول رب العزة سبحانه : ﴿ حَقَّى إِذَا فَشِـلَتُ مَ وَتَنَذَزَعْتُمْ فِى ٱلْأَمْــرِ وَعَصَكِيْتُم مِّنْ بَعْــدِ مَا أَرَىكُم مَّا تُحِبُّونَ ﴾ .

إذن .. كان الفشل حين حدث التنازع والعصيان والطمع في الغنائم، فلو لم يحدث ما حدث ؛ لتشكك المؤمنين في هذا الدين وصدقه ؛ وليعلموا أنهم عندما يتخلون عن أمر رسول الله عليه الله عليه الله عليه المال هو الفشل والهزيمة .

وقوله تعالى: ﴿ مِنكُم مَن يُرِيدُ ٱلدُّنْكَا وَمِنكُم مَن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ صار المعسكر الواحد فريقين فمن أراد الغنائم، أراد الدنيا. ومن ثبت على أمر الرسول ﷺ أراد الآخرة.

قال عبد الله بن مسعود رضى الله تعالى عنه: ما كنت أرى أن أحدًا من أصحاب رسول الله على يريد الدنيا حتى نزلت فينا يوم أُحد: ﴿ مِنكُم مِّن كُرِيدُ ٱلدُّنْيَ وَمِنكُم مَّن اللهِ عَلَيْ الدُّنْيَ وَمِنكُم مَّن اللهِ عَلَيْ الدُّنِي اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

وذلك لا يقدح فيهم رضى الله تعالى عنهم فالرماة ظنوا أن المعركة قد حسمت بعد أن رأو سقوط راية الشرك وقتل حاملها ومعه نفر من زعماء قريش وأشرافها الأمر الذي دفعهم للتخلى عن أماكنهم ؛ لم يتخلوا مجبنا ولا فرارًا من لقاء العدو ، لذلك عفا الله تعالى عنهم .

وقوله تعالى : ﴿ ثُمُّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ ۗ ﴾ ؛ ليختبركم ويمتحنكم .

إذن .. الأمر كان ابتلاءً واختبارًا للجماعة المؤمنة بأن يلتزموا أمر الله ورسوله دائمًا وألا تنصرف همتهم أبدًا إلى الدنيا وزخرفها ، وقد وعي المؤمنون الدرس جيدًا ، فبعد أحد لم تحدث

AND NOTE OF THE PROPERTY OF TH

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٤٦٣/١)، وصححه الشيخ شاكر (٤٤١٤)، والطبراني في الأوسط (١٣٩٩)، وذكره الهيثمي في المجمع (٦/ ٣٣٠، ٣٣٠)، وقال: رواه الطبراني في الأوسط.

لهم هزيمة أبدًا طيلة عهد رسول الله ﷺ معهم .

ولذلك يقال: إن الدرس الذى يُعلم النصر لا يعتبر هزيمة في الغالب. ومثال ذلك - في حياتنا العادية - نجد أن ابنًا قد رسب سنة دراسية ورأى ذلة الرسوب وشماتة الناس فيه ، ورأى نظرة عدم التقدير من أسرته ومدرسيه وأهل الحي الذي يسكن فيه ؛ هنا يلتفت الطالب لنفسه ويبذل الجهد حتى يعوض ما فات ، إن درس الرسوب الأول هو خير للطالب في مثل هذه الحالة .

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ نَصْعِدُونَ وَلَا تَكُورُنَ عَلَىٰ أَحَدِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِيَ أَحَدِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِيَ أَخْرَنَكُمْ فَأَثْبَكُمْ غَمَّا بِغَمِّ لِيَحَيِّلَا تَحْرَنُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا مَا أَصَبَكُمْ وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [آل عمران: ١٥٣] وكلمة: ﴿ أَذَ ﴾ توحى باستحضار ما حدث ، وقوله: ﴿ فُسْعِدُونَ ﴾ أى فى الجبل هاربين من أعدائكم والمعنى: ساعة نزل الرماة من على الجبل مخالفين بذلك أمر رسول اللّه ﷺ ، ولاحظ خالد بن الوليد – وكان يومها فى صفوف الجبل مخالفين بذلك فالتف حول الجيش المؤمن وعلا الجبل فحدث هرج ومرج وتمكن الخوف والرعب من المؤمنين نتيجة لهذا التحول الخطير فى المعركة فكانوا لا يلتفتون إلى أحد.

وقوله تعالى: ﴿وَالرَّسُولُ. يَدْعُوكُمْ فِي أَخْرَىنكُمْ ﴾ . أى إلى ترك الفرار والعودة ، والرجعة ، والكرة على عدوهم .

وقوله تعالى : ﴿فَأَثُنَكُمْ غَـمَّا لِغَـمِّكُ ،

الغم الأول: ما أصاب المسلمين من الهزيمة ، وما أصابهم من القتل والجرح بعد أن كانوا قاب قوسين أو أدنى من النصر والظفر بالغنيمة .

والغم الثاني: حين قيل أن النبي ﷺ قد قتل.

كأن الغم الذى حدث أراد به الله تعالى أن يخرج من القلب ما دخله من الحرص على الغنيمة ، قال تعالى : ﴿ فَأَتُنَكُمْ غَمَّا يِغَمِّ لِكَيْلًا تَحْرَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا مَآ الغنيمة ، قال تعالى : ﴿ فَأَتُنَكُمْ غَمَّا يِغَمِّ لِكَيْلًا تَحْرَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا مَآ أَصَكَبُكُمْ وَاللّه عَلَي مَسْاعر هؤلاء المؤمنين . فمن الجائز أنهم من هول المعركة لم يسمعوا نداء رسول الله على مشاعر هؤلاء المؤمنين . فمن الجائز أنهم من هول المعركة لم يسمعوا نداء رسول الله على مها و للله والحساس .

### سيد الشهداء . . حمزة عم النبي ﷺ

الشهيد هو من قتل في سبيل الله تعالى ، قال الله تعالى : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّه اللّهِ أَمُواتًا بَلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِهِم يُرْزَقُون ﴾ [آل عمران : ١٦٩] فإذا كان هذا الذي قتل شهيد حيّ ، فإن الاعتداء عليه بعد استشهاده هو اعتداء على حي ، فكل الذين استشهدوا يوم أُحد ومُثلّ بهم هم الذروة من الشهداء ، ويأتي في طليعتهم رضى الله تعالى عنهم أسد الله تعالى ، وأسد رسوله على : حمزة بن عبد المطلب عم الرسول على ، فحينما قتله وَحُشِي ، ونقل الخبر لهند زوجة أبي سفيان جاءته وبقرت بطنه وأكلت من كبده وجدعت أنفه وأذنيه ، فكانت كل مضغة ، وكل جدعة هي بمثابة قتلة جديدة له ، لذا قال الشاعر :

على شهداء الأرض طرّة من الموت في وصل الحياتين بالأخرى أحمزة عم المصطفى أنت سيد وحسبك من تلك الشهادة عصمة

### حزن الرسول ﷺ على حمزة

[ خرج رسول الله ﷺ يلتمس حمزة بن عبد المطلب فوجده ببطن الوادى قد بقر بطنه عن كبده ومُثل به ؟ فجدع أنفه وأذناه ، فقال رسول الله ﷺ حين رأى ما رأى : « لولا أن تحزن صفية ويكون سنة من بعدى لتركته حتى يكون في بطون السباع وحواصل الطير ، ولئن أظهرنى الله على قريش في موطن من المواطن لأمثلن بثلاثين رجلًا منهم » .

فلما رأى المسلمون حزن رسول الله على وغيظه على من فعل بعمه ما فعل ، قالوا : والله للن أظفرنا الله بهم يومًا من الدهر لنمثلن بهم مثلة لم يمثلها أحد من العرب ، فأنزل الله تعالى ، فيما قاله من ذلك رسوله صلوات الله عليه وسلم : ﴿وَإِنْ عَافَبَتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَتُمُ فِيما قاله من ذلك رسوله صلوات الله عليه وسلم : ﴿وَإِنْ عَافَبَتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَتُمْ فِيما قاله من ذلك رسوله صلوات الله عليه وسلم : ﴿وَإِنْ عَافَبَتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَتُمْ لِيهِ وَلَا تَعْذَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا يَعْفَرُنْ عَلَيْهِمْ وَلَا يَعْفَرُنْ عَلَيْهِمْ وَلَا يَعْفَرُنْ عَلَيْهِمْ وَلَا يَعْفَرُنُ عَلَيْهِمْ وَلا يَعْفَرُنْ عَلَيْهِمْ وَلا يَعْفَلُونَ فَلا يَعْفَرُونَ عَلَيْهِمْ وَلا يَعْفَلُونَ فَي ضَيْقِ مِمَا يَمْكُرُونَ فَ [النحل: ١٢٦، ١٢٧] ، فعفا رسول الله عليه وصبر ونهى عن المثلة .

ويقال: إن رسول الله ﷺ لما وقف على حمزة قال: « لن أُصاب بمثلك أبدًا! ما وقفت موقفًا قط أغيظ لى من هذا ». ثم قال: « جاءنى جبريل فأخبرني أن حمزة مكتوب في أهل

السماوات السبع: حمزة بن عبد المطلب أسد اللَّه وأسد رسوله » .

ثم أمر به رسول الله على فسنجى ببرده ، ثم صلى عليه فكبر سبع تكبيرات ، ثم أتى بالقتلى ، يوضعون إلى حمزة وصلى عليهم وعليه معهم ، حتى صلى عليه ثنتين وسبعين صلاة ، وأقبلت صفية بنت عبد المطلب لتنظر إليه ، وكان أخوها لأبيها وأمها ، فقال رسول الله لله الزبير بن العوام : « القها فأرجعها ، لا ترى ما بأخيها » . فقال لها : « يا أمة : إن رسول الله على يأمرك أن ترجعى » . قالت : وليم ؟ وقد بلغنى أنه ممثل بأخى - وذلك فى الله - فما أرضانا بما كان من ذلك ، لأحتسبن ولأصبرن إن شاء الله ، فلما أخبر الزبير بذلك رسول الله على قال له : حل سبيلها ، فأتته فنظرت إليه فصلت عليه واسترجعت واستغفرت له ، ثم أمر به رسول الله على فدُفن .

وزعم آل عبد الله بن جحش أن رسول الله و الله و الله بن جحش مع حمزة فى قبره ، وهو ابن أخته أميمة بنت عبد المطلب ، وكان قد مُثّل به كما مُثّل بخاله حمزه ، إلا أنه لم يبقر عن كبده وجدع أنفه وأذنيه ، فلذلك يقال له : المجدع فى الله ، وكان أول النهار قد لقى سعد بن أبى وقاص فقال له عبد الله : هلم يا سعد فلندع الله وليذكر كل واحد منا حاجته فى دعائه وليؤمن الآخر ، فقال سعد : يا رب إذا لقيت العدو فلقنى رجلًا شديد بأسه شديدًا حرده أقاتله فيك ويقاتلنى ثم ارزقنى الظفر عليه حتى أقتله وأسلبه سلبه ، فأمن عبد الله بن جحش ثم قال : اللهم ارزقنى رجلًا شديدًا بأسه شديدًا حرده أقاتله فيك ويقاتلنى ثم يجدع أنفى وأذنى ، فإذا لقيتك غدًا قلت لى : يا عبد الله ، فيم جدع أنفك وأذناك ؟ فأقول : فيك يا رب وفى رسولك . فتقول لى : صدقت ، فأمن سعد على دعوته .

قال سُعد: كانت دعوة عبد الله خيرًا من دعوتى ، لقد رأيته آخر النهار وإن أذنيه وأنفه معلقتان في خيط، ولقيت أنا فلانًا من المشركين فقتلته وأخذت سلبه.

وذكر الزبير أن سيف عبد الله بن جحش انقطع يوم أُحد فأعطاه رسول الله على عرجونًا فعاد في يده سيفًا قائمًا منه ، فقاتل به فكان ذلك السيف يسمى العرجون ، ولم يزل هذا يتوارث حتى بيع من بغا التركى بمائتي دينار ](١) .

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من الاكتفاء في مغازي الرسول ﷺ والثلاثة الخلفاء (٨/٢ - ١١٠٠).

# ( فتح مكة ) غزوةُ الفتحِ الأعْظمِ

[ وكانت فى رمضان سنة ثمان من الهجرة ، وقد ذكرها اللّه تعالى فى القرآنِ فى غيرِ موضع ، فقال تعالى : ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُمْ مَنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَلْنَلُ أُولَيْكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ النّينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَلْنَالُواْ وَكُلّا وَعَدَ اللّهُ الْحُسْنَى ﴾ الآية [ الحديد : ١٠] . وقال تعالى : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفْوَاجًا ۞ فَسَيّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرَهُ إِنّاتُمُ كَانَ نَوَّابًا ﴾ [النصر : ١ - ٣] .

وكان سبب الفتحِ بعد هُدْنةِ الحديبيةِ : كان في صلحِ الحديبيةِ أنه مَن شاء أن يَدْخُلُ في عقدِ محمدِ وعهدِه دخل ، فتواتَبَت خُزاعةُ وقالوا : نحن ندْخُلُ في عقدِ وقالوا : نحن ندْخُلُ في عقدِ وقالوا : نحن ندْخُلُ في عقدِ محمدِ وعهدِه . وتواتَبت بنو بكرِ وقالوا : نحن ندْخُلُ في عقدِ مريشٍ وعهدِهم . فمكثوا في تلك الهُدْنةِ نحوَ السبعة أو الثمانية عشرَ شهرًا ، ثم إن بني بكرٍ وثَبوا على خُزاعة ليلا ، بماءِ يقالُ له : الوَتِيرُ . وهو قريبٌ مِن مكة ، وقالت قريشٌ : ما يَعْلَمُ بنا محمد ، وهذا الليلُ وما يَرانا أحد . فأعانوهم عليهم بالكُراعِ والسلاحِ ، وقاتلوهم معهم ؛ للضَّغْنِ على رسولِ اللَّهِ ﷺ ، وإنَّ عمرَو بنَ سالم رَكِب عندَما كان مِن أمرِ خُزاعة وبني بكرٍ بالوَتِيرِ ، حتى قدِم على رسولِ اللَّهِ ﷺ يُخْبِرُه الخبرَ ، وقد قال أبيات شعر ، فلما قدِم على رسولِ اللَّهِ ﷺ يُخْبِرُه الخبرَ ، وقد قال أبيات شعر ، فلما قدِم على رسولِ اللَّهِ ﷺ أنشَدَه إياها :

لاهُم إنى ناشد محمداً قد كنتُم وُلْدًا وكنا والِدَا فانصُر رسولَ اللَّهِ نصْرًا أَعْتَدَا فيهم رسولُ اللَّهِ قد تجَرُدا في فَيْلَقِ كالبحرِ يجرى مُرْبِدًا ونقَصُوا ميشاقَك المُؤكَدا وزعَموا أن لستُ أدْعو أحدًا هم بَيْتونا بالوتِيرِ هُجُدا

حِلْفَ أبيهِ وأبينا الأَثْلَدَا ثُمَّتَ أَسلَمْنا فلم نَنْزِعْ يدَا وادْعُ عبادَ اللَّهِ يأتوا مَدَدَا إنْ سِيمَ خَسْفًا وجهه تربَّدَا إنَّ قريشًا أَخْلَفوك المَوْعِدَا وجَعَلوا لى فى كَداءِ رُصَّدَا فهم أَذَلُ وأقلُ عَدَا وقَتَّلونا رُكَعًا وسُجُدَا

فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ : « نُصِرْتَ يا عمرَو بنَ سالمٍ » . فما بَرِح رسولُ اللَّهِ ﷺ حتى مرَّت

بنا عَنَانةٌ فى السماءِ ، فقال رسولُ اللّهِ ﷺ : « إنَّ هذه السحابةَ لَتَستهِلُّ بنصرِ بنى كعبٍ » . وأمر رسولُ اللَّهِ ﷺ الناسَ بالجَهازِ ، وكتَمَهم مَخْرَجَه ، وسأَّل اللَّهَ أن يُعَمِّى على قريشٍ خبرَه ، حتى يَتْغَتَهم فى بلادِهم .

قال ابنُ إسحاق : وكان السبب الذي هاجَهم ، أنَّ رجلًا مِن بني الحَضْرَميُّ ، اسمُه مالكُ ابنُ عبَّادٍ ، مِن مُحلفاءِ الأسودِ بنِ رَزْنِ خرَج تاجرًا ، فلمَّا توسَّط أرضَ خُزاعة ، عدَوًا عليه ، فقتلُوه وأخَذُوا مالَه ، فعَدَتْ بنو بكرِ على رجلٍ مِن بَني خُزاعة فقتلُوه ، فعَدَت خُزاعة قُبَيلَ الإسلامِ على بني الأسودِ بنِ رَزْنِ الدُّئِليِّ – وهم مَنْخَرُ بَني كِنانة وأشرافُهم ؛ سَلْمَى وكُلْثومٌ وذُوَيْبٌ – فقتلُوهم بعَرَفة عند أنصابِ الحَرَمِ . قال ابنُ إسحاق : وحدَّثني رجلٌ مِن الدُّئِلِ قال : كان بَنو الأسودِ بنِ رَزْنِ يُودَوْن في الجاهليةِ دِيَتَيْن دِيَتَيْن .

قال ابنُ إسحاق : فبينا بنو بكر ونحزاعة على ذلك ، إذْ حجز بينهم الإسلام ، فلمّا كان يوم الحديبية ، ودخل بنو بكر في عقد قريش ، ودخلت نحزاعة في عقد رسولِ اللّهِ عَلَيْ ، وكانت الهدنة ، اغتنمها بنو الدّيلِ مِن بنى بكر ، وأرادُوا أن يُصِيبُوا مِن خُزاعة ثأرًا بأولئك وكانت الهدنة ، اغتنمها بنو الدّيلِ مِن بنى بكر ، وأرادُوا أن يُصِيبُوا مِن خُزاعة ثأرًا بأولئك النفر ، فخرَج نَوْفَلُ بنُ مُعاوية الدّيلِي في قومه ، وهو يومتذ سيدُهم وقائدُهم ، وليس كلُّ بنى بكر تابّعه ، فبيّت خُزاعة وهم على الوّيبر – ماء لهم – فأصابوا رجلًا منهم ، وتحاوزوا واقتتلوا ، ورفدت قريش بنى بكر بالسلاح ، وقائل معهم مِن قريش من قائل بالليلِ مستخفيًا ، حتى حازُوا خُزاعة إلى الحرم ، فلمّا انتهوًا إليه ، قالت بنو بكر : يا نَوْفَلُ ، إنّا قد دخلنا الحرم ! إلهك إلهك الهك . فقال كلمة عظيمة : لا إلة اليوم ، يا بنى بكر أصِيبوا ثأرَكم ، فلَمَدْرى إنّكم لَتَسْرِقون في الحرم ، فلل تُصيبون ثأرَكم فيه ؟! ولجأت نُواعة إلى دار بُدَيْلِ بنِ وَرْقاءَ بمكة ، وإلى دار مَولَى لهم يقالُ له : رافع .

TO THE PROPERTY OF THE PROPERT

وقد قال الأُخْزَرُ بنُ لُعْطِ الدُّيْلِيُّ في ذلك :

ألاً هل أتى قُصْوَى الأَحَابيشِ أنَّنا حبَسْناهمُ فى دَارةِ العبدِ رافِع بدارِ الذَّليلِ الآخذِ الضَّيْمَ بعدَما حبَسْناهمُ حتى إذا طالَ يومُهم

رَدَدْنا بنى كعبِ بأفوقَ ناصِلِ وعندَ بُدَيْلٍ مَحْبِسًا غيرَ طائِلِ شفَيْنا النُّفوسَ مِنهمُ بالمَناصِلِ نفَحْنا لهم مِن كلَّ شِعْبِ بوابلِ

نُذَبُحُهمْ ذَبْحَ التُّيُوسِ كَأَنَّنا همُ ظلّمونا واعتدّوًا في مَسيرِهم كأنَّهمُ بالجِزْع إذ يَطرُدُونهم

أشود تبارى فيهم بالقواصل وكانوا لَدَى الأنصابِ أَوَّلَ قاتل قَفَا ثَوْرَ حَفَّانُ النَّعامِ الجَوَافِلِ قال : فأجَابِه بُدَيْلُ بنُ عبدِ مَناةَ بنِ سَلَمةَ بنِ عمرِو بنِ الأَجَبُّ ، وكان يقالُ له : بُديلُ بنُ أمُّ

أَصْرَمَ ، فقال :

تَعاقَد قومٌ يَفْخَرُون ولم نَدَعُ أمِنْ خِيفَةِ القومِ الأَلَى تَزدَريهِمُ وفی کلٌ یوم نحن نځبُو حِباءَنا ونحن صبّحنا بالتّلاعةِ دارَكم ونحن منَعْنا بينَ بَيْض وعَتْوَدِ ويومَ الغَميم قد تكَفَّتَ ساعيًا أَأَنْ أَجْمَرَتْ في بيتِها أمُّ بعضِكم كَذَبْتُم وبيتِ اللَّهِ ما إنْ قتَلْتُمُ

لهم سيُدًا يَنْدُوهمُ غيرَ نافل تَجِيزُ الوَتِيرَ خائِفًا غيرَ آيل لِعَقْل ولا يُحْبَى لنا في المَعاقل بأسيافنا يَشبِقْنَ لَوْمَ العَواذلِ إلى خَيْفِ رَضْوَى مِن مَجَرٌ القَنابل عُبَيْسٌ فَجَعْناه بِجَلْدٍ حُلاحِل بجُعْمُوسِها تَنْزُون إن لم نُقاتِل ولكنْ ترَكْنا أمرَكم في بَلابِل

قال ابنُ إسحاقَ : فحدَّثني عبدُ اللَّهِ بنُ أبي سَلَمةَ أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال : ﴿ كَأَنْكُم بأبي سفيانَ قد جاءَكم يَشُدُّ في العَقدِ ويَزيدُ في المدةِ » .

قال ابنُ إسحاقَ : ثم خرَج بُدَيْلُ بنُ وَرُقاءَ في نفرٍ مِن خُزاعةَ ، حتى قدِموا على رسولِ اللَّهِ ﷺ ، فأخبَروه بما أُصِيب منهم ، ومُظاهرةِ قريشِ بنى بكرٍ عليهم ، ثم انصرَفوا راجِعِين ، حتى لَقُوا أَبا سفيانَ بعُسْفَانَ ، قد بعَثَتُه قريشٌ إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ يَشُدُّ العقدَ ويَزيدُ في المدةِ ، وقد رَهِبُوا للذي صنَعُوا ، فلمَّا لَقِي أبو سفيانَ بُدَيْلًا قال : مِن أين أقبلتَ يا بُدَيْلُ ؟ وظنَّ أنه قد أتّى رسولَ اللَّهِ ﷺ ، فقال : سرتُ في خُزاعةَ في هذا الساحل وفي بطن هذا الوادِي . قال : فعمَد أبو سفيانَ إلى مَبْرَكِ راحلتِه فأخَذ مِن بَعْرِها ففَتَّه ، فرأَى فيه النَّوَى ، فقال : أَحْلِفُ باللَّهِ لقد جاء بُدَيْلٌ محمدًا . ثم خرَج أبو سفيانَ حتى قدِم على رسولِ اللَّهِ ﷺ المدينةَ ، فدخَل على ابنتِه أمِّ حَبِيبةَ ، فلمَّا ذَهَب ليَجْلِسَ على فراشِ رسولِ اللَّهِ ﷺ طَوَتْه ، فقال : يا بُنَيةُ ، ما أَدْرِى أرغِبْتِ بي عن هذا الفراشِ أو رَغِبْتِ به عنِّي ؟ فقالت : هو فِراشُ رسولِ اللَّهِ ﷺ ، وأنت مُشركٌ نَجِسٌ ، فلم أَحِبُّ أن تَجْلِسَ على فِراشِه . فقال : يا بُنيةُ ، واللَّهِ لقد أصابَك بعدِى شرٌّ . ثم خرَج فأتنى

**THE STATE OF STATES AND STATES A** 

رسولَ اللَّهِ ﷺ فكلَّمه ، فلم يَرُدُّ عليه شيقًا ، ثم ذهَب إلى أبي بكرٍ فكلُّمه أن يُكَلُّمَ له رسولَ اللَّهِ ﷺ ، فقال : ما أنا بفاعلٍ . ثم أتَّى عمرَ بنَ الخطابِ فكلُّمه ، فقال عمرُ : أنا أَشْفَعُ لكم إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ؟! فواللَّهِ لو لم أجِدْ لكم إلَّا الذُّرُّ لجاهَدْتُكم به . ثم خرّج فدخَل على عليٌّ بن أبي طالبٍ ، وعندَه فاطمةُ بنتُ رسولِ اللَّهِ ﷺ ، وعندَها حَسَنٌ ، غلامٌ يَدِبُ بينَ يَديْهما ، فقال : يا عليُّ ، إنك أمَسُّ القوم بي رَحِمًا ، وأقرَبُهم منى قَرابةً ، وقد جئمتُ في حاجةٍ ، فلا أَرْجِعَنَّ كَمَا جَفْتُ خَائِبًا ، فَاشْفَعْ لَى إلى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ . فقال : وَيْحَكُ أَبَا سَفْيَانَ ! واللَّهِ لقد عزَم رسولُ اللَّهِ ﷺ على أمرٍ ما نَشتَطيعُ أن نُكَلِّمَه فيه . فالْتفَتَ إلى فاطمةَ فقال : يا بنتَ محمدٍ ، هل لكِ أن تَأْمُرِي بُنَيِّكِ هذا فيُجِيرَ بينَ الناسِ ، فيكونَ سيَّدَ العربِ إلى آخرِ الدُّهرِ ؟ فقالت : واللَّهِ ما بلَغ بنيَّ ذلك أن يُجيرَ بينَ الناسِ ، وما يُجيرُ أحدٌ على النبيُّ ﷺ . فقال : يا أبا الحسنِ ، إنِّي أرَى الأمورَ قد اشْتدَّت عليَّ ، فانصَحْني ؟ قال : واللَّهِ ما أُعلَمُ شيئًا يُغْني عنك ، ولكنَّك سيَّدُ بني كِنانةَ ، فقُمْ فأجِرْ بينَ الناسِ ، ثم الْحَقُّ بأرضِك . فقال : أوَ ترَى ذلك مُغْنِيًّا عنَّى شيئًا؟ قال : لا واللَّهِ ما أظنُّ ، ولكن لا أجِدُ لك غيرَ ذلك . فقامَ أبو سفيانَ في المسجدِ ، فقال: أَيُها الناسُ، إنِّي قد أَجَرْتُ بينَ الناسِ. ثم رَكِب بعيرَه فانطَلَق، فلمَّا قدِم على قريشِ قالواً : مَا وَرَاءَكَ ؟ قَالَ : جَئَتُ مَحْمَدًا فَكُلَّمَتُه ، فَوَاللَّهِ مَا رَدُّ عَلَىَّ شَيْئًا ، ثم جئتُ ابنَ أبي قُحافةً ، فواللَّهِ ما وجَدْتُ فيه خيرًا ، ثم جئتُ عمرَ فوجَدْتُه أَعْدَى العدُّوُّ ، ثم جئتُ عليًّا فوجَدتُه أَلينَ القوم ، وقد أشارَ عليَّ بأمرٍ صنَعْتُه ، فواللَّهِ ما أَدْرِى هل يُغْنِى عَنَّا شيئًا أَم لا ؟ قالوا : بماذا أَمَرِك؟ قال: أَمَرني أَن أَجِيرَ بينَ الناسِ ففعَلْتُ . قالوا: هل أَجازَ ذلك محمدٌ؟ قال: لا . قالوا : وَيْحَك ! ما زادَك الرجلُ على أن لَعِب بك ، فما يُغْنِي عنَّا ما قلتَ . فقال : لا واللَّهِ ما وجَدْتُ غيرَ ذلك .

فائدة ذكرها الشهيلي، تكلَّم على قولِ فاطمة في هذا الحديث: وما يُجِيرُ أحدٌ على رسولِ اللَّهِ ﷺ. على ما جاء في الحديث: «ويُجِيرُ على المسلمين أدْناهم». قال: وَجْهُ الجمعِ بينهما، بأن المرادَ بالحديثِ مَن يُجِيرُ واحدًا أو نفرًا يسيرًا، وقولُ فاطمة فيمن يُجِيرُ عدوًا مِن غَزْوِ الإمامِ إيَّاهم، فليس له ذلك. قال: كان سُحْنُونُ وابنُ الماجِسُونَ يقولان: إن أمانَ المرأةِ مَوقوفٌ على إجازةِ الإمامِ ؛ لقولِه ﷺ لأمٌ هانئُ : «قد أجَرْنا مَن أجَرْتِ يا أمَّ هانئُ ». قال: ويُروَى هذا عن عمرو بنِ العاصِ، وخالدِ بنِ الوليدِ، وقال أبو حنيفة : لا يجوزُ أمانُ العبدِ.

وفي قولِه عليه الصلاةُ والسلامُ : « ويُجِيرُ عليهم أَدْناَهم » . ما يَقْتَضي دخولَ العبدِ والمرأةِ . واللَّهُ أعلمُ .

َ وقد رَوَى البيهقيُّ مِن طريقِ حمَّادِ بنِ سَلَمةً ، عن محمدِ بنِ عمرٍو ، عن أبي سَلَمةً ، عن أبي هريرةَ قال : قالت بنو كعبِ :

لاهُم إنسى ناشد محمدا حلف أبينا وأبيه الأثلدا فانصر هذاك الله نصرًا أعتدا وادع عباد الله يأتوا مددا وقال موسى بن عقبة في فتح مكّة: ثم إن بني نُفائة من بني الدُّئل أغاروا على بني كعب

وقال موسى بنُ عقبةَ في فتح مكَّةَ : ثم إن بَني نُفاثَةَ مِن بَني الدُّئِلِ أغاروا على بني كعبٍ ، وهم في المُدَّةِ التي بينَ رسولِ اللَّهِ ﷺ وبينَ قريشٍ ، وكانت بنو كعبٍ في صُلح رسولِ اللَّهِ ﷺ ، وكانت بنو نُفاثةً في صُلح قريشٍ ، فأعَانت بنو بكرٍ بني نُفاثةً ، وأعانَتْهم قريشٌ بالسُّلاح والرَّقيقِ ، واعْتزَلتْهم بنو مُدْلِج ، ووفَوا بالعهدِ الذي كانوا عاهَدوا عليه رسولَ اللَّهِ ﷺ ، وفي بنى الدُّئِلِ رجلان هما سيِّداهم؛ سَلْمُ بنُ الأسودِ ، وكُلثُومُ بنُ الأسودِ ، ويذكُرون أن مِمَّن أعانَهم صفوانَ بنَ أميةَ ، وشيبةَ بنَ عثمانَ ، وسهيلَ بنَ عمرِو ، فأغارَت بَنو الدُّيْلِ على بنى عمرو ، وعامُّتُهم - زعَموا - نساءٌ وصِبيانٌ وضعفاءُ الرجالِ ، فأَجْتُوهم وقتَلوهم حتى أدخَلوهم إلى دارِ بُدَيلِ بنِ وَرْقاءَ بمكَّةَ ، فخرَج رَكْبٌ مِن بنى كعبٍ حتى أتَوْا رسولَ اللَّهِ ﷺ ، فذكروا له الذي أصابَهم، وما كان مِن قريشِ عليهم في ذلك، فقال لهم رسولُ اللَّهِ ﷺ: « ارجِعوا فتفرُّقوا في البُلدانِ » . وخرَج أبو سفيانَ مِن مكَّةَ إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ، وتخوُّف الذي كان ، فقال : يا محمدُ ، اشدُدِ العَقدَ ، وزِدْنا في المدةِ . فقال رسولُ اللَّهِ ﷺ : ﴿ وَلَذَلَكَ قَدِمْتَ ؟ هل كان مِن حَدَثٍ قِبَلَكم ؟ » فقال : معاذَ اللَّهِ ، نحن على عهدِنا وصُلِحْنا يومَ الحديبيةِ ، لا نُغَيِّرُ ولا نُبَدُّلُ . فخرَج مِن عندِ رسولِ اللَّهِ ﷺ فأتَى أبا بكرِ فقال : جدِّدِ العقدَ ، وزِدْنا في المدةِ . فقال أبو بكرٍ : جِوارِي في جِوارِ رسولِ اللَّهِ ﷺ ، واللَّهِ لو وجَدْتُ الذَّرَّ تُقاتِلُكم لأَعَنْتُها عليكم . ثم خرَج فأتَى عمرَ بنَ الخطابِ فكلُّمه ، فقال عمرُ بنُ الخطابِ : ما كان مِن حِلْفِنا جَديدًا فأخلَقه اللَّهُ ، وما كان منه مَتينًا فقطعَه اللَّهُ ، وما كان منه مَقْطوعًا فلا وصَله اللَّهُ . فقال له أبو سفيانَ : جُزِيتَ مِن ذِي رَحِم شرًا . ثم دخَل على عثمانَ فكلُّمه ، فقال عثمانُ : جِوارِي في جِوارِ رسولٍ اللَّهِ ﷺ . ثم اتَّبَع أَشْرافَ قريشٍ يُكَلِّمُهم ، فكلُّهم يقولُ : عقدُنا في عقدِ رسولِ اللَّهِ ﷺ . فلمًّا يَكِس ممًّا عندَهم ، دخل على فاطمة بنتِ رسولِ اللَّهِ ﷺ فكلُّمها ، فقالت : إنما أنا امرأة ،

وإنَّما ذلك إلى رسولِ اللَّهِ ﷺ . فقال لها : فأَمْرى أحدَ اثْنَيْكِ . فقالت : إنَّهما صَبِيَّان ، وليس مثلهما يُجِيرُ. قال : فكلُّمي عليًّا . فقالت : أنت فكلُّمه . فكلُّم عليًّا ، فقال له : يا أبا سفيانَ ، إِنَّه ليس أحدٌ مِن أصحاب رسولِ اللَّهِ ﷺ يَفْتاتُ على رسولِ اللَّهِ ﷺ بجِوار ، وأنت سيَّدُ قريشِ وأكبرُها وأمنعُها ، فأجِرُ بيئَ عَشيرتِك . قال : صدقتَ ، وأنا كذلك . فخرَج فصاحَ : ألا إِنِّي قد أَجَرْتُ بِينَ الناس ، ولا واللَّهِ ما أَظنُّ أَن يُخْفِرَني أَحدٌ . ثم دخَل على النبيِّ ﷺ فقال : يا محمدُ ، إنَّى قد أَجَرْتُ بينَ الناسِ ، ولا واللَّهِ ما أَظنُّ أَن يُخْفِرَني أَحدٌ ولا يَرُدُّ جِوارِي . فقال : « أنت تقولُ ذلك يا أبا حَنْظلةَ ؟! » فَخَرَج أبو سفيانَ على ذلك ، فزعَموا - واللَّهُ أعلمُ -أن رسولَ اللَّهِ ﷺ قال حينَ أدبَر أبو سفيانَ : « اللهمَّ خُذْ على أسماعِهم وأبْصارهم ، فلا يَرَوْنا إِلَّا بَغْتَةً ، ولا يَسْمَعُوا بِنا إِلَّا فَجْأَةً ﴾ . وقدِم أبو سفيانَ مكةَ ، فقالتْ له قريشٌ : ما وراءَك ؟ هل جئتَ بكتاب مِن محمدٍ أو عهدٍ ؟ قال : لا واللَّهِ ، لقد أنِّي علَيَّ ، وقد تتبُّعْتُ أصحابَه ، فما رأيتُ قومًا لملِكِ عليهم أطوعَ مِنهم له ، غيرَ أنَّ عليَّ بنَ أبي طالب قد قال لي : لِمَ تَلْتَمِسُ جِوارَ الناس على محمدٍ ، ولا تَجِيرُ أنت عليه وعلى قومِك ، وأنت سيَّدُ قريش وأكبرُها وأحقُّها أن لا يُخْفَرَ جِوارُه ؟ فقُمْتُ بالجِوارِ ، ثم دخَلتُ على محمدِ ، فذكَرتُ له أنَّى قد أَجَرْتُ بينَ الناس ، وقلتُ : ما أَظُنُ أَن تُخْفِرَني . فقال : ﴿ أَنت تقولُ ذلك يا أَبا حنظلةَ ؟! ﴾ فقالوا مُجيبِين له : رَضِيتَ بغير رضًا ، وجِثْتَنا بما لا يُغنِني عنَّا ولا عنك شيئًا ، وإنما لَعِب بك عَلَىٌّ ، لَعَمْرُ اللَّهِ ما جِوارُك بجائزٍ، وإنَّ إخْفارَك عليهم لهَيِّنِّ. ثم دخل على امرأتِه فحدَّثها الحديثَ فقالت: قَبَّحَكَ اللَّهُ مِن وافدِ قُومٍ ، فما جِئتَ بخيرٍ . قال : ورأَى رسولُ اللَّهِ ﷺ سَحابًا فقال : ﴿ إِنَّ هذه السَّحابَ لَتَبِضُ بنصرِ بنى كعبٍ ، فمكَّث رسولُ اللَّهِ ﷺ مَا شَاء اللَّهُ أَن يمكُّتَ بعدَما خَرَج أبو سفيانَ ، ثم أَخَذ في الجَهازِ ، وأمَر عائشةَ أن تَجَهَّزَه وتُخْفِي ذلك ، ثم خرَج رسولُ اللَّهِ ﷺ إلى المسجدِ أو إلى بعض حاجاتِه ، فدخَل أبو بكر على عائشةَ ، فوجَد عندَها حِنْطةً تُنْسَفُ وتُنقَّى ، فقال لها : يا بُنيَّةُ ، لماذا تَصْنَعِين هذا الطعامَ ؟ فسكَتَت ، فقال : أيُريدُ رسولُ اللَّهِ ﷺ أَن يَغْزِوَ ؟ فصمَتَت ، فقال : يريدُ بني الأصفرِ ؟ - وهم الرُّومُ - فصمَتت ، قال : فلعلُّه يريدُ أهلَ نجد ؟ فصمَتت ، قال : فلعلُّه يريدُ قريشًا ؟ فصمَتت . قال : فدخَل رسولَ اللَّهِ ﷺ ، فقال له : يا رسولَ اللَّهِ ، أتريدُ أن تَخرُجَ مخرجًا ؟ قال : « نعم » . قال : فلعلُّك تريدُ بني الأصفر ؟ قال : « لا » . قال : أتريدُ أهلَ نجدٍ ؟ قال : « لا » . قال : فلعلُّك تريدُ قريشًا ؟ قال : « نعم » . قال أبو

بكرٍ : يا رسولَ اللَّهِ ، أليس بينَك وبينَهم مدَّةٌ ؟ قال : « ألم يَبْلُغْك ما صنَعوا ببَنى كعبٍ ؟ » قال : وأذَّن رسولُ اللَّهِ ﷺ فى الناسِ بالغزوِ ، وكتَب حاطبُ بنُ أبى بَلْتَعَةَ إلى قريشٍ ، وأطْلَع اللَّهُ رسولَه ﷺ على الكتابِ . وذكر القصةَ كما سيأتى .

وقال محمدُ بنُ إسحاقَ : حدَّثنى محمدُ بنُ جعفرٍ ، عن عُرْوةَ ، عن عائشةَ أن أبا بكرٍ دخل على عائشةَ أن أبا بكر دخل على عائشةَ وهى تُغَرْبِلُ حِنْطةً ، فقال : ما هذا ؟ أمَر كم رسولُ اللَّهِ ﷺ بالجَهازِ ؟ قالت : نعم فتَجَهَّرْ . قال : وإلى أين ؟ قالتْ : ما سَمَّى لنا شيئًا ، غيرَ أنَّه قد أمَرَنا بالجَهازِ .

قال ابنُ إسحاقَ: ثم إن رسولَ اللَّهِ ﷺ أَعلَم الناسَ أَنَّه سائرٌ إلى مكَّةَ ، وأَمَر بالجِدِّ والتَّهَيُّؤ ، وقال : « اللهم خُدِ العُيونَ والأُخْبارَ عن قريشٍ ، حتى نَبْغَتَها في بلادِها » . فَتَجهًز الناسُ، فقال حسانُ يُحَرِّضُ الناسَ ، ويذكُرُ مُصابَ خُزاعةً :

عَنانِى ولم أَشهَدُ بِبَطْحاءِ مكَّةٍ رِحالُ بنى كعبٍ ثُحَرُّ رِقابُها بأيدِى رجالِ لم يَسُلُوا سُيوفَهم وقَسُلى كَشيرٌ لم تُجَنَّ ثِيابُها أَلَا ليتَ شِعْرِى هل تَنالَنَّ نُصْرَتى سُهيلَ بنَ عمرو حَرُها وعِقابُها وصَفُوانُ عَوْدٌ حُرَّ مِن شُفْرِ اسْتِهِ فَهذا أَوَانُ الحربِ شُدَّ عِصابُها فلا تَأْمَنَنَا يا بنَ أَمُّ مُجَالِدٍ إِذَا احتُلِبَتْ صِرْفًا وأَعْصَلَ نَابُها ولا تَجْزَعُوا منها فإنَّ سيوفَنا لها وَقْعَةٌ بالموتِ يُفْتَحُ بَابُها](١)

\* \* \*

#### غزوة حنين

قال تعالى: ﴿ لَقَدَّ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةِ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ أَعْجَبَنَكُمْ كَانُرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَافَتَ عَلَيْكُمُ ٱلأَرْضُ بِمَا رَحُبَتَ ثُمَّ وَلَيْتُمُ مُذَيْرِينَ ﴿ وَمَنَافَتَ عَلَيْكُمُ ٱلأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ثُمَّ وَلَيْتُمُ مُذَيْرِينَ ﴿ مُثَوَدًا لَا تَرَوْهَا وَعَذَبَ مُنْ الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَّرَ نَرَوْهَا وَعَذَبَ مُنْ يَشَاتُهُ اللَّهِينَ كَانُولُ اللّهُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَلَى مَن يَشَاتُهُ وَاللّهُ عَنُورٌ رَحِيثٌ ﴾ [التوبة: ٢٠ - ٢٧].

قوله تعالى : ﴿ لَقَدُّ نَصَرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ يلفتنا إلى أن النصر يكون من عند اللَّه وحده .

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين من ( البداية والنهاية ؛ لابن كثير (جـ٥ - طبعة هجر ) ، بتصرف .

وقوله: ﴿مُوَاطِنَ﴾ جمع « موطن » والموطن هو ما استوطنت فيه ، وكل الناس مستوطنون في الأرض ، وكل جماعة منا تحيز مكانًا من الأرض ليكون وطنًا لها ، والوطن مكان محدد نعيش فيه من الوطن العام الذي هو الأرض ؛ التي هي موطن البشرية كلها ، والناس موزعون عليها .

والمعنى: أن الحق سبحانه قد نصركم في مواطن الحرب: أى مواقعها ، مثل يوم بدر ، ويوم الحديبية ، ويوم بنى النضير ، ويوم الأحزاب ، ويوم فتح مكة ، وكل هذه كانت مواقع نصر من الله للمسلمين ، ولكنه في هذه الآية يخص يومًا واحدًا بالذكر بعد الكلام عن الأيام الكثيرة ، فبعد أن تحدث إجمالاً عن المعارك الكثيرة يقول : ﴿وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ أَعْجَبَتُكُمْ كُنْرَتُكُمْ ﴾ إذن : فكثرة عدد المؤمنين في يوم حنين كان ظرفًا خاصًا ، أما المواطن الأخرى ، مثل يوم بدر فقد كانوا قلة ، ويوم فتح مكة كانوا كثرة ، ولكنهم لم يُعجبوا بكثرتهم ؛ ولم يختالوا بذلك .

إذن .. ففي يوم حنين اجتمعت لهم الكثرة مع الإعجاب.

وهذا الإعجاب ظرف ممدود على اليوم نفسه ، وليس معطوفًا على ﴿مُوَاطِنَ﴾ ولكنه جملة مستقلة بنفسها ؛ لأن الكثرة والإعجاب بالكثرة لم تكن في بقية المواطن .

وكلمة: ﴿ مُوَاطِنَ ﴾ ظرف مكان ، و ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ ﴾ [التوبة: ٢٥] ظرف زمان ، فكيف جاز أن يعطف ظرف الزمان على ظرف المكان ؟ هذا هو ما يسميه العرب « احتباك » ؟ لأن كل حدث مثل « أكل » و « شرب » و « ضرب » و « ذاكر » ؟ لابد له من زمان ولابد له من مكان ، فإذا قلت : أكلت . نقول : متى ؟ في الصباح ، أو في الظهر ، أو في العشاء ؟ وأين ؟ في البيت ، أو في الفندق ، أو عند أحد الأصدقاء ؟

إذن .. فلابد لكل حدث من ظرف زمان وظرف مكان ، فإذا راعيت ذلك أخذت الظرفية المطلقة ؛ ظرفية مكان حدوث الفعل ، وظرفية زمان حدوث الفعل . فإذا قلت أكلت الساعة الثالثة . ولم أسألك أين تم الأكل ؟ أو إذا قلت : أكلت في البيت . ولم أسألك عن موعد الأكل صباحًا ، أو ظهرًا أو ليلًا ، يكون الحدث غير كامل الظرفية .

ومعلوم أن الزمان والمكان يشتركان في الظرفية ، ولكنهما يختلفان ، فالمكان ظرف ثابت

لا يتغير ، والزمان دائم التغير ، فهناك الصبح والظهر والعصر والمغرب والعشاء . والزمان يدور ، هناك ماض وحاضر ومستقبل ، وهكذا يشترك الزمان والمكان في الظرفية ، ولكن الزمان ظرف متغير ، أما المكان فهو ظرف ثابت .

وجاءت الآية هنا بالاثنين، ظرف المكان في قوله تعالى: ﴿ مَوَاطِنَ كَيْرَوَ ﴾ وظرف الزمان في قوله تعالى: ﴿ مَوَرَوَمُ حُنَيْنِ ﴾ فإذا قيل: لم يحضر ظرف الزمان والمكان في كل واحدة، نقول: لا، لقد حضر ظرف المكان في ناحية وظرف الزمان في ناحية ثانية، وقد حذف من الأول ما يدل عليه الثاني، وحذف من الثاني ما يدل عليه الأول، فكان المعنى: لقد نصركم الله يوم مواطن كذا وكذا وكذا. فإذا عطفت عليها يوم حنين يكون المعنى و ومواطن يوم حنين »، أي: جاء بالاثنين هنا. وهذا يظهر واضحًا في قوله تعالى: ﴿ فَدْ كَانَ لَكُمْ مَايَةٌ فِي فِتَتَيْنِ التَّعَمَّ عَنِيهُ لَيْ سَهِيلِ اللّهِ وَأُخْرَى كَاوَرُهُ ﴾ [آل عمران: ١٣] فما دامت الأولى و مؤمنة »، ولكن حذفت و مؤمنة » لأن ﴿ كَافِرَهُ ﴾ الله عليها، وما دامت الأولى المؤمنة تقاتل في سبيل الله، فالفئة الأخرى الكافرة تقاتل في سبيل الشيطان، وحذفت: تقاتل في سبيل الشيطان؛ لأن ﴿ تُقَاتِلُ فِي سَهِيلِ اللّهِ كلا الله الله الثانية . عليها وعقل واع حتى يعرف ويتنبه إلى أن ما حذف من الأولى تدل عليه الثانية .

فانطلق المسلمون دون أن يستريحوا إلى بنى قريظة ، وهم اليهود الذين خانوا عهد رسول الله على الله على الله الله المسلمون عبد المسلمين ، وبينما الصحابة فى طريقهم إلى بنى قريظة كادت الشمس تغيب ، فقال بعض الصحابة : إن الشمس ستغيب ولابد أن نصلى العصر ، فصلوا . وقال الآخرون منهم : إن رسول الله على الله على على الله على العصر إلا فى بنى قريظة ولم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٤٦)، ومسلم (١٧٧٠) من حديث ابن عمر رضي الله تعالى عنهما .

وقوله تعالى: ﴿ وَوَيَوْمَ حُنَيْنُ إِذَ أَعْجَبَتُكُمْ كُثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُعْنِى عَنَكُمْ شَيّا ﴾ حنين هو موضع في واد بين مكة والطائف، تجمع فيه الكفار الذين ساءهم فتح المسلمين لمكة ، فأرادوا أن يقوموا بعملية مضادة تضيع قيمة هذا النصر . فاجتمعت قبائل هوازن وثقيف، واختاروا مالك بن عوف أن يجمع أربعة آلاف بن عوف ليكون قائدهم في هذه المعركة ، واستطاع مالك بن عوف أن يجمع أربعة آلاف مقاتل ، وانضم إليهم عدد من الأعراب المحيطين بهم ، ووضع مالك خطته على أساس أن يخرج الجيش ومعه ثروات المشاركين في الجيش من مال ، وبقر ، وإبل ، وأن يخرج مع الجيش النساء والأطفال ، وذلك حتى يدافع كل واحد منهم عن عرضه وماله فلا يفر من المعركة ، بل يستمر في القتال بشجاعة وعنف ؛ لأنه يدافع عن نسائه وأمواله وأولاده ، وبذلك يكون قد وضع كل العوامل التي تضمن له النصر .

واجتمع الكفار ونزلوا بواد اسمه « وادى أوطاس » ، وكان فيهم رجل كبير السن ضرير . اسمه « دريد بن الصّمة » . وكان رئيسا لقبيلة « جشم » . فلما وصل إلى مكان المعركة سأل : بأى أرض نحن ؟ فقالوا : نحن بوادى أوطاس . . فابتسم وقال : لا حزنًا ضرس ولا سهلًا دهس ، أى أنها أرض مناسبة ليس فيها أحجار مدببة ، تتعب الذى يسير عليها ، وليست أرضًا رخوة تغوص فيها أقدام من يسير عليها ، من « الحزن » فالحزن هو : الخشونة والغلظة ، و « ضرس » هو : التعب أثناء السير ، وأيضًا ليست أرضًا سهلة منبسطة رملية تغوص فيها الأقدام .

وعندما سمع العجوز بكاء الأطفال وثغاء الشاة ، قال : أسمع بكاء الصبيان وخوار البقر . فقالوا له : إن مالك بن عوف استصحب ذراريه واصطحب كل أمواله ، فقال : أما الأموال فلا بأس ، وأما النساء والذرارى فهذا هو الأرعن - أى : لا يفهم في الحرب أرسلوه لي ، فأحضروه له . فلما حضر قال : يا مالك ما حملك على هذا ؟ قال : وماذا تريد ؟ قال : ارجع بنسائك وذراريك إلى عُليًا دارك ، فإن كان الأمر لك ؛ لحقك من وراءك . وإن كان الأمر

عليك لم تفضح أهلك وذراريك . فقال له مالك : لقد كبرت وذهب علمك وذهب عقلك . وأصر على رأيه ، ثم بدأ مالك بن عوف يرتب الجيش في الشعاب وتحت الأشجار حتى لا يراهم المسلمون عند مجيئهم ، فيتقدمون غير منتبهين للخطر ، وحينئذ يتم الهجوم عليهم من كل جهة .

وعندما جاء جيش المسلمين لم ينتبهوا إلى وجود الكفار المختفين عن الأعين، وحينئذ أعطى مالك بن عوف إشارة البدء بالهجوم ، فخرج الكفار من كل مكان ، وفاجئوا المسلمين بهجوم شديد ، قال الراوى : فوالله ما لبث المسلمون أمامهم إلا زمن حلب شاة ، حتى إنه من قسوة المعركة وضراوتها وقوة المفاجأة انهزم جيش المسلمين في الساعات الأولى للمعركة ، ووصل بعض الفارين من القتال إلى مكة ولم يبق مع رسول الله على في ساحة المعركة إلا تسعة بينهم العباس عم رسول الله على ، وكان محسكًا بالدابة التي يركبها رسول الله على ، وعلى بن أبى طالب وكان يحمل الراية ، والفضل بن العباس ، وكان يقف على يمين رسول الله على ، وأبو سفيان بن الحارث ابن عم رسول الله على وكان يقف على يساره ، وكان معهم أيمن بن أم

وهنا نتساءل: لماذا حدثت هذه الهزيمة للمسلمين في بداية المعركة ؟ لأنهم عندما خرجوا إلى الحرب قالوا: نحن كثرة ولن نهزم من قلة . وبذلك ذهبوا إلى الأسباب وتناسوا المسبب ، فأراد الله تعالى أن يعاقبهم عقابًا يخزيهم ويُعلى من قدر رسول الله على ولما رأى رسول الله على ما حدث ، قال للعباس وكان العباس صاحب صوت عال - : « أذّن في الناس » ، فقال العباس بصوت عال : يا معشر الأنصار ، يا أهل سورة « البقرة » ، يا أهل بيعة الشجرة . فلما سمع الناس نداء العباس ، قالوا : لبيك لبيك . وكان الذي يقول « لبيك » يسمعه من هم وراءه ويقولون مثله ، حتى عاد عدد كبير من المؤمنين إلى القتال ، وحمى القتال واشتدت الحرب وصار لها أوار (۱) ، وكان النبي على يدفع بغلته للأمام ويدعو المسلمين للثبات ويقول : أنا النبي

<sup>(</sup>١) الأوار : الدخان واللهب .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٣١٦) من حديث البراء بن عازب عليه.

وانطلق جيش المسلمين إلى الطائف ليطارد الفارين. واحتبأ مالك بن عوف قائد المشركين. ثم عاد رسول الله على بعد ذلك وقسم الغنائم، وكاد تقسيم الغنائم أن يحدث فتنة بين المسلمين؛ لأن الرسول على أعطى الغنائم للمؤلفة قلوبهم، ولسائر العرب ولم يعط منها الأنصار، لقد أراد رسول الله على أن يقارن بين شيئين، بين سبايا هي أيضًا من متاع الدنيا فيعطى منها المؤلفة قلوبهم وبين حب الله ورسوله فيكون حظ الأنصار منه، فالأنصار الذين أووه على أيف من ذلك شعر بعض من الأنصار بالغصّة، وتأثر هذا المتاع الدنيوى، إلا أنه على الرغم من ذلك شعر بعض من الأنصار بالغصّة، وتأثر هذا البعض بذلك.

لما أعطى رسول الله على ما أعطى من تلك العطايا في قريش وقبائل العرب ولم يكن في الأنصار منها شيء ، وجد هذا الحي من الأنصار في أنفسهم حتى كَثُرت فيهم القالة ، حتى قال الأنصار منها شيء ، وجد هذا الحي من الأنصار في أنفسهم عبد بن عبادة فقال : يا رسول الله ، إن هذا الحي قد وجدوا عليك في أنفسهم لما صنعت في هذا الفيء الذي أصبت ، قسمت في قومك وأعطيت عطايا عظامًا في قبائل العرب ، ولم يكن في هذا الحي من الأنصار شيء .

قال: « فأين أنت من ذلك يا سعد؟ » قال: يا رسول الله ، ما أنا إلا امرؤ من قومى . قال: « فاجمع لى قومك فى هذا الحظيرة » قال: فخرج سعد فجمع الناس فى تلك الحظيرة ، قال: فجاء رجال من المهاجرين فتركهم فدخلوا وجاء آخرون فردهم ، فلما اجتمعوا أتاه سعد فقال: قد اجتمع لك هذا الحى من الأنصار قال: فأتاهم رسول الله على فحمد الله وأثنى عليه بالذى هو له أهل . ثم قال: « يا معشر الأنصار ، ما مقالة بلغتنى عنكم وجدة وجدتموها فى أنفسكم ، ألم آتكم ضلاً لا فهداكم الله ، وعالة فأغناكم الله ، وأعداء فألف الله بين قلوبكم » .

قالوا: بل اللَّه ورسوله آمن وأفضل.

قال : « ألا تجيبونني يا معشر الأنصار ؟ » .

قالوا: وبماذا نجيبك يا رسول الله ، ولله ولرسوله المنُّ والفضل؟

قال : « أما والله لو شئتم لقلتم فلصدقتم وصُدِّقتم » ، أتيتنا مكذِّبًا فصدقناك ، ومخذولًا فنصرناك ، وطريدًا فآويناك ، وعائلًا فأغنيناك<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (٧٦/٣) وحسنه الأرناؤوط.

أى : أن رسول الله ﷺ ذكر لهم ثلاثة أشياء من فضل الإسلام عليهم ، وهي : أنه نقلهم من الضلال إلى الهدى ، ومن الفقر إلى الغنى ، ومن العداوة إلى الأُخوة والمحبة .

وعندما تحدث رسول اللَّه عن فضل الأنصار على الدعوة ذكر أربع فضائل وهي :

- أن أهل مكة كانوا قد حاولوا قتل الرسول ﷺ فهاجر منها فآواه أهل المدينة .
- وجاء الرسول والمؤمنون إلى المدينة لا يملكون شيئًا ، فأعطاهم الأنصار من أموالهم .
  - وكان الكفار يحاولون قتل رسول الله ﷺ فأمّنه الأنصار .
  - وكان رسول الله ﷺ قد خذله قومه من قریش فنصره الأنصار .

عندما سمع الأنصار قول رسول الله ﷺ في ذكر مفاخرهم. قالوا: المنة لله ولرسوله، أى: إننا معشر الأنصار لا نقول هذا الكلام الذى قلته أبدًا؛ لأن حلاوة الإيمان وجزاء الإيمان أكبر من هذا بكثير، وبهذا لا يكونون هم الذين أعطوا، بل الإيمان هو الذي أعطاكم.

وعندما قال الأنصار لرسول الله ﷺ: بل المنة لله ولرسوله ، قال لهم رسول الله عليه الصلاة والسلام: «أوجدتم في أنفسكم يا معشر الأنصار في لعاعة من الدنيا() تألفت بها قومًا ليسلموا ووكلتكم إلى إسلامكم ، أفلا ترضون يا معشر الأنصار أن يذهب الناس بالشاة والبعير ، وترجعوا برسول الله ﷺ في رحالكم ؟ فالوالذي نفس محمد بيده لولا الهجرة لكنت امرءًا من الأنصار ، ولو سلك الناس شعبًا وسلكت الأنصار شعبًا لسلكت شعب الأنصار ، اللهم ارحم الأنصار وأبناء الأنصار وأبناء أبناء الأنصار » . فلما سمعوا هذا القول من رسول الله ﷺ بكوا حتى اخضلت لحاهم وقالوا : رضينا بالله وبرسوله قسمًا وحظًا . وانتهت المسألة .

وهكذا نرى أنه حين تأتى مقارنة بين شيئين ، لابد أن نتفاخر بالشيء الدائم الباقى الذى حصلنا عليه ، أما الشيء الذى مآله إلى فناء فإن من ليس معه ، يعيش كمن عاش معه ، وهو متاع الدنيا ، تعيش معه وتعيش بدونه ، ولكن لا أحد يستغنى عن الإيمان ، [ ولكن يمكن أن ] نستغنى عن الدنيا نعم ، أما عن الإيمان وعن الله ورسوله فلا .

وبعد أن قسم رسول اللَّه ﷺ الغنائم ، جاءته وفود هوازن وهو بالجعرانة . فقالوا : يا محمد ،

<sup>(</sup>١) أي: بقية السيرة.

إنا أصل وعشيرة ، فمنَّ علينا ، منَّ اللَّه عليك ، فإنه قد نزل بنا من البلاء ما لا يخفى عليك . فقال : « اختاروا بين نسائكم وأموالكم وأبنائكم » . قالوا : خيرتنا بن أحسابنا وأموالنا ، نختار أبناءنا .

فقال: ﴿ أَمَا مَا كَانَ لَى وَلَبْنَى عَبْدَ المَطلَبِ فَهُو لَكُمْ ، فَإِذَا صَلَيْتَ الظَهْرِ فَقُولُوا : إنا نستشفع برسول الله ﷺ على المؤمنين ، وبالمؤمنين على رسول الله ﷺ ، في نسائنا وأبنائنا ﴾ .

قال: ففعلوا. فقال رسول الله ﷺ: ﴿ أما ما كان لى ولبنى عبد المطلب فهو لكم ﴾ ، وقال المهاجرون: ما كان لنا فهو لرسول الله ﷺ. وقالت الأنصار مثل ذلك ، وقال عبينة بن بدر: أما ما كان لى ولبنى فزارة فلا ، وقال الأقرع بن حابس: أما أنا وبنو تميم فلا ، وقال عباس بن مرداس: أما أنا وبنو سليم فلا ، فقال الحيان: كذبت! بل هو لرسول الله ﷺ ، فقال رسول الله ﷺ ، فقال الحيان الله علينا » . ثم ركب راحلته ، وتعلق به الناس ، فله علينا ستة فرائض من أول شيء يفيئه الله علينا » . ثم ركب راحلته ، وتعلق به الناس ، يقولون: اقسم علينا فيئنا بيننا ، حتى ألجئوه إلى سمرة فخطفت رداءه ، فقال : ﴿ ياأيها الناس ، يقولون: اقسم علينا فيئنا بيننا ، حتى ألجئوه إلى سمرة فخطفت رداءه ، فقال : ﴿ ياأيها الناس ، ولا جبانًا ولا كذوبًا » ، ثم دنا من بعيره ، فأخذ وبرة من سنامه فجعلها بين أصابعه السبابة والوسطى ، ثم رفعها ، فقال : ﴿ يا أيها الناس ، ليس لى من هذا الفيء ولا هذه ، إلا الخمش ، والحسل مردود عليكم ، فردوا الخياط والمخيط ، فإن الغلول يكون على أهله يوم القيامة عارًا ونارًا وشنارًا » . فقام رجل معه كبة من شعر ، فقال : إنى أخذت هذه أصلح بها بردعة بعير لى دبر ، قال : ﴿ أما ما كان لى ولبنى عبد المطلب فهو لك » ، فقال الرجل : يا رسول الله ، أما إذ بلغث ما أرى فلا أرب لى بها ، ونبذها () .

وقد وردت روايات من أن الملائكة نزلت وثبتت المؤمنين، وألقت الرعب في قلوب الكافرين وأنزلت العذاب بهم، والذين آمنوا هم الذين شهدوا بذلك ؛ لأنهم شاهدوا كائنات جياد بلق (٢) ولم يكن عندهم مثلها.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده (١٨٤/٢)، وقال الشيخ شاكر (٦٧٢٩): إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) البلق: سواد وبياض. والجياد البلق: هي السواد التي ارتفع البياض إلى أفخاذها .

وإذا حدثنا القرآن الكريم بأن الملائكة قد نزلت وأن هناك من رآهم ، فعلى الإنسان منا أن يقف موقف المؤمن ، وأن يثق في القائل وهو صادق فليؤمن بما قال ولا يبحث عن الكيفية ، وإن كان منكم من يقف أمام هذه المسألة فعليه ألا يقف وقفة الرافض لوجودها ، ولكن وقفة الجاهل لكيفيتها ؛ لأن وجود الشيء مختلف تمامًا عن إدراك كيفية وجوده ،

وهناك أشياء كثيرة فى الكون، موجودة وتزاول مهمتها، ونحن لا ندرك كيفية هذا الوجود، وليس معنى عدم إدراكنا لها أنها غير موجودة. وكل الاكتشافات التى قدمها لنا العلم المعاصر كانت موجودة. لكننا لم نكن ندرك وجودها ولا كيفية عملها.

فالكهرباء مثلاً كانت موجودة في الكون منذ بداية الخلق ، ولكننا لم نكن ندرك وجودها حتى كشف اللَّه تعالى لنا وجودها فاستخدمناها .

والميكروبات أيضًا كانت موجودة في الكون تؤدى مهمتها ولم نعرفها ، حتى كشف الله لنا عنها فعرفنا وجودها وكيفية هذا الوجود ، فكل هذه الأشياء كانت موجودة في كون الله منذ خلقه الله تعالى ، ولكننا لم نكن ندرك وجودها ، وعدم معرفتنا لم ينقص من هذا الوجود شيعًا ؛ ولذلك إذا محدثت بشيء لا يستطيع عقلك أن يفهمه فلا تنكر وجوده ؛ لأن هناك أشياء لم نكن نعرف عنها شيعًا ، ثم أعطانا الله تعالى العلم فوجدنا أنها تعيش بقوانين مادية محددة . إذن . . فوجود الشيء يختلف تمامًا عن إدراك هذا الوجود .

وقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ثُمَّ أَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَىٰ رَسُولِهِـ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَّهُ تَرَوْهَــَاكِهِ [النوبة: ٢٦].

كلمة ﴿ لَرَ تَرَوْهَا ﴾ تعطى العذر لكل من لم ير، ويكفى أن الله تعالى قال هذا ليكون حقيقة واقعة، والحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَمَا يَعَلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَّ﴾ [المدثر: ٣١].

وحين كان يقال لنا: إن لله خلقًا هم الجن ، كما أن له خلقًا آخرين هم الملائكة ، والجن يروننا ونحن لا نراهم . كان البعض يقف موقف الاستنكار ، كذلك قال لنا رسول الله ﷺ: «إن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم "(۱) .

rendered and the street of the street, street, street,

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه (٢٠٣٥)، ومسلم (٢١٧٥) عن صفية بنت حيي زوج النبي ﷺ، رضي الله تعالى عنها .

وكان بعض الناس ينكرون هذا الكلام ويتساءلون: كيف يدخل الشيطان عروق الإنسان ويجرى منها مجرى الدم ؟! وعندما تقدمنا في العلم التجريبي واكتشفنا الميكروبات ورأينا من دراستها أنها تخترق الجسم وتدخل إلى الدم في العروق، هل يحس أحد بالميكروب وهو يخترق جسمه ؟ هل علم أحد بالميكروب ساعة دخوله للجسم ؟ بالطبع لا ، ولكن عندما يتوالد ويتكاثر ويبدأ تأثيره يظهر على أجسامنا ونحس به ، وهذا يدل على أن الميكروب بالغ المدقة مبلغًا لا تحس به شعيرات الإحساس الموجودة تحت الجلد . ومن فرط دقته يخترق هذه الشعيرات أو يمر بينها ونحن لا ندرى عنه شيئًا ، ويدخل إلى الدم ويجرى في العروق ونحن لا نحس بشيء من ذلك ، والدم يجرى في عروق يحكمها قانون هو : أن مربع نصف القطر يوزع على الكل ، ومثل ذلك ما يحدث في توزيع المياه ، فنحن نأتي بماسورة رئيسية نصف قطرها ثماني بوصات وندخلها إلى قرية ، تكون كمية الصب هي ٨ ٨ ٨ . أي ٢٤ بوصة مربعة ، حينما نأتي لنوزعها على مواسير أخرى فرعية نأخذ منها ماسورة نصف قطرها أربع بوصات ، ومنها نأخذ ماسورة نصف قطرها بوصتان ، ومنها نأخذ ماسورة نصف قطرها بوصتان ، ومنها نأخذ ماسورة نصف قطرها الواسير الفرعية يساوى ما تصبه الماسورة الكبيرة .

وهكذا عروق الدم ، فالدم يجرى في شرايين واسعة وأوردة وشعيرات دقيقة .. ولكن دقة حجم الميكروب تجعله يخترق هذه الشعيرات فلا ينزل منها دم وعندما تضيق هذه الشرايين تحدث الأمراض التي نسمع عنها ، من تراكم الكوليسترول أو حدوث جلطات ، فيتدخل الطب ليوسع الشراييين ؟ لأنها مواسير الدم . وهناك جراحات تجرى بأشعة الليزر أو غيرها من الاكتشافات الحديثة تخترق هذه الأشعة الجلد بين الشعيرات ؟ لأنها أشعة دقيقة جدًّا فلا تقطع أي شعيرة ولا تسيل أي دماء .

إذن .. فكل ما في داخل الجسم محسوب بإرادة الله تعالى ، ولكل ميكروب فترة حضانة يقضيها داخل الجسم دون أن نحس به ، ثم بعد ذلك يبدأ تأثيره فيظهر المرض وتأخذ عمليات توالد الميكروب في الدم ومقاومة كرات الدم البيضاء له فترة طويلة ، بينما نحن لا نحس ولا ندرك ما يحدث .

فإذا كان الميكروب وهو من مادتك، أى: شىء له كثافة وله حجم محدد ولا تراه إلا بالميكروسكوب لتجد له شكلاً مخيفًا، وهو يتوالد ويتناسل وله دورة حياة، إذا كان هذا الميكروب لا تحس به وهو في داخل جسمك ؛ فما بالك بالشيطان الذي هو مخلوق من مادة أكثر شفافية من مادة الميكروب ، هل يمكن أن تحس به إذا دخل جسدك ؟ لا ، وإذا كان الشيء المادي قد دخل جسدك ولم تحس به ، فما بالك بالمخلوق الذي خلقه الله تعالى من مادة أشف وأخف من الطين ؟ ألا يستطيع أن يدخل ويجرى من ابن آدم مجرى الدم ؟ !

فإذا قال رسول الله ﷺ: « إن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم » ، فلا تعجب ولا تُكذّب لأنك لا تحس به . فالله أعطاك في عالم المادية ما هو أكثر كثافة في الخلق ويدخل في جسدك ولا تحس به .

إذن .. فالعلم أثبت لنا أن هناك مخلوقات لا نراها . ولو أننا باستخدام الميكروسكوبات الإلكترونية الحديثة فحصنا كل خلية في جسم الإنسان فإننا سنرى العجب ، سنرى في جلد الإنسان الذى نحسبه أملس آبارًا يخرج منها العرق ، وغير ذلك من تفاصيل بالغة الدقة لا تدركها العين ، فإذا حدثنا الله سبحانه وتعالى بأن هناك ملائكة تنزل وتقاتل ، فنحن نصدق ، وقد جعل الحق تبارك وتعالى لنا ما يطمئن بشريتنا فقال : ﴿وَأَنزَلَ جُنُودًا لَرَّ تَرَوَّهَاكُ ، فإن قال واحد : إنه رآها ، وقال آخر : لم أر شيئًا ، نقول : إن قول الحق : ﴿ لَمَ تَرَوُهَاكُ أَى : لم قال واحد : إنه رآها ، وقال آخر : لم أر شيئًا ، نقول : إن قول الحق : ﴿ لَمَ تَرَوّهَاكُ أَى : لم تروها مجتمعين ، فهناك من لحها ، وهناك من لم يرها .

وقال الحق سبحانه وتعالى : ﴿ وَعَذَّبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ أى : بالقتل أو بالأسر أو بسلب أموالهم ، وقوله تعالى : ﴿ وَذَلِكَ جَزَآءُ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ أى : أن ما لحق بهم من هزيمة كان جزاء لهم على كفرهم . ولكن البعض يتساءل : لماذا لم ينزل الجزاء وتتم الهزيمة من أول لحظة في القتال ؟ نقول : إن الله أراد أن يزيد عذابهم ، فلو أنه أَلَى بهم الهزيمة في أول لحظة ، لكان ذلك أخف على أنفسهم وأقل عذابًا ، ولكنه أعطاهم أولاً فرحة النصر حتى تأتى الهزيمة أكثر قسوةً وأكثر بشاعة ، ويقول الشاعر :

كما أدركت قومًا عطاشًا غمامةً فلما رأوها أقشعت وتجلت فحين تمر سحابة على قوم يعانون من شدة العطش، هم يحلمون أن تمطر عليهم، لكن الحلم يتبدد تمامًا كالمسجون الذي يعاني من عطش شديد، فيطلب من السجان شربة ماء فيقول له السجان: سأحضرها لك. وفعلاً يذهب السجان ويحضر له كوب ماء مثلج فيعطيه له ويمسك المسجون الكوب بيده ونفسه تمتلىء فرحًا، وإذا بالسجان يضربه بشدة على يده

فيسقط الكوب على الأرض، فيصاب المسجون بصدمة شديدة .

وهذه أبشع طرق التعذيب ، ولو أن السجان رفض إحضار كوب الماء من أول الأمر لكان ذلك أقل إيلامًا للسجين ، لكن بعد أن يحضر كوب الماء للمسجون ويضعه في يده ثم يحرمه منه فهذا أكثر عذابًا .

وهكذا أراد الله أن يزيد من عذاب الكافرين فأعطاهم مقدمات النصر وحلاوته أولًا ، ثم جاءت من بعد ذلك مرارة الهزيمة لتسلبهم كل شيء وبذلك تجتمع لهم فيجعتان : فيجعة الإيجاب ، وفجيعة السلب .

ثم تأتى لمحة الرحمة التى يغمر بها الله سبحانه وتعالى كونه كله ، فيفتح سبحانه الباب الكل عاص ليعود إلى طريق الإيمان فيتقبله الله ، ويقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ ثُمَّ يَتُوبُ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ عَلَىٰ مَن يَشَامَهُ وَاللَّهُ عَمُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة : ٢٧] .

وهذه هي عظمة الخالق ، الرحمن الرحيم ، فهو يفتح الباب دائمًا لعباده ؛ لأنه هو خالق هذا الكون ، وكل من عصى يفتح الله أمامه باب التوبة ، وهذه مسألة منطقية ؛ لأن الذي يكفر والذي يعصى لا يضر الله شيئًا ، ولكنه يضر نفسه .

\* \* \*

# زوجات النبی ﷺ<sup>(۱)</sup>

# ١ خديجة رضى الله تعالى عنها:

هى أول من تزوج النبى ﷺ ، زوجه إياها أبوها نحويلد بن أسد ، ويقال أبوها عمرو بن خُويلد ، وأصدقها رسول الله ﷺ ولَدَه كلَّهم إلا نحويلد ، وأصدقها رسول الله ﷺ ولَدَه كلَّهم إلا إبراهيم ، وكانت قبله عند أبى هالة بن مالك ، أحد بنى أُسَيِّد بن عمرو بن تميم ، حليف بنى عبد الدار ، فولدت له هند بن أبى هالة ، وزينب بنت أبى هالة ، وكانت قبل أبى هالة عند عُتيَّق بن عابد بن عبد اللَّه ، وجارية .

#### ٧– عائشة رضى الله عنها :

تزوج رسول الله ﷺ عائشة بنت أبى بكر الصديق رضى الله تعالى عنهما بمكة ، وهى بنت سبع سنين ، وبنى بها بالمدينة وهى بنت تسع سنين أو عشر ، ولم يتزوج رسول الله ﷺ بكرًا غيرها ، زوجه إياها أبوها أبو بكر ، وأصدقها رسول الله ﷺ أربعمائة درهم .

# ٣- سَوْدة رضى الله تعالى عنها :

تزوج رسول الله على سؤدة بنت زمعة بن قيس بن عبد شمس بن عبد وُدّ بن نصر بن مالك بن حِسْل بن عامر بن أوى ، زوجه إياها سليط بن عمرو ، ويقال أبو حاطب بن عمرو بن عبد شمس بن عبد وُدّ بن نصر بن مالك بن حِسْل ، وأصدقها رسول الله على أربعمائة درهم .

وكانت قبله عند السكران بن عمرو بن عبد شمس بن عبد وُدّ بن نصر بن حِشل.

# ځ- زینب بنت جحش رضی الله تعالی عنها :

وتزوج رسول الله على زينب بنت جحش بن رئاب الأسدية ، زوجه إياها أخوها أبو أحمد بن بحدش ، وكانت قبله عند زيد بن حارثة ، أحمد بن بحدش ، وأصدقها رسول الله على أربعمائة درهم ، وكانت قبله عند زيد بن حارثة ، مولى رسول الله على ففيها أنزل الله تبارك وتعالى : ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرَا زَوَّحْنَكُهَا﴾ [الأحزاب: ٣٧].

# ٥- أم سلمة رضى الله تعالى عنها:

وتزوج رسول اللَّه ﷺ أم سلمة بنت أبي أمية بن المغيرة المخزومية واسمها هند ؛ زوجه إياها

<sup>(</sup>١) هذا الباب ليس من كلام الشيخ رحمه اللَّه، وقد أضفناه لزيادة الفائدة .

سَلمةُ بن أبى سلمة ابنُها ، وأصدقها رسول الله عَلَيْ فراشًا حشوه ليف ، وقدحًا ، وصَحفة ، ومجشّة ؛ وكانت قبله عند أبى سلمة بن عبد الأسد ، واسمه عبد الله ، فولدت له سلمة ومُعر وزينب ورُقية .

#### ٦- حفصة رضى اللَّه تعالى عنها :

وتزوج رسول الله ﷺ حفصة بنت عمر بن الخطاب ، زوجه إياها أبوها عمر بن الخطاب رضى الله تعالى عنه ، وأصدقها رسول الله ﷺ أربعمائة درهم ، وكانت قبله عند خُنَيْس بن حُذافة السَّهمي .

# ٧- أم حبيبة رضى الله تعالى عنها :

تزوج رسول الله ﷺ أم حبيبة ، واسمها رَملة بنت أبى سفيان بن حرب ، زوَّجه إياها خالد بن سعيد بن العاص ، وهما بأرض الحبشة ، وأصدقها النجاشي عن رسول الله ﷺ أربعمائة دينار ، وهو الذي كان خطبها على رسول الله ﷺ ، وكانت قبله عند عبيد الله بن جحش الأسدى .

# ٨- جويرة بنت الحارث رضى الله تعالى عنها:

وتزوج رسول الله ﷺ مجويرية بنت الحارث بن أبي ضرار الخُزاعية ، كانت في سبايا بني المصطلق من خُزاعة ، فوقعت في السهم لثابت بن قيس بن الشَّماس الأنصاري ، فكاتبها على نفسها ، فأتت رسول اللَّه ﷺ تستعينه في كتابتها ، فقال لها : هل لك في خير من ذلك؟ قالت : وما هو؟ قال : أقضى عنك كتابتك وأتزوجك؟ فقالت : نعم . فتزوجها .

ويقال: لما انصرف رسول الله ويلي من غزوة بنى المصطلق ومعه مجويرة بن الحارث، فكان بذات الجيش، دفع مجويرية إلى رجل من الأنصار وديعة وأمره بالاحتفاظ بها، وقدم رسول الله ويلي المدينة، فأقبل أبوها الحارث بن أبى ضرار بفداء ابنته، فلما كان بالعقيق نظر إلى الإبل التي جاء بها للفداء، فرغب في بعيرين منها، فغيبهما في شعب من شعاب العقيق، ثم أتى النبي ويلي أن فقال: يا محمد، أصبتم ابنتي، وهذا فداؤها، فقال رسول الله ولله ولله إلا الله، البعيران اللذان غيبت بالعقيق في شعب كذا وكذا ؟ فقال الحارث: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله تعلى، فأسلم الحارث، فجاء بهما، فدفع الإبل إلى وأسلم معه ابنان له وناس من قومه، وأرسل إلى البعيرين، فجاء بهما، فدفع الإبل إلى

النبى ﷺ، ودُفعت إليه ابنته مجويرية ، فأسلمت وحسن إسلامها ، فخطبها رسول الله ﷺ إلى أبيها فزوجه إياها ، وأصدقها أربعمائة درهم ، وكانت قبل رسول الله ﷺ عند ابن عم لها يقال له عبد الله .

ويقال اشتراها رسول اللَّه ﷺ من ثابت بن قيس ، فأعتقها وتزوجها ، وأصدقها أربعمائة نرهم .

# ٩ صفية بنت مُحيَى رضى الله تعالى عنها:

وتزوج رسول الله عِلَيْق صفية بنت محيى بن أخطب ، سباها من خَيْبرَ ، فاصطفاها لنفسه ، وأولم رسول الله عِلَيْق وليمة ، ما فيها شحم ولا لحَم ، كان سوَيقًا وتمرًا ، وكانت قبله عند كِنانة ابن الربيع بن أبي الحُقيْق .

# ١٠ ميمونة بنت الحارث رضى الله تعالى عنها :

وتزوج رسول الله على ميمونة بنت الحارث بن حزن بن بَحِير بن هُزَم بن رُوَيية بن عبد الله ابن هلال بن عامر بن صعصعة ، زوجه إياها العباس بن عبد المطلب ، وأصدقها العباس عن رسول الله على أربعمائة درهم ، وكانت قبله عند أبى رُهم بن عبد العُزَّى بن أبى قيس بن عبد وُدِّ بن نصر بن مالك بن حِسل بن عامر بن لؤى ؛ ويقال : إنها التى وهبت نفسها للنبى على وذلك أن خطبة النبى على انتها وهي على بعيرها ، فقالت : البعير وما عليه لله ولرسوله . وذلك أن خطبة النبى على أن وَمَبَتَ نَفَسَها لِلنّبَى الله ولرسوله . وأَنْزَل الله تبارك وتعالى : ﴿ وَامْرَلُهُ مُوْمِنَةً إِن وَهَبَتَ نَفْسَها لِلنّبَى ﴾ [الأحزاب : ٥٠] .

ویقال: إن التی وهبت نفسها للنبی ﷺ زینب بنت جحش، ویقال: أم شریك، غزیة بنت جابر بن وهب من بنی منقذ بن عمرو بن مَعِیص بن عامر بن لُؤی، ویقال: بل هی امرأة من بنی سَامة بن لُؤی، فأرجأها رسول الله ﷺ.

#### ٩ ١ – زينب بنت خُزيمة رضى الله تعالى عنها :

وتزوج رسول الله على زينب بنت خزيمة بن الحارث بن عبد الله بن عمرو بن عبد مناف بن هلال بن عامر بن صعصعة ، وكانت تُسمى أم المساكين ؛ لرحمتها إياهم ، ورقتها عليهم ، زوجه إياها قبيصة بن عمرو الهلالي ، وأصدقها رسول الله على أربعمائة درهم ، وكانت قبله عند عُبيدة بن الحارث بن عبد المطلب بن عبد مناف ، وكانت قبل عُبيدة عند جَهم بن عمرو ابن الحارث ، وهو ابن عمها .

فهؤلاء الللاتي بني بهن رسول الله على إحدى عشرة ، فمات قبله منهن ثنتان : حديجة بنت نحويلد ، وزينب بنت نحريجة ، وتوفى عن تسع . هذا الحديث ، وثنتان لم يدخل بهما : أسماء بنت النعمان الكندية ، تزوجها فوجد بها بياضًا فمتعها وردها إلى أهلها ، وعمرة بنت يزيد الكلابية وكانت حديثة عهد بكفر ؛ فلما قدمت على رسول الله على ، استعاذت من رسول الله على ، فقال رسول الله على عائذ الله ، فردها إلى أهلها ، ويقال : إن التي استعاذت من رسول الله على كندية بنت عم لأسماء بنت النعمان ، ويقال : إن رسول الله على دعاها ، فقالت : إنا قوم نُوتَى ولا نأتي ؛ فردها رسول الله على أهلها .

# ابتداء شكوى رسول اللَّه ﷺ

# ١- زيارته ﷺ لأهل البقيع:

## ٧- تمريضه ﷺ في بيت عائشة :

عن عُبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود ، عن عائشة زوج النبى ﷺ قالت : رجع رسول الله ﷺ من البقيع ، فوجدنى وأنا أجد صُداعًا فى رأسى ، وأنا أقول : وارَأسَاه ، فقال : بل أنا والله يا عائشة وَارأساه .

قالت: ثم قال: وما ضَرَّك لو مُتِّ قبلي، فقمتُ عليك وكفنتك، وصليت عليك ودفنتك؟ قال: قلت: والله لكأني بك، لو قد فعلت ذلك، لقد رجعت إلى بيتي، فأعرستَ

فيه ببعض نسائك ، قالت : فتبسم رسول اللّه ﷺ ، وتتامَّ به وجعُه ، وهو يدور على نسائه ، حتى استعزَّ به ، وهو في بيت ميمونة ، فدعا نساءَه ، فاستأذنهن في أن يُمرَّض في بيتي ، فأذِنَّ له . له .

#### خطبة النبى ﷺ وتفضيله أبا بكر 🖔

خرج رسول الله على عاصبًا رأسه حتى جلس على المنبر ، ثم كان أول ما تكلم به أنه صلى على أصحاب أُحِد ، واستغفر لهم ، فأكثر الصلاة عليهم ، ثم قال : « إن عبدًا من عباد الله خَيِّره الله بين الدنيا وبين ما عنده ، فاختار ما عند الله » .

قال: ففهمها أبو بكر وعرف أن نفسه يريد، فبكى وقال: بل نحن نفديك بأنفسنا وأبنائنا.

فقال : « على رِسْلِكَ يا أبا بكر » . ثم قال : « انظروا هذه الأبواب اللافظة في المسجد ، فسدوها إلا بيت أبي بكر ، فإني لا أعلم أحدًا كان أفضل في الصحبة عندي يدًا منه » .

ويروى أن رسول اللَّه ﷺ قال يومئذ في كلامه هذا : « فإنى لو كنت مُتخذًا من العباد خليلًا لاتخذت أبا بكر خليلًا ، ولكن صحبة وإخاء إيمان ، حتى يجمع اللَّه بيننا عندَه » .

## أمره ﷺ بإنفاذ بعث أسامة

استبطأ رسول الله على الناس في بعث أسامة بن زيد ، وهو في وجعه ، فخرج عاصبًا رأسه حتى جلس على المنبر ، فحمد الله وأثنى عليه بما هو له أهل ، ثم قال : « أيها الناس ، أنفذوا بعث أسامة ، فلعَمْرى لئن قلتم في إمارته لقد قلتم في إمارة أبيه من قبله ، وإنه لخليقٌ للإمارة ، وإن كان أبوه لخليقًا لها » .

ثم نزل رسول الله على ، وانكمش الناس فى جهازِهم ، واستعزَّ برسول الله على وجعه ، فضرب به فخرج أسامة ، وخرج جيشه معه حتى نزلوا الجُرْف ، من المدينة على فَرْسخ ، فضرب به عسكرَه ، وتنام إليه الناس ، وتُقُل رسول الله على أمامة والناس لينظروا ما الله قاضِ فى رسول الله على .

De Sterrite Sterrite

#### وصيته ﷺ بالأنصار

قال رسول الله على يوم صلى واستغفر لأصحاب أحد، وذكر من أمرهم ما ذكر مع مقالته يومئذ: « يا معشر المهاجرين، استوصُوا بالأنصار خيرًا، فإن الناس يزيدون، وإن الأنصار على هيئتها لا تزيد، وأنهم كانوا عيبتى التي أويت إليها، فأحسنوا إلى محسنهم، وتجاوزوا عن مُسيئهم ».

# أبو بكر 🐗 يصلى بالناس أثناء مرض النبى ﷺ

عن عائشة رضى الله تعالى عنها قالت: لما استعزّ برسول الله ﷺ الوجع قال: « مروا أبا بكر فليصل بالناس » فقالت: قلت: يا نبى الله ، إن أبا بكر رجل رقيق ، ضعيف الصوت ، كثير البكاء إذا قرأ القرآن. قال: « مروه فليصل بالناس » . قالت: فعُدت بمثآل قولى . فقال: « إنكن صواحب يوسف ، فمروه فليصل بالناس » ، قالت: فوالله ما أقول ذلك إلا أنى كنت أحب أن يُصرف ذلك من أبى بكر وعرفت أن الناس لا يحبون رجلًا قام مقامه أبدًا ، وأن الناس سيتشاءمون به في كل حدث كان ، فكنتُ أحب أن يُصرف ذلك عن أبى بكر .

# اليوم الذى قَبض اللَّه فيه رسولَه ﷺ

لا كان يوم الاثنين الذى قبض الله فيه رسول الله على خرّج الناس، وهم يُصلون الصبح، فرفع السُّتْر، وفتح الباب، فخرج رسول الله على فقام على باب عائشة، فكاد المسلمون يفتتنون في صلاتهم برسول الله على حين رأوه فرحًا به، وتفرجوا، فأشار إليهم أن اثبتوا على صلاتكم ؛ قال: فتبسم رسول الله على سرورًا لما رأى من هيئتهم في صلاتهم، وما رأيت رسول الله على أحسن هيئة منه تلك الساعة، قال: ثم رجع وانصرف الناس وهم يرون أن رسول الله على قد أفرق من وجعه، فرجع أبو بكر إلى أهله بالسُّنْح.

وعن عائشة رضى الله تعالى عنها ، قالت : رجع إلى رسول الله على فى ذلك اليوم حين دخل من المسجد ، فاضطجع فى حجرى ، فدخل على رجل من آل أبى بكر ، وفى يده سواك أخضر . قالت : فنظر رسول الله على إليه فى يده نظرًا عرفت أنه يريده ، قالت : فقلت : يا رسول الله ، أتحب أن أعطيك هذا السواك ؟ قال : نعم ، قالت : فأخذته فمضغته له حتى لينته ، ثم أعطيته إياه .

NONESCONOMENTO NESCONOMENTO NESCONOMENTO NESCONESCONOMENTO NESCONOMENTO NESCONOMENTO NESCONOMENTO NESCONOMENTO

قالت : فاستن به كأشد ما رأيته يَشتَن بسواك قط ، ثم وضعه ، ووجدت رسول الله ﷺ يثقُل في حجري، فذهبت أنظر في وجهه، فإذا بصره قد شَخَص، وهو يقول: بل الرفيق الأعلى من الجنة. قالت: فقلت: خُيرتَ فاخترتَ، والذي بعثك بالحق. قالت: وقبض رسول الله ﷺ.

وعنها رضى الله عنها : مات رسول الله ﷺ بين سَحْري ونحري وفي دَوْلتي ، لم أظلم فيه أحدًا فمن سفهي وحداثة سني أن رسول الله ﷺ قُبض وهو في حجري ، ثم وضعت رأسه على وسادة ، وقمت ألتَدم مع النساء وأضرب وجهي .

#### موقف عمر بن الخطاب ﷺ عقب وفاة النبي ﷺ

عن أبي هريرة رضي اللَّه تعالى عنه قال : لما تُوفي رسول الله ﷺ قام عمر بن الخطاب، فقال : إن رجالًا من المنافقين يزعمون أن رسول اللَّه ﷺ قد توفي ، وإن رسول اللَّه ﷺ ما مات ، ولكنه ذهب إلى ربه كما ذهب موسى بن عمران ، فقد غاب عن قومه أربعين ليلة ، ثم رجع بعد أن قيل : قد مات ، والله ليرجعن رسول اللَّه ﷺ كما رجع موسى ، فليقطعن أيدي رجال وأرجلهم زعموا أن رسول اللُّه ﷺ مات .

وأقبل أبو بكر حتى نزل على باب المسجد حين بلغه الخبر، وعمر يكلم الناس، فلم يلتفت إلى شيء حتى دخل على رسول اللَّه ﷺ في بيت عائشة ، ورسول اللَّه ﷺ مُسَجِّي في ناحية البيت ، عليه بُرد حَبِرة ، فأقبل حتى كشف عن وجه رسول اللَّه ﷺ ، ثم أقبل عليه فقبَّله . ثم قال : بأبي أنت وأمي ، أما الموتةُ التي كتب اللَّه عليك فقد ذُقتها ، ثم لن تصيبك بعدها موتةً أبدًا ، ثم رد البُرد على رسول اللَّه ﷺ ، ثم خرج وعمر يكلم الناس ، فقال : على رِسْلَكَ يَا عَمْرٍ ، أَنْصِتَ ، فأَنِي إِلا أَنْ يَتَكُلُّم ، فلما رآه أَبُو بَكُر لا ينصِت أقبل على الناس ، فلما سمع الناسُ كلامه أقبلوا عليه وتركوا عمر ، فحمد الله وأثني عليه ثم قال : أيها الناس ، إنه من كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد اللَّه فإن اللَّه حَتَّى لا يموت. قال: ثم تلا هذه الآية: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَايْن مَّاتَ أَوْ قُضِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَىٰٓ أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللَّهَ شَيْئاً وَسَيَجْزِى اللَّهُ اَلشَّكِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

قال: فوالله لكأن الناس لم يعلموا أن هذه الآية نزلت حتى تلاها أبو بكر يومئذ؛ قال: وأخذها الناس عن أبى بكر، فإنما هي في أفواههم؛ وقال: فقال أبو هريرة: قال عمر: والله ما هو إلا أن سمعت أبا بكر تلاها، فعقرت حتى وقعت إلى الأرض ما تحملني رجلاي، فعرفت أن رسول الله علي قد مات.

# جهاز رسول اللَّه ﷺ ودفنه

# ١- من تولى غُسله ﷺ:

رُوى أن على بن أبى طالب ، والعباس بن عبد المطلب ، والفضل بن العباس ، وقُتَم بن العباس ، وقُتَم بن العباس ، وأن أوس بن العباس ، وأسامة بن زيد ، وشُقران مولى رسول الله ﷺ ، هم الذين وَلُوا غسلَه ، وأن أوس بن خولى ، أحد بنى عَوف بن الخزرج ، قال لعلى بن أبى طالب : أنشُدُك اللَّه يا على وحظَّنا من رسول اللَّه ﷺ .

وكان أوس من أصحاب رسول اللَّه ﷺ وأهل بدر .

قال: ادخل، فدخل فجلس، وحضر غسل رسول الله على فأسنده على بن أبى طالب إلى صدره، وكان العباس والفضل وقُثَم يقلبونه معه، وكان أسامة بن زيد وشُقران مولاه، هما اللذان يصبان الماء عليه، وعلى يغسله، قد أسنده إلى صدره، وعليه قميصه يدلكه به من ورائه، لا يفضى بيده إلى رسول الله على وعلى يقول: بأبى أنت وأمى، ما أطيبك حيًا وميتًا، ولم يُر من رسول الله على شيء مما يُرى من الميت.

#### ٧- كيفية غسله ﷺ:

رُوى عن عائشة رضى الله تعالى عنها ، قالت : لما أرادوا غَسُل رسول الله على اختلفوا فيه . فقالوا : والله ما ندرى ، أنجرد رسول الله عليه من ثيابه كما نجرد موتانا ، أو نغسله وعليه ثيابه ؟ قالت : فلما اختلفوا ألقى الله عليهم النوم ، حتى ما منهم رجل إلا ذقتُه في صدره ، ثم كلمهم مكلم من ناحية البيت لا يدرون من هو : أن اغسلوا النبي وعليه ثيابه ، قالت : فقاموا إلى رسول الله عليه ، فغسلوه وعليه قميصه ، يصبون الماء فوق القميص ، ويدلكونه والقميص دون أيديهم .

#### ٣- تكفينه ﷺ:

فلما فُرغ من غسل رسول اللَّه ﷺ كُفِّنَ في ثلاث أثواب ، ثوبين صُحَاريين وبُرَد حَبرة ، أُدرج فيها إدراجًا .

وعنها رضى الله تعالى عنها أن النبى ﷺ كُفِّن في ثلاثة أثواب بيض يمانية ليس فيها قميص ولا عمامة .

فقيل لعائشة: إنهم كانوا يزعمون أنه قد كان كُفن في حبرة .

فقلت عائشة: قد جاؤوا ببرد برة، فلم يكفنوه (١).

وعنها رضى الله تعالى عنها قالت: كُفن رسول الله ﷺ فى ثلاثة أثواب بيض سَحُولية ، من كُرسُف ، ليس فيها ، أَنها اشتُرِيَت له من كُرسُف ، ليس فيها ، أَنها اشتُرِيَت له ليكفّن فيها ، فَتُرِكَت الحلة . وكُفن فى ثلاثة أثواب بيض سَحُولية . فأخذها عبد الله بن أبى بكر . فقال : لأحبِسَنَها حتى أُكفّن فيها نفسى . ثم قال : لو رَضِيَها الله عز وجل لِنبِيه لكفنه فيها . فباعها وتصدق بثمنها(") .

#### ٤- موضع دفنه والصلاة عليه :

فلما فُرغ من جهاز رسول الله ﷺ يوم الثلاثاء، وضع في سريره في بيته، وقد كان المسلمون اختلفوا في دفنه . فقا قائل: ندفنه في مسجده، وقال قائل: ندفنه مع أصحابه، فقال أبو بكر: إنى سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ما قُبض نبى إلا دُفن حيث يُقبض» .

فرُفع فراش رسول اللَّه ﷺ الذي تُوفى عليه ، فحُفر له تحته ، ثم دخل الناس على رسول اللَّه ﷺ يصلون عليه أرسالا ، دخل الرجال ، حتى إذا فرغ النساء أُدخل النساء ، ولم يَوْم الناس على رسول اللَّه ﷺ أحدٌ . ثم دُفن رسول اللَّه ﷺ من النساء أُدخل الصبيان ، ولم يَوْم الناس على رسول اللَّه ﷺ أحدٌ . ثم دُفن رسول اللَّه ﷺ من وسط الليل ليلة الأربعاء ؟ وروى عن عائشة رضى اللَّه تعالى عنها : جوف الليل من ليلة الأربعاء ؟ .

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (١٤٦٩)، وصححه الألباني (١١٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٢٧١)، ومسلم (٩٤١).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه (١٦٢٨)، وضعفه الألباني (٣٥٩).

وعن أبي بكر رضى اللَّه تعالى عنه قال : سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول : « لن يقبر نبي إلا حيث يموت » ، فأخروا فراشه واحفروا له تحت فراشه(۱) .

#### ٥- تعليل صلاتهم عليه ﷺ فرادى:

قال ابن ناصر الدين: قال الشافعي رحمة الله تعالى عليه في الصلاة على النبي على بغير إمام قال: وذلك لِعظم أمر رسول الله على أبي هو وأمى، وتنافسهم على ألا يتولى الإمامة في الصلاة عليه أحد. رواه البيهقي في السنن الكبرى.

وقيل: إنه كان آخر العهد برسول الله ﷺ، فأراد كل واحد منهم أن يأخذ البركة بالصلاة عليه مختصًا به دون أن يكون فيها تابعًا لغيره.

#### ٣- حفر قبره الشريف ﷺ:

عن ابن عباس رضى الله تعالى عنه ، قال : لما أرادوا أن يحفروا لرسول الله على ، وكان أبو غبيدة بن الجراح يَضْرَح كحفر أهل مكة ، وكان أبو طلحة زيد بن سهل هو الذى يحفر لأهل المدينة ، يلحد ، فدعا العباس رجلين ، فقال لأحدهما : اذهب إلى أبى عبيدة بن الجراح ، وللآخر اذهب إلى أبى طلحة ، اللهم خِرُ لرسول الله على ، فوجد صاحب أبى طلحة أبا طلحة ، فجاء ، فلحد لرسول الله على .

وعن جابر بن عبد الله رضى الله تعالى عنه أن النبى ﷺ أَلحد ونصب عليه اللبن نصبًا ، ورفع قبره من الأرض نحوًا من شبر<sup>(۱)</sup>.

وعن سفيان النمار أنه رأى قبر النبى ﷺ مسنمًا(١٠) .

#### ٧- كيفة إدخاله على القبر:

عن بريدة رضى الله تعالى عنه قال : أُدخل النبى ﷺ من قِبل القبلة وأُلحد له لحدًا ونصب عليه اللبن نصبًا (٥٠) .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (٧/١)، وقال الشيخ شاكر : حديث قوي بطرقه، وإسناده ضعيف لانقطاعه.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده (١/ ٨، ٢٦٠)، وقال الشيخ شاكر: إسناده ضعيف.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن حبان في صحيحه (٦٦٣٥)، وقال الأرناؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٣٩٠).

<sup>(</sup>٥) رواه البيهقي في السنن (٤/٥٥)، والطبقات الكبرى لابن سعد (٢٩٤/٢).

#### ۸- من تولى دفنه ﷺ:

رُوى أن الذين نزلوا في قبر رسول الله ﷺ على بن أبي طالب والفضل بن عباس، وقدم ابن عباس، وقدم ابن عباس، وقدم ابن عباس، وشقران مولى رسول الله ﷺ.

وقد قال أوس بن خَوْلى لعلى بن أبى طالب : يا على ، أُنشدك الله ، وحظنا من رسول اللَّه ﷺ . فقال له : انزل ، فنزل مع القوم .

وقد كان مولاه شُقران حين وضع رسول الله ﷺ في حفرته وبنى عليه قد أخذ قطيفة ، وقد كان رسول الله ﷺ يلبسها ويفترشها ، فدفنها في القبر ، وقال : والله لا يلبسها أحدً بعدَك أبدًا . قال : فدفنت مع رسول الله ﷺ .



فاللهم إنا نشهدك بأنا نبينا محمد على قد أدى الأمانة ، وبلغ الرسالة ، ونصح الأمة ، وكشف الغمة ، فاجرة عناجرة عناجرا الجراجرة عناداء ، ولا تحرمنا شفاعته يوم نلقاك ، وآخر دعوانا أن الحمد وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

AND CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩١/٩٦٧) عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما .

| ييرة الرسول ﷺ                                                | ۲۰۱)  | <u>"</u> |
|--------------------------------------------------------------|-------|----------|
| . فهرس الموضوع                                               |       |          |
| وضوع                                                         | الصفح | يحة      |
| و قصة آدم الطُّيِّئيرُ وبدء خلق الإنسان                      |       | ٧.       |
| صة خلق الإنسان                                               | •     | ١.       |
| لجنة التي دخلها آدم الطُّلِيِّكُلِّ هل هي جنة الخلد أم جنة ف | ۲     | ۱۲       |
| ل كانَّ السجود لآدم الطُّيْئِلاً بأمر اللَّه تعالى ؟         |       |          |
| ليس لم يكن من الملائكة                                       | ٦     | ١٦       |
| مواية الشيطان وتوبة آدم الطُّخِيْلاً                         | ۹     | ۱۹       |
| لحكمة من معصية آدم الطَّلِيُّلاً وتوبته                      | ١     | ۲۱       |
| لعبرة مِن قصة آدم الطَّخَلَا                                 | ٤     | ۲ ٤      |
| لمرف من قصة إدريس الطَّيِّكارُة                              | o     | ۲0       |
| ه ذكر قصة نوح الطَّيْئِلَا                                   |       |          |
| ىناد قوم نوح وتكذيبهم له                                     | ۲     | ٣٢       |
| وح الطُّيْطُلَا يحذر قومه                                    | ٠     | ٣٦)      |
| شرية الرسول ضرورة                                            |       | ٣٨       |
| لطوفان وهلاك الكافرين                                        | ٣     | ٤٣       |
| هاية الطوفان وعودة مقومات الحياة                             |       | ٥١       |
| <ul> <li>ذكر قصة نبى الله هود التَّلَيْثِلَمْ</li> </ul>     |       | ٥٣       |
| ىنهج الأنبياء عليهم السلام واحد                              |       | ٥٧       |
| لاذا اندثرت حضارة عاد؟                                       |       | ٦٠       |
| سبب وقوع الغضب على قوم هود ؟                                 |       |          |
| <ul> <li>ذكر قصة نبى الله صالح الطيئاة</li></ul>             |       |          |
| كذبت ثمود المرسلين                                           |       |          |
| عجزة صالح الطَّيْكُاخُ                                       |       |          |
| لمؤامرة على نبئ الله صالح التَّلْيَكُلَّمْ                   |       |          |
| نوم ثمود فى انتظار العذاب                                    | Y     | v v      |
| بماذا اهلك الله عز وجل تمود ٢                                | 7     | ۲٦       |

| 籔し  | سيرة الرسول      | ٦٠٦                                                                                  |
|-----|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٠٨٠ |                  | سليمان التَّلَيُّكُمْ يختبر ذكاء بلقيس                                               |
| ۲۸۱ |                  | إسلام بَلقيس مع سليمان لله رب العالمين                                               |
| ۲۸, | ضية الحرث        | حكم داود وسليمان عليهما السلام في قا                                                 |
| 'ለ۳ |                  | السحر ومملكة سليمان                                                                  |
| ٥٨° |                  | <ul> <li>ذكر قصة نبى الله إشعيا بن أمصيا</li> </ul>                                  |
| ٦٨٧ | بط لاوی بن یعقوب | <ul> <li>ذكر طرف عن أرميا بن حلقيا من سـ</li> </ul>                                  |
| ۲۸۸ |                  | ,                                                                                    |
| 91  |                  | <ul> <li>ذكر قصة نبى الله الغزير الطَّــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul> |
| '97 |                  |                                                                                      |
| ۹۸  |                  |                                                                                      |
| • • |                  | بشارة الملائكة لزكريا التَكَيَّكُلُّ                                                 |
| ٠١  | سِابِ            | تعلم زكريا أن الله يعطى ، وإن عزت الأم                                               |
| ٠٣  |                  | لماذا طلب زكريا آية على حُمل زوجه ؟ !                                                |
| ٠٤  | ċ                |                                                                                      |
| ٠٦  |                  |                                                                                      |
| ٠٨  |                  | أمنية امرأة عمران                                                                    |
| ٠٩  |                  | كفالة زكريا لمريم                                                                    |
| ١.  |                  | اصطفاء مريم على نساء العالمين                                                        |
|     |                  | , - , .                                                                              |
|     | لام              |                                                                                      |
|     |                  | 1.0                                                                                  |
|     |                  | ,                                                                                    |
|     |                  | - ,                                                                                  |
|     | السلام           | , - ,                                                                                |
|     |                  | _ ,                                                                                  |
|     |                  | _                                                                                    |
|     |                  |                                                                                      |
|     |                  |                                                                                      |
| 2 • |                  | قصة الحواريين مع عيسى التيهيلان                                                      |

CANTER BURNESS CONTRACTOR CONTRAC

| 響し         | سيرة الرسوا                                                                                                                                      | ٦٠٨                                                                                                                            |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٤٥        | ة والصديق ﷺ                                                                                                                                      | هجة النس ﷺ                                                                                                                     |
|            | ساحبه في غار ثور                                                                                                                                 | -                                                                                                                              |
|            | هما                                                                                                                                              |                                                                                                                                |
|            | في الهجرة                                                                                                                                        |                                                                                                                                |
|            | ى چېرو يې بېرو يې يې بېرو يې |                                                                                                                                |
|            |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                |
|            | ······································                                                                                                           |                                                                                                                                |
|            |                                                                                                                                                  | ,                                                                                                                              |
|            |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                |
| 07.        | لَةٌ لأصحابه                                                                                                                                     |                                                                                                                                |
|            | وعده                                                                                                                                             |                                                                                                                                |
|            | حمزة عم النبي 爨                                                                                                                                  |                                                                                                                                |
|            | و على حمزة                                                                                                                                       |                                                                                                                                |
|            | وةُ الفتحِ الأعْظمِ                                                                                                                              |                                                                                                                                |
|            | ره النبي الاستيار                                                                                                                                |                                                                                                                                |
|            |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                |
| ०१०<br>०१४ | 變<br>ول الله ﷺ                                                                                                                                   |                                                                                                                                |
| 091        | وتفضيله أبا بكر ﴿ عَلَيْهُ                                                                                                                       |                                                                                                                                |
|            | : 1 1 -                                                                                                                                          | أمره ﷺ بإنفاذ                                                                                                                  |
| 095        | 1,1,1,1                                                                                                                                          | وصيته ﷺ بالأ                                                                                                                   |
| ०९०<br>०९० | ي بالناس أثناء مرض النبي ﷺ                                                                                                                       | ر پچر بد<br>آبریک دهشته بصا                                                                                                    |
| 090        | الله فيه رسولَه ﷺ                                                                                                                                | الدم الذي قَبض                                                                                                                 |
| 097        | success to a to a subject to all a                                                                                                               | موقف عمد درا-                                                                                                                  |
| 997        | • 14%                                                                                                                                            | جهاز رسول الله                                                                                                                 |
| 7.1        |                                                                                                                                                  | فهرس الموضوعات                                                                                                                 |
| 1          |                                                                                                                                                  | J. J. U J.                                                                                                                     |
|            |                                                                                                                                                  | وصيته الله بالأ<br>أبو بكر الله يصا<br>اليوم الذي قبض<br>موقف عمر بن الم<br>جهاز رسول الله<br>فهرس الموضوعات<br>فهرس الموضوعات |
|            | طبعست بمطابسع الحرمين                                                                                                                            |                                                                                                                                |
|            | ت: 2979735 - 2979735                                                                                                                             |                                                                                                                                |
|            |                                                                                                                                                  |                                                                                                                                |